

جمهورية العراق وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة كربلاء / كلية العلوم الاسلامية الدراسات العليا

# أثر المباني الكلامية في تأسيس

## القاعدة الأصولية

رسالة تقدم بها الطالب

ستار عباس صخی

الى مجلس كلية العلوم الإسلامية في جامعة كربلاء وهي جزء من متطلبات نيل درجة الماجستير في الشريعة والعلوم الاسلامية

ببإشراف

الأستاذ المساعد الدكتور

ضرغام كريم الموسوي

١٩ ، ٢م

٨١٤٤.





# بتمراش العرائحي

﴿ وَمَا كَانَ الْمُوْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فَرُوا كَافَّةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فَرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾

صَدَقَ اللهُ العَلُحِ العَظِيمُ

(سورة التوبة الاية: ١٢٢)



#### الاهداء:

- \* إلى سيد شباب أهل الجنة ... سيد الشهداء ... سيدى ومولاي أبي الإحرار أبي عبدالله الحسين عليه السلام .
  - \* إلى سيدي ومولاي صاحب الأمر والزمان عجل الله فرجه الشريف روحي وأرواح العالمين

لتراب مقدمه الفداء ونسأل الله أن يتقبله منا بأحسن قبول

\* إلى روح التي أُحب، من حَملتني وأرضَعتني ثلاثين شهراً . \*الى روح والدي الذي غادرنا مبكراً، قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيانِي صَغِيرًا ﴾ صدق الله العلي العظيم (الأسراء: ٢٤)

\* إلى جميع أحبتى وإخوانى وأصدقائى .

أُهدي هذا الجهد المتواضع .

#### الشكر والعرفان

جاء في عيون أخبار الرضا، قال الرسول الأكرم في : ((من لم يشكر المنعم من المخلوقين لم يشكر الله عزوجل)) (عيون أخبار الرضا، الصدوق ٢٤/٢).

لايسعني المقال إلا أن أتقدم بالشكر الجزيل والأمتنان لكافة أساتذتنا الأفاضل الدنين قدموا لنا كل أوجه المساعدة والدعم في تحصيلنا الدراسي وتشجيعنا المستمر على المواظبة بالأستمرار في طلب العلم.

وبالخصوص طيب الذكر جناب الاستاذ المساعد الدكتور المشرف السيد ضرغام كريم كاظم الموسوي، الذي كان في مقام الأخ في المحبة والأحترام، وفي مقام العالم في التوجيه والنصح والإرشاد، وفي مقام الصديق في تواضعه وطيب معشره.

سائلاً المولى عزوجل أن يمن عليه بموفور الصحة والعافية، وأن يرفع قدره، ويحسن عاقبته، ويزيده من علمه.

كما أتوجَّه بالشكر والعرفان لجامعتنا الموقرة ممثلة في كلية العلوم الأسلامية - الدراسات العليا أساتذه وعاملين فيها، فجزاهم الله عن طلبة العلم والباحثين خير جزاء المحسنين.

وكما أتوجّه بالشكر والعرفان، الى كلية العلوم الإسلامية متمثلة في عميدها المدكتور جاسم عبدالواحد راهي، والى جميع أساتذتنا الأفاضل و زملائنا طلبة الدراسات العليا الذين ساعدونا في سبر أغوار العلم والبحث، وأيقظوا فينا روح الطموح، وأخصُ منهم من ساعدني في هذا البحث، أخي سماحة الشيخ الفاضل إبراهيم حسين إبراهيم، الذي ساعدني بوضع اللمسات الأخيرة في البحث والتي اختزلت الكثير من الجهد.

#### الباحث

| محتويات البحث :                                                 |
|-----------------------------------------------------------------|
| الآية القرآنية                                                  |
| الإهداء                                                         |
| شكر وعرفانشكر وعرفان                                            |
| مقدمة                                                           |
| المبحث التمهيدي: الأطار النظري للمفاهيم                         |
| المطلب الأول: مفهوم الأثر                                       |
| المطلب الثاني: مفهوم المبنى٧                                    |
| المطلب الثالث :مفهوم الكلام                                     |
| المطلب الرابع: مفهوم التأسيس١١                                  |
| المطلب الخامس: مفهوم القاعدة                                    |
| المطلب السادس: العلاقة الجدلية بين علم الأصول وعلم الكلام ١٥    |
| الفصل الأول: أثر المباني الكلامية في مقدمات علم الأصول          |
| المبحث الأول: الآثار المتعلقة بالحاكم ( وهو الله سبحانه وتعالى) |
| امهید                                                           |
| المطلب الأول:قاعدة اللطف                                        |

| المطلب الثاني: مسألة لزوم شكر المنعم٧٢                                  |
|-------------------------------------------------------------------------|
| المطلب الثالث: مسلك حق الطاعة                                           |
| المبحث الثاني : الآثار المتعلقة بالحكم ( المحكوم فيه )                  |
| نمهيد : القول في بيان الحُكم ٤٢                                         |
| المطلب الأول: قبح التكليف بما لايطاق                                    |
| المطلب الثاني: العقاب بلا بيان                                          |
| المطلب الثالث: التضاد في الأحكام                                        |
| المبحث الثالث: الآثار المتعلقة بالمحكوم عليه ( المكلف )                 |
| المطلب الأول : وجود المكلف                                              |
| المطلب الثاني: مخاطبة الكفار                                            |
| المطلب الثالث: كمال العقل للمكلف                                        |
| المطلب الرابع :.أن يكون للمكلف الأهلية                                  |
| الفصل الثاني: أثر المباني الكلامية في مباديء علم الأصول                 |
| المبحث الأول:أثر المباحث اللغوية التي طرحت في علم الكلام على علم الأصول |
| المطلب الأول : الأشتقاق                                                 |
| المطلب الثاني: الأوامر                                                  |

| المطلب الثالث: النواهي                                   |
|----------------------------------------------------------|
| المبحث الثاني : الإجمال في الدليل                        |
| المطلب الأول :العام والخاص                               |
| المطلب الثاني: المطلق والمقيد                            |
| المطلب الثالث: المجمل و المبين                           |
| المبحث الثالث دلالة المفاهيم                             |
| المطلب الأول: التعريف بدلالة المفاهيم                    |
| المطلب الثاني: أنواع المفاهيم                            |
| الفصل الثالث: أثر المباني الكلامية في مسائل علم الأصول   |
| المبحث الأول: أثر علم الكلام في الأدلة المتفق عليها      |
| المطلب الأول: القرآن الكريم                              |
| المطلب الثاني: السنة المطهرةالمطلب الثاني: السنة المطهرة |
| المطلب الثالث: الأجماع                                   |
| المطلب الرابع: العقل                                     |
| المبحث الثاني : أثر علم الكلام في الأدلة المختلف فيها    |
| المطلب الأول: التحسين والتقييج العقليين                  |

| لمطلب الثاني: حجية القياسالمطلب الثاني: حجية القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لمطلب الثالث: حجية الخبر الواحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لمطلب الرابع: حجية عدالة الصحابي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| لمطلب الخامس: حجية المصالح المرسلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لمبحث الثالث: أثر علم الكلام في التعارض بين الأدلة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| لمطلب الأول: إمكانية حصول التعارض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| لمطلب الثاني: التعارض بين الأدلةالمطلب الثاني: التعارض بين الأدلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| لمطلب الثالث أقسام التعارضلمطلب الثالث أقسام التعارض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لمطلب الرابع :التعارض في مقام التشريع أم في مقام الأمتثال ٢٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| لخاتمة والاستنتاجاتللاستنتاجات المستنتاجات المستنتاط المستناط المستنتاط المستناط المستنتاط المستناط المستنتاط المستنتاط المستناط المستناط المستنتاط المستناط المستناط المستنتاط المستناط المست |
| وافد البحثوافد البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

## مة كمة

#### مُقدِّمة

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله فاطر السموات والأرض، نحمده ونستعين به ونستغفره ونعوذ به من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، المتفضل بالأنعامَ على جميع خلقه ، أحمدُه حمداً كثيراً كما ينبغي لعظيم سلطانه، وأستعين به أستعانة من لا حول ولا قوّة له إلا به ، والصلاة والسلام على عبده الذي اصطفى خاتم النبيين وتمام عدة المرسلين، سيّد الأولين والآخرين، وعلى آله الطيبين الطاهرين وصحبه المنتجبين، واللعن الدائم على أعدائهم من الآن حتى قيام يوم الدين، أما بعد:

لاشك ان المنزلة الرفيعة التي يتبوأها علم أصول الفقه من بين علوم الشريعة، والتي كان له أثر كبير في تأسيس مسائل ومسارات الاستنباط من الأدلة ليستعين بها المجتهد في أستنباط الحكم الشرعي.

وبالنظر للتداخل مابين العلوم، فمن الواضح لكل متعلم ودارس لهذه العلوم، أن هناك تأثيراً واسعاً وعميقاً لعلم الكلام في علم الأصول، وخصوصاً تلك المسائل التي يتداخل فيها الشرع والعقل، فإن أوائل من صنف في علم الأصول، هم علماء الكلام والمتكلمون الأوائل سواء كان من العدلية أو الأشاعرة، إذ نجد أن الخلاف والإختلاف بين أفراد الأمة ظهر من خلال نظرة كل فريق الى الشرع والعقل، سواء من كان يقول إنّ الشرع هو الحاكم أو من يقول إنّ الشرع هو الكاشف ويحكم بما حكم به العقل، فلا غرابة إذا وجدنا أنّ التوجهات الكلامية و آراء علماء الكلام تركت آثارها على مصنفات علم الأصول سواء كانت من خلال المنهجية.

وقد يسر الله تعالى فرصة القبول في الدراسات العليا، مما كانت عوناً لطلاب العلوم الدينية في تحصيل بعض هذه العلوم وزيادة معارفهم، والتعمُّق فيها، وبما أن طريق العلم يقتضي سلوك طريق البحث العلمي الأكاديمي من خلال البحث في أعمق المصادر والمراجع، فقد تحولت الأتظار للإفادة من هذه الفرصة التاريخية في البحث والتقصي في هذه العلوم الشريفة التي تستمد مشروعيتها من القرآن الكريم والسنة المطهرة، والتي كان من خلالها البحث في العلاقه التفاعلية ما بين العلوم القريبة من الشريعة.

وبعد التوكل على الباري عزوجل، فقد وقع العزم على اختيار موضوع بحثٍ أتقدَّم به لنيل درجة الماجستير، بعنوان: (أثر المبائي الكلامية في تأسيس القاعدة الأصولية ).

راجياً من الله تعالى، أنْ يهبَ لي من جوده وكرمه ما أستعين به في قضاء أمورنا، وان يكرمنا بنور العقل، وسعة البال، وأن يكفينا من اللسان زلته، ومن الهوى فتته، ومن الشرّ ظلمته، ومن الرأي غلطته، ويهدينا الى الصواب ويجنبنا معاندة الحق، ومجانبة الصدق.

ومن أجل الشروع في بحثنا، لابد من تبيان عناصر المقدمة التي تتضمن الفقرات الآتية:

- ١- أهمية الموضوع، وبواعثه.
  - ٢- صعوبات البحث.
  - ٣- الدراسات السابقة.
    - ٤- خطة البحث.
    - ٥- منهج البحث.

تنبثق أهمية موضوع البحث من خلال مايتم طرحه، وأهمية ما يتناوله من قضايا متعلِّقة في أثناء مفردات هذين العِلْمين، اللذين لهما صلة وثيقة، وكيانٌ مؤثِّر في علوم الشريعة الإسلامية، لذا يتطلب القول في بيان العلاقة الضاربة بجذورها مابين علم الكلام وعلم أصول الفقه نتيجة التداخل الحاصيل بينهما ما أوجب الخَلْط في تصنيف المسائل وتحرير الدلائل مابين العلمين.

إن حجم الإشكال القائم في الأذهان من جراء علاقة علم الكلام بعلم أصول الفقه ، يتضح من خلاله إدراك أهمية مايتناول هذا البحث بالبحث والنظر.

لاشك في أنَّ النَّظر في علم الكلام بأستقلالية، يشكّل أمراً في غاية الخطورة من ناحية تعلقه بالعقيدة، والأمر كذلك في علم أصول الفقه كونه يتعلق بالتكاليف العبادية، ولعل أهمية البحث، تتلخص في بيان أثر مباني ومسائل علم الكلام في تأسيس قواعد علم أصول الفقه ، وهذه الأهمية تتطلب التفصيل في بيان الحقائق والآثار، وتوصيف الواقع وتطوّراته، من أجل تحقيق الغاية المرجوة منه، إلا أن المقام لايسع في هذا البحث نظراً لتشعب الموضوع وسعته.

أما فيما يختص بصعوبات البحث، فإنها تتلخص بأن البحث يشتمل على النَّظر في عِلْمين دقيقين، يصعب فهم كثير من مفرادتهما، وهذا الأمر يتطلَّب قدراً من النضوج والمعرفة بكلا العلمين، وكذلك سعة في المصادر والمراجع مما يوجد صعوبة لدى الباحث في إدراكه في زمن يسير، ويستدعى ذلك التنوع في المطالعة لاستجماع شتات الموضوع، وفي مجالات عديدة، منها:

- كتب علم الكلام القديمة والمعاصرة ومايتعلق بهما .
  - كتب علم أصول الفقه القديمة والمعاصرة.
    - بعض الرسائل والأطاريح الجامعية.
      - المقالات والمواقع المتخصصة.

ولابد من الإشارة الى تتوع الأسئلة وتعددها في ذهن الباحث، أو تلك التي يتوقعها أن ترد من أصحاب الأختصاص، فتتوسع تلك الأسئلة، في محاولته لإستكمال بنائه النظري للبحث، فيصعب الألمام بكل تلك التساؤلات المتعلقة بكل مسألة، فهناك من المسائل والأفكار التي تتضمن تساؤلات وإشكالات معرفية لو حاول الباحث الالتفات إليها لما تمكن من إقفال البحث والإنتهاء منه.

أما فيما يختص بالبحوث السابقة، فبعد البحث في حدود الممكن، وسؤال ذوي الإختصاص والمتابعين لمستجدات البحوث العلمية، لم نجد بحثاً يعالج مفردات هذا الموضوع كما في بحثنا، بل أن أكثر ما وقفت عليه أطروحة (المباني الكلامية وأثرها في الأستنباط الفقهي) للباحث ابراهيم صالح مهدي، نوقشت في كلية الفقه / جامعة الكوفة في نهايات الشهر السابع من العام ٢٠١٨، خلال كتابة البحث، تتحدث عن المباني الكلامية ولكن بأسلوب آخر وأثرها في مجال وموضوع آخر؛ وهناك إشارات عريضة في بعض الكتب، ولعل أبرز ما وقفت عليه أربع دراسات:

الأولى: كتاب (علاقة علم اصول الفقه بعلم الكلام) للدكتور محمد بن علي الجيلاني. الثانية: كتاب (المسائل المشتركة بين أصول الفقه وأصول الدين) للدكتور محمد العروسي. الثالثة: بحث (تطوير العلاقة بين علم أصول الفقه وأصول الدين وأثره في المسائل الأصولية) للدكتور محمد رياض فخري، جامعة بغداد، كلية العلوم الأسلامية ، وهو بحث مقتضب يحتوى على جزئيات لا تمثل شيئاً مذكوراً مما قصده البحث.

الرابعة: بحث (أثر المدارس الكلامية في علم أصول الفقه - مبحث الحكم أنموذجاً) للدكتور خليل ابراهيم طه، من الجامعة العراقية - كلية أصول الدين، وهو بحث إختص في الكشف عن آراء مدارس كلامية معينة في مسألة الحكم وبأسلوب يختلف عما ذكر في بحثتا.

أما خطة البحث فقد اقتضت منهجيته أن يكون على: مقدمة، ومبحث تمهيدي وثلاث فصول، وخاتمة، وفهارس، وهي كالآتي:

مقدمة: وتتضمن بيان أهمية الموضوع ، وصعوباته، والدراسات السابقة، والخطة، ومنهج الدراسة .

المبحث التمهيدي: الأطار النظري لمفاهيم البحث ويحوي على خمسة مطالب.

الفصل الأول: أثر المباني الكلامية في مقدمات علم الأصول، الأثار المتعلقة بالحاكم

والحكم والمحكوم عليه ، ويحوي على ثلاث مباحث:

المبحث الأول: الأثار المتعلقة بالحاكم ( وهو الله سبحانه وتعالى ).

المبحث الثاني: الأثار المتعلقة بالحكم ( المحكوم فيه ).

المبحث الثالث: الأثار المتعلقة بالمحكوم عليه (المكلف)

الفصل الثاني: أثر المباني الكلامية في مباديء علم الأصول.

المبحث الأول: أثر المباحث اللغوية التي طرحت في علم الكلام على الأصول.

المبحث الثاني: أثر الأجمال في الدليل.

المبحث الثالث: مسائل المفاهيم وأثرها.

الفصل الثالث: أثر المباني الكلامية في مسائل علم الأصول ، ويتضمن مبحثين:

المبحث الأول: أثر علم الكلام في الأدلة المتفق عليها.

المبحث الثاني: أثر علم الكلام في الأدلة المختلف فيها.

المبحث الثالث: أثر علم الكلام في تعارض الأدلة.

خاتمة: وتتضمن أهم نتائج البحث، وتوصيات الباحث. `

فهرس المصادر والمراجع.

أماالمنهج المتبع في إعداد البحث والدراسة: هو العرض والتحليل

١- البحث في أمات الكتب الكلامية والأصولية وتتبع أثر المباني والمسائل الكلامية في علم الأصول ودراستها.

٢- مراجعة الدراسات الحديثة التي تبحث القضايا المتعلّقة بعلم الكلام وأصول الفقه، والتي قد تبحث في تأثيرهما في العلوم المختلفة.

٣- عرض آراء علماء الأصول وغيرهم، في المباني والمسائل التي طرحت في البحث، مع بيان الأدلّة والمناقشات المتعلقة بها، كما في بيان مواقف علماء المسلمين من مختلف المذاهب الأسلامية.

٤- لـم يـتم التطـرق الـى المواضـيع التاريخيـة لكـلا العلمـين إلا بقـدر الحاجـة، فـي تتبـع مراحـل العلاقة بين علمى الكلام وأصول الفقه.

بيان تاريخ وفيات الأعلام الواردة أسماؤهم في منن البحث، بما يسهل عملية التعرف على المسار التاريخي للمواقف والأقوال.

٦- وضع الآيات القرآنية بين أقواس مزخرفة ، مع ذكر اسم السورة ورقم الآية في الهامش
 وليس في المتن .

٧- التعريف بالمصطلحات الواردة في البحث.

٨- ترجمة الأعلام الواردة أسماؤهم في البحث، باستثناء المشاهير منهم.

٩- وضع فهارس فنية كاشفة: للمصادر والمراجع، والموضوعات.

وأقدم بحثي المتواضع الى الأساتذة المناقشين الأفاضل وأضعه بين أيديهم وعلى طاولة التحليل العلمي المباركة، فلا أدعي أنني أمتلك الكمال فيما كتبت، وأني مازلت للعلم طالباً، وفي كثيرٌ من القصور العلمي ...

أسأل الله العلي القدير أن أكون عند حسن ظنهم وأن ينال بحثي رضاهم وقبولهم، وأن يتفضلوا عليّ، بتسديد وتصويب عملي والنصيحة فيما صدر مني هفوات وزلات قد لاتكون مقصودة.

وفي الختام، أحمدُ الله حمداً كثيراً طيباً مباركاً على ما أنعم به عليّ من قبلُ ومن بعد، وسبحان ربك رب العزّة عمّا يصفون، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين.

وصلى الله على محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين.

الباحث



#### المبحث تمميدي: الإطار النظري لمفاهيم البحث

المطلب الأول: مفموم الأثر

المطلب الثاني: مفهوم المبنى

المطلب الثالث: مفموم الكلام

المطلب الرابع: مفموم التأسيس

المطلب الخامس: مفموم القاعدة

المطلب السادس : العلاقة الجدلية بين علم الأصول وعلم الكلام

#### المطلب الأول: مفهوم الأثر:

أولاً: الأثر لغة :ذكر ابن فارس (ت٣٩٥ه) ، أن الأثر له أصول ثلاثة (١):

الاول: تقديم الشيء: يقال: أثِرتُ بأن أفعلَ كذا، معناه: أفعله أوّل كلّ شيء، ومنه الإيثار. الثاني: ذكر الشيء؛ يقال: (أثرتُ الحديث أثْراً - من باب قتل - نقلته، والأَثر اسم منه، وحديث مأثور، أي منقول) (٢).

قال ابن منظور (ت ٧١١ه): الأثر - بالتحريك - ما بقي من رسم الشيء، والتأثر: إبقاء الأثر في الشيء ، وأثر في الشيء ترك فيه أثر (٣)، وجاء بالمفردات: (أثرت العلم: رويته، وآثره أثراً وأثارة واثرة، وأصله: تتبعت أثره) (٤).

الثالث: رسم الشيء الباقي: والأثر: الخبر ومنه، قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ (٥)، أي: نكتب ما أسلفوا من أعمالهم، ويطلق على السيرة العطرة للرسول الشمن أحاديث وسنن ومنه حديث مأثور: أي ينقله شخص عن أخر (٢)، وقالوا عن الخبر: (والأثر بقية ما ترى من كلّ شيء وما لا يرى بعد ما يُبقي عُلقةً) (٧)، وأثر الدار: بقيتها، والجمع: آثار، مثل سبَب وأسباب (٨)، والأثارة: البقية من الشيء، والجمع: أثارات (٩)، وأثرت فيه تأثيراً جعلت فيه أثراً وعلامة.

ومما تقدم يظهر أن المعنى الأخير هو أكثر أنطباقاً مع مفهوم الأثر المبحوث عنه .

ثانياً: الأثر أصطلاحاً: لا يخرج تعريف الأثر بالأصطلاح عن معناه اللغوي، واستعمل الفقهاء لفظ (أثر) للدلالة على بقية الشيء، أو ما يترتب على الشيء، كقولهم في حكم بقية الشيء بعد الاستجمار: (وأثر الاستجمار معفو عنه بمحله)، وقولهم في حكم بقية الدم بعد

<sup>(</sup>۱) معجم مقاییس اللغة : ابو الحسین احمد بن فارس بن زکریا (ت۳۹۰هـ)، تحقیق : عبد السلام محمد هارون ، النشر مکتب الاعلام الاسلامي ، ج۱ /۵۳ .

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير: أحمد بن محمد بن علي الفيومي، دار الحديث، القاهرة، ط١ /١٣ ١هـ، ص٤ .

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: محمد بن مكرم بن منظور الافريقي المصري(ت٧١١هـ)، تحقيق عبدالله علي الكبيرواخرون، دار المعارف، كورنيش النيل، القاهرة-مصر مادة (أثر)، ج٧١١

<sup>(</sup>٤) المفردات: أبو القاسم الحسين بنُ محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (ت ٥٠٢هـ)، الناشر: مكتبة نزار الباز، ص٩.

<sup>(</sup>٥) سورة يس الأية : ( ١٢).

<sup>(</sup>٦) مختار الصحاح: محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، الناشر: مكتبة لبنان،١٣٠٦ه ،ص١١.

<sup>(ُ</sup>٧) العين: الخليل بن أحمد الفراهيدي(ت١٧٠هـ)حققه: عبد التحميد هنداوي، الناشر: دار الكتب العلمية، ط٤٢٤/١،ج٨/ ٢٣٦.

<sup>(</sup>٨) المصباح المنير ، ص ٤ (٩) معجم مقاييس اللغة، ج١/ ٥٥

غسله: ولا يضر أثر الدم بعد زواله. ويطلقونه على ما يترتب على الشيء، فيستعملون كلمة أثر مضافة ، كقولهم: أثر عقد البيع ، وأثر الفسخ ، وأثر النكاح (١).

#### ثالثاً: المعنى المراد من الأثر في الدراسة ومواطن البحث:

إن المراد منه هو مايترتب على الشيء وهوالمقصود من البحث ، أي مايترتب على علم الكلام من نتائج ، وبالنظر لعدم ورود معنى محدد للأثر ، فذهب محمد حسن النجفي صاحب الجواهر إلى أن الأثر بمعنى النتيجة (٢) .

ومن هذا يتبين لنا أنّ معرفة مفهوم الأثر يتوقف على معرفة معنى كل لفظٍ من ألفاظه ، لأنّ صبيغة اللفظ هي من تحدد معناه ، وأكثر المعاني قوة من حيث التأثير في لفظة الأثر هو النتيجة أي الحاصل من ذلك الشيء، وهذا المقصود من معنى الأثر في البحث.

#### المطلب الثاني: مفهوم المبنى.

أولاً: المبنى لغة: جاء في معجم مقايس اللغة، بنى : (الباء والنون والياء: أصل واحد وهو بناء الشرع بضم بعضه الى بعض ، تقول : بنيت البناء أبنية) (٦)، وجاء عن الأمام محمد الباقر عليه، قوله: ((بني الأسلام على خمس ...))(٤)، وقيل أيضاً: أن مَبَاني: (اسم)، والمَبَاني: جمع مَبنى، ومَبنى: (اسم)، الجمع: مبانٍ مَبَاني)(٥)، وعليه يمكن نخلص القول الى أنه مايقوم غيره عليه.

ثانياً: المبنى أصطلاماً: على الرغم من الاستعمال المتكرر لهذه المفردة في أغلب المصنفات والعلوم الشرعية ، إلا أنه لم يعثر لها على أي تعريف في كتب المتقدمين، ألا أن الشيخ الكوراني أشار له بالقول: هوالدليل الذي يلتزم الفقيه به على مايبتنيه لنفسه من أسس أصولية وفقهية ورجالية وكلامية عند تعارض الأدلة في أصدار فتواه، وليست بالضرورة أن تكون موافقة لغيره، وكلما كثر الفقهاء كثرت أحتمال الاختلاف في المبنى المبنى يعتمده الأصولي بلاسم الزاملي قد بين حقيقة هذه المفردة، فعرف المبنى بأنه: (الأساس الذي يعتمده الأصولي

<sup>(</sup>١) ينظر : الموسوعة الفقهية الكويتية، اعداد ونشر وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – الكويت ١٤٠٤،هـ، ٢٩٤/١ .

<sup>(</sup>۲) جواهر الكلام: محمد حسن النجفي (ت١٢٦٦ه)، تحقيق ونشر: مؤسسة النشر الاسلامي ،ط٢/٢٣٦هـ ،ج٢٢/ ٣٤٨ - ٣٤٨ و ج٥٢/ ١٢٩٠ و و

<sup>(</sup>٣) معجم مقايس اللغة: ابو الحسين احمد بن فارس بن زكريا (ت٣٩٥هـ) ، ٣٠٢/١.

<sup>(</sup>٤) مرأة العقول في شرح أخبار آل الرسول ، محمد باقر المجلسي (ت١١١) ، تحقيق مرتضى العسكري، الناشر: دار الكتب الاسلامية ، مطبعة خورشيد،ط٤٠٤ ١٠٠/٧،١ .

<sup>(</sup>٥) معجم ألفاظ الفقه، أحمد فتح الله ، مطبعة الدواخل ،ط١٥١٥١هـ، ٩٩٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر : نظرات الى المرجعية: علي الكوراني العاملي، الناشر دار الشيرة ، بيروت ،لبنان ،ط١٥/١٤١هـ، ص٣٩.

أو الفقية استناداً الى دليل خاص، ثم يبني عليه آراءه ونظرياته في المسائل الفرعية أو يعتمده في المسائل الأصولية أو الاعتقادية) (١).

وقال في موضع آخر: (أما المبنى فهو مايختاره ويعتمده الأصولي والفقيه من تلك الأدلة كالمباني في الأمر والنهي والعام والخاص والمطلق والمقيد أو في الأمارات كخبر الآحاد وظواهر الألفاظ أو الأصول العملية كالاستصحاب)(٢).

ويقول الدكتور هادي الكرعاوي بهذا الصدد: (مايحتمل فيه أكثر من وجه وهو الظني، ومايحتمل وجه والمعناد ومايحتمل وجه والمعالات النصية التي بصدد تناولها في البحث هي القرآن والسنة التي سنّها والتي يطلق عليها بالأدلة الشرعية (٤).

وعرفت أيضاً: (الأدلة التي يلتزم فيها الفقيه على ما يبتنيه لنفسه من أسس أصولية وفقهية ورجالية وعلاجية وغيرها في إصدار فتواه وليس بالضرورة أن تكون موافقه لغيره)(٥).

تبين من خلال ذلك أن المباني وفق التعريف الاول والثاني تكون مختلفة عندالتشريع كالقرآن والسنة الشريفة وكذا الاجماع والعقل لكنهم يختلفون في مباني الأوامر والنواهي والعام والخاص والمطلق والمقيد.

وقال المفسرون في المباني<sup>(۱)</sup>: هي جميع الفرضيات والعقائد الموجودة لدى المفسر التي توثر في عملية التفسير ولها الدور الأساس في تعاطي المفسر للآيات، وجاء في كتاب قواعد التفسير أن المبانى تقسم إلى قسمين:

أ. المباني الصدورية: وهي مجموعة من القضايا التي تثبت وحيانية القرآن الكريم، مثل: عدم تحريف القرآن، إعجاز القرآن، عدم الزيادة والنقصان في نزول القرآن الكريم، أي تثبت أن القرآن الكريم صادرٌ من الله تعالى.

ب. المباني الدلالية: وهي مجموعة من القواعد التي تساعد على فهم القرآن وكيفية تفسيره ، مثل حجية الظواهر، إمكان فهم القرآن، أو التي تنظم عملية التفسير (٧).

<sup>(</sup>١) الجهد الأصولي عند العلامة الحلي: بلاسم عزيز شبيب ، الناشر: العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) من محاضرة للدكتور هادي الكرعاوي ألقيت على طلاب الدراسات العليا في كلية الفقه / جامعة الكوفة وأشير لها في كتاب المباني الأصولية وأثرها في كتاب مهذب الاحكام للسيد عبد الأعلى السبزواري ، نصيف محسن الهاشمي،ص٨١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، ص٨١.

<sup>(</sup>٥) معجم المصطلحات الأصولية: ضرغام كريم الموسوي ، ط١/ مطبعة نون ، كربلاء، ص٣٠٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر قواعد التفسير لدى الشيعةوالسنة محمد فاكر ميبدي ،نشر المجمع العلمي للتقريب، ط٢٨/١ ١هـ، ايران،ص٣٥.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، ص٥٥ .

#### ثالثاً: الفرق بين المبنى والقاعدة والدليل.

المبنسى: (الأدلة التي يلتزم فيها الفقيه على ما يبتنيه لنفسه من أسس أصولية وفقهية ورجالية وعلاجية وغيرها في إصدار فتواه وليس بالضرورة أن تكون موافقه لغيره)(١).

القاعدة: (هي الأمر الكلي المنطبق على جميع جزئياته ليتعرف أحكامها منه )(١)، وقريباً منه قول الدكتور الفضلي: (قضية كلية تطبق على جزيئاتها لمعرفة أحكام الجزيئات)(٢).

أماالدايل: يكون لسانه لسان الواقع ويكشف عن الواقع (عندما يكون ناظراً الى الواقع) أو يعين وظيفة عملية المكلف (أ)، إلا أن الدليل لايكون دائماً كاشفاً عن الواقع؛ لأنه اما دليل قطعى أو دليل ظنى.

لذا يمكن القول أن القاعدة يتوارد عليها أصحاب العلم الواحد ، بينما المبنى فإنه يعتمده عالم أو فقيه دون الآخر، ويكون حجة عند أحدهم دون الأخر.

#### المطلب الثالث: مفهوم الكلام.

تعريف علم الكلام: يرتكز علم الكلام، خلافاً للكثير من العلوم، على مبادئ ومبانٍ ومسائل عدة، كونه يستند على مبادئ تصورية وتصديقية متنوعة تبين القدرة لدى المكلف في عرض القيم الايمانية وأمكانية دفاعه عن معتقداته الدينية، بحيث وجدنا لهذه المبادئ تصريحاً أو تلميحاً في المؤلفات الكلامية وأشتملت عليها أشهر تعريفات الأعلام.

وعرِّف الفارابي<sup>(٥)</sup> (ت٣٣٩ه)، بقوله: (صناعة الكلام ملكة يقتدر بها الإنسان على نصرة الآراء والأفعال المحدودة التي صرّح بها واضع الملة و تزييف ما خالفها بالأقاويل)<sup>(١)</sup>.

أما أبو حامد الغزالي (ت ٥٠٥ه) فعرفه بأنه علم يهدف إلى : (هو علم مقصوده حفظ عقيدة أهل السنة و حراستها من تشويش أهل البدعة)  $({}^{(\vee)}$ .

<sup>(</sup>١) معجم المصطلحات الأصولية: ضرغام كريم الموسوي، ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) شرح التلويح على التوضيح: سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (ت ٧٩٣هـ) نشر مكتبة صبيح بمصر، ٥٥١١.

 <sup>(</sup>٣) مباديء اصول الفقه ، عبد الهادي الفضلي ، ص ٤.

<sup>(ُ</sup>٤) ينظرُ: القواعد والفروق: محمد بَّاقر البهسودي، مطبعة الوفا، ط١٤٣١/٢هـ ، ص٤٤.

<sup>(ُ°)</sup> أبو نصر محمد بن محمد بن طرخان بن أوزلغ الحكيم المشهور، صاحب التصانيف في (الفلسفة والمنطق والموسيقى وغيرها من العلوم، أقام ببغداد برهة ثم ارتحل إلى مدينة حرائثم رجع إلى بغداد ثم سافر إلى دمشق ثم إلى مصر، ثم عاد إلى دمشق وأقام بها وسلطانها يومئذ سيف الدولة بن حمدان، ويحكى أن الآلة المسماة "القانون " من وضعه، وكان منفردا بنفسه لا يجالس الناس، أكثر تصانيفه فصول وتعاليق، توفي عام ٣٣٩ هـ، بدمشق وقد ناهز ثمانين سنة وصلى عليه سيف الدولة ودفن بظاهر دمشق) ينظر : وفيات الأعيان ٥/ ١٥٣ رقم ٧٠١.

<sup>(</sup>٦) أحصاء العلوم ، ابو نصر الفارابي ، تحقيق وتقديم عثمان أمين ، القاهرة ، ط٣/ ١٩٦٨ ، ص١٣١.

<sup>(</sup>٧) المنقذ من الضلال، ابو حامد الغزالي ، دراسة و تحقيق عبد الحليم محمود، دار المعارف، مصر، ط٣/ ١٩٨٨

أما العلامة الحلي (ت٧٢٦هـ) فعرفه: (العلم المتكفل به (واجب الوجوب)، هو علم الكلام الناظر في ذات الله تعالى وصفاته والمعلوم فيه كيفية تأثيراته)(١).

وأشهر التعريفات لعلم الكلام: (علمٌ يقتدر معه على إثبات العقائد الدينيّة، بإيراد الحجج، ودفع الشبهة) وهو ماقال به الإيجي (ت٥٠هه) وأشار التفتازاني (ت٥٩٣ه) في تعريفه لهذا العلم بالقول الكلام: (هو العلم بالعقائد الدينية عن الأدلة اليقينية)(٣).

وأورد عبدالرحمن بن خلدون (ت٨٠٨ه) في مقدمته ، قوله: (هو علم يتضمن الحجاج عن العقائد الإيمانية، بالأدلة العقلية، والرد على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب السلف وأهل السنة، وسر هذه العقائد الإيمانية هو التوحيد)(<sup>1)</sup>.

وعرف الجرجاني (ت٨١٦ه)، بأنه: (علم يبحث فيه عن ذات الله تعالى، وصفاته، وعرف الممكنات من المبدأ والمعاد على قانون الإسلام) (٥)، والملاحظ أن الجرجاني قد أَدخل عليه قيد (قانون الإسلام)، لإخراج الفلسفة الإلهيّة من حيثيات التعريف، كونها تبحث عن ذلك الأعتماد على القواعد العقليّة الفلسفيّة.

وقال اللاهيجي (ت١٠٨٣ه) بعد إشكاله على تعاريف غيره من المتكلمين (الكلام صناعة يقتدر بها على إثبات العقائد) (١)، والمراد بالعقائد: ما يقصد به نفس الاعتقاد دون العمل، وبالدينية: المنسوبة إلى ما جاء به الرسول الأعظم المسلام

وعرف الانصاري (ت١٢٨١ه) أصول الدين: (هي التي لا يطلب فيها اولاً وبالذات الاعتقاد باطناً والتدين ظاهراً، وأن ترتب على وجوب ذلك بعض الآثار العملية)(٧).

أما الدكتور عبد الحسين خسرو، فقال: (وهو التعريف الشامل الملاحظ للأهداف، ومهام المتكلمين ومنهج علم الكلام، فيمكن أن يقال فيه: هو علم وفن ينتمي للدراسات الدينية، تستنبط وتنظم وتبين به المعارف والمفاهيم العقائدية، من خلل الاستعانة بالنصوص الإسلمية، ويستدل به على إثبات تلك المعارف وتبريرها، باتباع مختلف

<sup>(</sup>١) نهاية المرام في علم الكلام: الحسن بن يوسف المطهر الأسدي المعروف العلامة الحلي(ت٢٦٦ه)، الناشر:مؤسسة الصادق، مطبعة أعتماد،قم -ايران،ط١٩/١ ه ص٥

<sup>(</sup>٢) المواقف: عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد الإيجي، تحقيق : د.عبد الرحمن عميرة ،الناشر : دار الجيل – بيروت، ط١/ ٢٤١٧ .

<sup>(</sup>٣) شرح المقاصد: سعد الدين مسعود بن عمر بن عبد الله التفتاز اني (ت ٧٩٣هـ)،دار الشريفالرضي، ١٩٠١هـ، ١٦٣ .

<sup>(</sup>٤) المقدمة: ابن خلدون ، دار الجيل بيروت ، مؤسسة خليفة للطباعة ، ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٥) كتاب التعريفات، علي بن محمد الجرجاني، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٦) شوارق الإلهام: عبد الرزاق اللاهيجي، تقديم جعفر السبحاني، مؤسسة الصادق عير ١٤٣١/٢٥، ج١، ص٥.

ر) حاشية كتأب فرائد الاصول،أغا رضا الهمداني (ت١٣٢٢هـ)الناشر: مؤسسة المهدي،قم ايران ١٤٢٠هـ، ص ١٠١ .

المناهج والمقاربات الدينية وغير الدينية، ويرد به على شبهات المخالفين ومناقشاتهم العقائدية )(١)، وكما هو واضح، فإن هذا التعريف لم يشر إلى موضوع العلم"، لأن علم الكلام لا موضوع له، وفي المقابل نجده قد ركز التعريف على غاية علم الكلام ومنهجه(١).

ومن خلال هذه التعريفات نجد أنّ المتكلمين كباقي المختصين في العلوم الأخرى، من حيث أنهم أسسوا لأنفسهم مصطلحات خاصة بهم كل حسب عقيدته، قد تختلف في الجوهر إلا أنها تشترك في المضمون، ونجدها أحياناً قد تبتعد باللفظ عن المعنى اللغوي.

#### المطلب الرابع: مفهوم التأسيس

أولاً: التأسيس لغة: جاء في لسان العرب: (الأسيس: أصل كل شيء، وأسّ الإنسان: قلبه؛ لأنه أول مُتَكَون في السرحم، وهو من الأسهاء المشتركة) (٢)، وعرف قلبه؛ لأنه أول مُتَكَون في السرحم، وهو من الأسهاء المشتركة) (٤)، وعرفت الجرجاني (٣٠٨ه): (بيان حدود الدار، ورفع قواعدها، وبناء أصلها) (٤)، وعرفت أيضاً: (أسّس يؤسّس، تأسيسًا، فهو مؤسّس، والمفعول مؤسّس: أسس البناء وضع قاعدته، أيضاً: (أسّس يؤسّس، تأسيسًا، فهو مؤسّس، بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللّهِ وَرِضْوَانٍ خَيْرٌ أَمْ مَنْ أَسّس المشروع، أو يقال أسس الدستور: مَنْ أسسَس بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ (١)، وقد يقال أسس المشروع، أو يقال أسس الدستور: أي وضعت أُسُسَه: ومن يؤسس لنظريَّة حديثة) (٧).

ثانياً: التأسيس أصطلاحاً: جاء في الرياض النضرة: (كتب عمر إلى أبي موسى: أُسَّسْ بين الناس في وَجْهِك وعَدْلِك أي سَوِّ بينهم) (^)، وقال ابن الأَثير: وهو من ساس الناسَ يَسوسُهم، والهمزة فيه زائدة ، ويروى: آس بين الناس من المُواساة (٩).

فالتأسيس: (عبارة عن إفادة معنى آخر لم يكن أصلاً قبله، فالتأسيس خيرٌ من التأكيد، لأن حمل الكلام على الإفادة خير من حمله على الإعادة)(١٠٠).

ويبدو لي من خلال ماتقدم من تعريفات، ان التأسيس: هو ماأفاد شيء لم يكن موجوداً، أي أنه جاء بجديد، فهنا لم يبتعد المعنى اللغوي عن المعنى الأصطلاحي.

<sup>(</sup>١) الكلام الاسلامي المعاصر ،عبد الحسين خسرو بناه ، ١٩/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه، ١٩/١.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، أبن منظور (ت١١٧هـ) ٦/٦.

<sup>(</sup>٤) كتاب التعريفات، علي بن محمد الجرجاني (ت٨١٦هـ)، ص١٣٤.

<sup>(°)</sup> القاموس المحيط، الغيروز ابادي(ت١٨٩/هـ)، ١٨٩/٢.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة الأية: (١٠٩).

<sup>(</sup>٧) معجم اللغة العربية المعاصر: احمد مختار عمر،منشورات عالم الكتب، ط١٤٢٩/١هـ،

<sup>(</sup>  $\dot{\Lambda}$  ) الرياض النضرة: أبوالعباس أحمد بن عبد الله محب الدين الطبري (ت 79٤هـ)،الناشر،دار الكتب العلمية  $\dot{\Lambda}$  ،  $\dot{\Lambda}$ 

<sup>(</sup>٩) لسان العرب، أبن منظور (ت٧١١هـ) ٧/٦.

<sup>(</sup>١٠) التعريفات: علي بن محمد الجرجاني (ت ٨١٦هـ)، باب التاء.

#### المطلب الخامس: مفهوم القاعدة

أولاً: القاعدة لغةً: هناك جملة من المعاني للقاعدة في اللغة كونها أتت بمعنى الأساس فالقاعدة: (أصل الأس، والقواعد الأساس، وقواعد البيت أساسه، ومنه قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ الْقَاعِدة (أصل الأس، والقواعد الأساس، وقواعد البيت أساسه، ومنه قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾(١)، كما جاءت بمعنى العمود، أي :القواعد أساطين البناء التي تعمده ومنه قواعد الهودج أي خشبات اربع معترضات في أسفله)(٢).

والقواعد جمع قاعدة، والقاعدة هي الأصل والأساس، وقواعد البيت: أساسه (٣) ، والقاعدة أصل الأس، والقواعد الإساس، وقواعد البيت أساسه ، ومعناه مأخوذ من القعود، أي الثبات والاستقرار (٤) ، لقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنْ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ ﴾ (٥).

ثانياً:القاعدة إصطلاحاً: إختلف العلماء في تعريف القاعدة، بما هي كلية أو أغلبية ، فذهب معظم فقهاء الجمهور إلى أنها كلية، ولهذا قالوا في تعريفها: (هي الأمر الكلي المنطبق على جميع جزئياته ليتعرف أحكامها منه) (٢)، والمراد بالكلي أن يحكم فيها على كل فرد (٧).

وقال الجرجاني(ت٨١٦ه): (هي قضية كلية من حيث أشتمالها بالقوة على أحكام جزئية تسمى فروعا لها، ويراد بها في العربية: الأصل، والأساس، والقانون .. والفرق بين القاعدة الأخلاقية أو الفنية أو المنطقية وبين القانون الطبيعي: أن القاعدة لا يكتفي بالخبر والمشاهدة، بل تنشئ الشيء و توجب العمل به)(^).

وهناك من قال: إن القاعدة هي: الضابطة، وهي الأمر الكلِي المنطبق على جميع الجزئيّات، كما يقال: (كلّ إنسان حيوان، وكلّ ناطق إنسان) ونحوذلك (٩)، وقيل أيضاً: القاعدة في الاصطلاح بمعنى الضابط، وهي الأمر الكلّيّ المنطبق على جميع جزئيّاته (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية: ( ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ، أبن منظور، ص ٣٦١ ، تاج العروس ، الزبيدي ٥/ ٢٠١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الصحاح/ الجوهري: ٢/ ٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر السان العرب، ابن منظور ٣٥٧/٣، مادة (قعد)، والمصباح المنير، للفيومي، ١٠/٢، والتعاريف، للمناوي، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة الأية: ( ١٢٧).

<sup>(</sup>٦) شرح التلويح على التوضيح: سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (ت ٧٩٣هـ)، الناشر: مكتبة صبيح بمصر، ج٥/١. (٧) ينظر : القواعد الفقهية المستخرجة من كتاب اعلام الموقعين ، لأبي عبد الرحمن الجزائري : ص١٦٢ .

<sup>(</sup>٨) التغريفات ، الجرجاني ، ص٥٥ .

<sup>(ُ</sup>٩) مجمّع البحرين، فخر الدين الطريحي، ط٢، طهران، نشر مرتضوي، چابخانه طراوت، ١٣٦٢هـ.ش، ج١٣١/٣.

<sup>(</sup>١٠) مصباح المنير: أحمد بن محمد بن علي الفيومي (ت ٧٧٠هـ)،الناشر: المكتبة العلمية – بيروت-لبنان ، ج٢/١٠٥.

وعرفت أيضاً: (هي الأمر الكلي المنطبق على جميع جزئياته ليتعرف أحكامها منه) (١)، وقريباً من هذا التعريف قول الدكتور الفضلي (ت١٤٣٦ه): (قضية كلية تطبق على جزيئاتها لمعرفة أحكام الجزيئات) (٢)، وقال جميل صليبا في معجمه الفلسفي: (القاعدة قضية كلية منطبقة على جميع جزئياتها) (٣).

فعند إضافة لفظ (القاعدة) إلى علم الأصول فإنه يراد منها القاعدة الأصولية التي يستنبط على أساسها حكماً شرعياً كلياً، وعند إضافتها الى الفقه فإن المراد منها الحكم الشرعي الكلي المستنبط من أدلته ، وإذا أضيفت الى ما تختص مواضيعها بالقضايا الأعتقادية التي تتألف منها العقيدة الإسلامية ، فالمراد منها القواعد الكلامية ، التي تنتمي بدورها إلى مسائل وقضايا ومبانى (علم الكلام).

ثالثاً :الأصل لغةً: (أسفل الشيء يقال: قعد في أسفل الجبل، وأصل الحائط، وقلع أصل الشجرة، ثم كثر حتى قيل أصل كل شيء: ما أستند وجود ذلك الشيء اليه، فالأب أصل للولد، والنهر أصل للجدول) (٤).

رابعًا: الأصل أصطلاحاً: وله عدة معان منها: فيطلق عليه معنى القاعدة: وهو (أصل الشيء قاعدته) (٥)، ومنه قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ صَرَبَ اللّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصَلُهَا ثَابِتٌ قاعدته) (٥)، ومنه قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ صَرَبَ اللّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصَلُهَا تَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السّماءِ في السّماءِ الذي يقوم عليه الشيء أي: (ما يبنى عليه غيره ولايبنى هو على غيره) (١)، وحسب ماجاء في الفقه المقارن، فأنه يأتي أحياناً بمعنى الدليل : فيأتي بمعنى (الكاشف عن الشيء والمرشد له)، أو (ما يجعل لتشخيص بعض الأحكام الظاهرية أوالوظيفة كالاستصحاب أوأصل البراءة)، أو بمعنى المرجع: فالأصل المستند والمرجع والمآل في مقام التعريف على الحكم الشرعي وعلى هذا المعنى يعم مطلق الوسائل العقلانية والشرعية مثل الاخبار المتواترة والاحكام العقلية القطعية والأحوال العملية والآمارات الظنية المعتبرة فهذه كلها تدخل تحت عنوان الاصل) (٨)، من خلال النظر في التعريفات الثلاث الاخيرة (التأسيس،القواعد، الأصل)

<sup>(</sup>١) شرح التلويح على التوضيح ، للتفتاز اني ، ج١٥٥١ .

<sup>(</sup>٢) مباديء اصول الفقه ، عبد الهادي الفضَّلي ، النشر مؤسسة ام القرى ، ص ٤.

<sup>(</sup>٣) المعجم الفلسفي ، جميل صليبا ،ج ٢ /١٧٨ .

<sup>(</sup>٤) تاج العروس ، الزبيدي ، در اسة وتحقيق : علي شيري ، الناشر : دار الفكر بيروت لبنان ١٤١٤هـ ، ١٨/١٤

<sup>(</sup>٥) المفردات في غريب القران ، الراغب الاصفهاني ١٩٠ .

<sup>(</sup>٦) سورة ابراهيم: الأية ٢٤.(٧) المصطلحات ، مركز المعجم الفقهي ، ٣٤٧.

<sup>(</sup>٨) الأصول العامة للفقه المقارن ، محمّد تقى الحكيم ، النشر: ذي القربي ، ط١ ، ١٤٢٨هـ ، ٣٥.

يظهر فيها نوع من أنواع التقارب في المضمون، كون المؤدى فيهما واحد، مما يدل على أن المراد من الأصل في ذلك هو مطلق الأدلة سواء كانت شرعية أم عقلية، وبما هي قطعية أم ظنية.

#### خامساً: تعريف القواعد الأصولية باعتبارها لقباً مركباً:

من خلال البحث في كتب المتقدمين الأصولية وحسب إطلاعنا القاصر، لم نجد من تعريف البيان تعريف القواعد الأصولية بإعتبارهما لقباً مركباً لهذا العلم، لذا نجد بعض الباحثين من المعاصرين من كتب في تعريف القواعد الأصولية بهذا الاعتبار، ولم تخلو تلك التعريفات من بعض الإشكالات والإعتراضات التي ترد عليها، الأ أنه ومن خلال بيان المفردات لكل من القاعدة والأصول فيما سبق، فعرف مصطفى سعيد الخن القواعد الأصولية بالقول: (ونعني بالقواعد الأصولية تلك الأسس والخطط والمناهج التي يضعها المجتهد نصب عينيه عند البدء والشروع بالأستنباط، يضعها ليشيد عليها صرح مذهبه)(۱)، وعرفهاأيمن البدارين: (حكم كلي محكم الصياغة يتوسل به الى استنباط الفقه من الأدلة وكيفية الأستدلال بها وحال المستدل) (۱).

#### سادساً: الفرق بين القاعدة الأصولية والمسألة الأصولية

ذكر في القواعد الفقهية، أن القاعدة: (يشترط في كلمة "القاعدة" المستعملة في العلوم الرائجة، أن تكون قضية كلّية أو غالبيّة، ولا يعتبر أن تكون أساساً للعلم على نحو ينتفي بانتفائها، فمثلًا لو انتفت قاعدة واحدة من قواعد الفقه، أوالنحو، أو الرجال أو غيرها لم ينتف العلم بانتفائها )(٣).

والمسائلة: هي القضية التي يبرهن عليها، وجمعها: مسائل، أوهي قضية، أو ما كان موضوع بحثٍ أو نظر، أماالمسائل: هي المطالب التي يبرهن عليها في العلم، ويكون الغرض من ذلك العلم معرفتها<sup>(۱)</sup>.

لذا تعد القواعد الأصولية بمثابة قواعد منهجية، يستخدمها الفقيه والأصولي للوصول إلى حكم شرعى ، فالمسألة الأصولية تتناول موضوعاً معيناً، أما القاعدة الأصولية فهي عامة.

<sup>(</sup>١) أثر الأختلاف في القواعد الأصولية: مصطفى سعيد الخن،الناشر: مؤسسة الرسالة ، ط٣/ ١٤٠٢، ص١١٧ .

<sup>(</sup>٢) نظرية التقعيد الأصولي: أيمن عبدالحميد البدارين، دار بن حزم ،ط١٤٢٧/١هـ، بيروت لبنان ، ص٦٢ .

<sup>(</sup>٣) القواعد الفقهية: الشيخ محمد فاضل اللنكراني، تحقيق ونشر مركز فقه الأئمة الأطهار، ط٤٦٤/١هـ، قم ايران، ص٨.

<sup>(</sup>٤) التعريفات: على بن محمد بن على الجرجاني، ص١٧٧.

#### المطلب السادس: العلاقة الجدلية بين علم الأصول وعلم الكلام:

عند البحث في العلاقة الجدلية بين علم الأصول وعلم الكلام، فإنه من المعلوم والواضع لكل من له علاقة بهذه العلوم كمتعلم أومتابع، أن يجد تأثيراً واسعاً وكبيراً لعلم الكلام في مختلف مفاصل وحيثيات علم الأصول، فقد كان المصنفون الأوائل في علم الأصول هم من المتكلمين الأوائل، سواء كانوا من متكلمي الشيعة كـ (هشام بن الحكم ت١٧٩ه، وله كتاب الألفاظ)، و (يونس بن عبد الرحمن ت٢٠٨ه، صاحب كتاب اختلاف الحديث) و (الشيخ المفيد ت٢١٤ه، مؤلف التذكرة بأصول الفقه)، و (السيد المرتضى ت٢٣٤ه، وله الذريعة إلى أصول الشريعة)، و (شيخ الطائفة ت٢٠٤ه، صاحب كتاب العدة في أصول الفقه) وغيرهم (١)، أو كانوا من متكلمي المذاهب الأسلامية الأخرى كـ (أبي الحسن الأشعري، ت٢٣ه، مؤلف كتاب الاجتهاد في الأحكام وإثبات القياس)، و (أبي منصور الماتريدي، ت٢٣٠ه، وله كتاب مآخذ الشرائع)، و (أبي بكر الصيرفي، ت٢٣ه، صاحب كتاب دلائل الأعلام على أصول الأحكام)، و (أبي إسحاق الشيرازي، ت٣٣هه)، وغيرهم من مشاهير المتكلمين الذين كان لهم الإطولي بتأليف وتدوين المصنفات في علم الأصول (١).

ومن هنا نجد أنّ آراء المتكلمين تركت آثارها على علم الأصول سواء كان من خلال المصنفات أو من خلال المنهجية ، وبذلك يكون للمتكلمين دور محوري وحيوي في التأسيس والتأصيل لعلم الأصول ، حتى أن منهج المتكلمين في علم الأصول أصبح منهجاً واضحاً ومعروفاً ومشهوراً منذ القدم (٣).

ومن خلال ذلك نجد أنّ بعض المسائل الكلامية أخذت طريقها الى المصنفات الأصولية، من خلال الكتب الكلامية أو من خلال علماء الكلام الذين صنفوا في علم الأصول، واحتفظ بعضها أحياناً بمسميات مباحثها الأصلية، كمباحث حجية خبر الواحد،

<sup>(</sup>١) ينظر: رجال النجاشي ،ص ٤٣٢، والفهرست ،الطوسي، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) كالغزالي (٥٠٥هـ)، مؤلف المنخول، والمستصفى؛ والفخر الرازي (٢٠٦هـ)، مؤلف المحصول، والمحصل، والمعالم؛ والمحقق الحلي (٢٧٦هـ)، مؤلف مبادئ الأصول، وتهذيب الوصول، ونهج الوصول، ونهاية الوصول، وتحدير الذريعة، ومنتهى الوصول؛ والقاضي البيضاوي (٦٨٥هـ)، مؤلف منهاج الوصول؛ والقاضي عضد الدين الإيجي (٥٠٥هـ)، شارح مختصر الأصول؛ ومسعود التقتازاني (٢٩٢هـ)، شارح مختصر الأصول؛ والشريف الجرجاني (٨٩٦هـ)، شارح مختصر الأصول.

<sup>(</sup>٣) ينظر المستصفي: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت ٥٠٥هـ)،تحقيق: محمد عبد السلام،دار الكتب العلمية ط١/ ١٤١٣هـ،ص ٩ ومناهج الاجتهاد، محمد سلام مدكور، ٦٧ والأصول العامة للفقه المقارن، محمد تقي الحكيم، ٧٨

فقد ذكرت في كتب $^{(1)}$ ، وكذلك تم التطرق الى مباحث حجيّة الإجماع $^{(1)}$ ، وأول من بحث فيه المتكلمون ، وغير ذلك من المباحث.

وأحياناً يتمّ تغيير بعض العنوانات والمصطلحات، كأصالة الحظر وأصالة الاحتياط في علم الأصول<sup>(٦)</sup>، أوتتغيّر صيغة البحث أحياناً، كالصلاة في المكان المغصوب، فتبحث من قبل المتكلمين على نحو: هل تكون مثل هذه الصلاة مقبولة لله تعالى أو لا؟ (٤)، بينما تبحث من الأصوليين على نحو آخر، هل يوجب تعداد العنوان إجتماع الأمر والنهي على شيء واحد<sup>(٥)</sup>.

وهناك من علماء الأصول من لجأ إلى الأدلة الكلامية لإثبات آرائهم الأصولية، وهو مايتكرر كثيراً في المسائل الأصولية، كالبحث في حجية القياس وعدم حجيته، حيث لجأ كلا الفريقين من المؤيدين والمنكرين له إلى الأدلة الكلامية (٦)، فيما نجد البعض من ينتقد الآراء الأصولية التي تعتمد على المباني الكلامية المرفوضة من قبل صاحب الرأي الأصولي (١)، ومن ناحية أخرى تجد أن بعض الأصوليين استعرض المبادئ الكلامية لبحوثهم الأصولية (١)، وهناك من ذهب إلى القول بأن علم الكلام هو من مبادئ علم الأصول، فالغزالي (ت٥٠٥ه) عد الكلام من مبادئ العلوم الدينية، ومن بينها علم الأصول، وذهب إلى أن المتكلم يثبت أحقية قول وفعل النبي ، وأن أدلة الفقه، التي هي موضوع علم الأصول، عبارة عن: الكتاب والسنة والإجماع، أما الكتاب فنحصل عليه من طريق النبي ، والسنة هي قوله وفعله، كما يثبت الإجماع بأقواله (١)، والكثير تطرقوا الى هذا المطلب وذكروه (١٠).

<sup>(</sup>١) ذكرت في كتب (الإفصاح للشيخ المفيد، ٤٩/٨ ، والذخيرة للسيد المرتضى، ص ٣٤٥ ، و الغيبة للشيخ الطوسي، ص ١٥٦ )، وهذه الكتب جميعها كتب كلامية . فيما نجِد أن السيد المرتضى نقل في الذخيرة آراء بعض متكلمين المعتزلة في

مبحث حجية الخبر الواحد، كـ (البلخي ت ٣١٧ه) و (أبي علي الجبائي ت٣٠٣ه)، وأبنه (أبي هاشم الجبائي ت٣٠٠ه). (٢) ينظر: مقالات الإسلاميين ، أبو الحسن الأشعري ،٤٧٨. والشافي في الإمامة ، السيد المرتضى، ٧٨/١. و تلخيص الشافي ، الشيخ الطوسى، ١/ ٥٩ وما بعده.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مطارح الأنظار، لأبي القاسم الكلانتري (تقريرات أصول الشيخ الأنصاري) ، ٢٤٥. وبحر الفوائد، لمحمد حسن الأشتياني ٢/ ٩٠. وتقريرات الشيرازي، لعلي الروزدري (تقريرات درس أصول الميرزا الشيرازي) ٢/ ٢١٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مقالات الإسلاميين، أبي الحسن الأشعري، ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: معالم الدين، لحسن العاملي، ص ٩٣، والفوائد الحائرية، لمحمد باقر الوحيد البهبهاني، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٦)ينظر: المعتمد في أصول الفقه، أبي الحسن البصري ٢٠٠٠٢ والإحكام في أصول الأحكام، الآمدي ١٠/٤ واللمع، إبراهيم الشيرازي،ص ٩٣ . والمستصفى، الغزالي، ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الإبهاج، تقي الدين أبو الحسن علي بن عبد الكافي السبكي، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٦هـ، ١١/١.

<sup>(</sup>٨) ينظر: العدة في أصول الفقه:الشيخ الطوسي، تحقيق محمد رضا الأنصاري،١/ ٤٢ـ ٤٨. ومبادئ الوصول:العلامة الحلي ، تحقيق: محمد علي البقال، دار الأضواء \_بيروت، ص ٦٩، ١١٥، ١١٥.

<sup>(</sup>٩) ينظر: المستصفى، ص ٦-٧.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: نقد المحصل، الخواجه نصير الدين الطوسي ، ص١. وزيدة الأصول، للشيخ البهائي، ص ٤١ والبحر المحيط، الزركشي ١٨/١ وميزان الأصول، محمد السمرقندي ، ١٥/١.

وبالنظر إلى الدور الذي يقوم به علم الكلام ، فقد أشاد بفضله غير قليل من أصحابه، فقال عنه الجاحظ (ت ٢٥٥ه) حين قال : (هو العيار على كل صناعة، والزمام على كل عبارة، والقسطاس الذي به يستبان نقصان كل شيء ورجحانه، والراووق الذي به يعرف صفاء كل شيء وكدره)(۱).

فعلم الكلام وفق هذه النظرة، لم يكن مجرد علم يحاول إثبات الحجج في الدفاع عن العقائد الإيمانية بالأدلة العقلية، والرد عن المبتدعة المنحرفين (٢)، وليس هوالعلم الذي (يبحث فيه عن ذات الله تعالى وصفاته، وأحوال الممكنات من المبدأ والمعاد، على قانون الإسلام) (٣). بل هو ما يتناول على حد تعبير الجاحظ (١٠٥٥ه)، كل صناعة، وكل عبارة، وبمنهجيته يكون مقياساً لكل شيء، يقول الغزالي (ت٥٠٥ه) فيه: (ما يبتدئ نظره في أعم الأشياء أولا، وهو الموجود، ثم ينزل بالتدريج إلى التفصيل ... فيثبت فيه مبادئ سائر العلوم الدينية من الكتاب والسنة وصدق الرسول (١٠٥ه)، وبذلك يكون علم الكلام أساس صحة كل ثقافة ، كما يؤكد ذلك الجاحظ حين قال : (إن كل من لم يكن متكلما حاذقا، وكان عند العلماء قدوة وإماما، فما أقرب إفساده لهم من إفساد المتعمد الإفسادهم) (١٠)، ومتى ما وصائنا إلى هذا الاستنتاج، نكون قد توصلنا الى نتيجة نهائية كان الجاحظ يروم بلوغها، في عدم الاكتفاء بالمعرفة اللغوية وحدها، في محاولة فهم النصوص التي نتعلق بالدين، بل الابد لمن أراد التوسع في معرفة العلوم عليه أن يكون عالما بالكلام ، حتى يتمكن من الحصول على أكبر قدر من الفائدة (فلو كان أعلم الناس باللغة، لم ينفعك في باب الدين حتى يكون عالما بالكلام) (١٠).

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة، عبد القاهر الجرجاني ، تصحيح محمد عبده ، طبعة المنار ، القاهرة، ص٧٥.

<sup>(</sup>٢) المقدمة ، ابن خلدون ، دار الجيل بيروت ، مؤسسة خليفة للطباعة ، ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٣) التعريفات، الجرجاني، مادة (كلم).

<sup>(</sup>٤) هو أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب بن فزارة الليثي الكناتي البصري (١٥٩-٢٥٥ هـ) ، ولد في البصرة وتوفي فيها. نشأ فقيرا، عرف عنه خفة الروح وميله إلى الهزل والفكاهة، كانت كتاباته على اختلاف مواضيعها لا تخلو من الهزل والتهكم. طلب العلم في سن مبكّرة، ولكن اليتم والفقر حالا دون تفرغه لطلب العلم، فصار يبيع السمك والخبز في النهار، وسُمِّي الجاحظ بهذا الاسم بسبب جحوظ عينيه ووجود نتوء واضحة في حدقتيه، الأمر الذي جَعله قبيحاً ودميماً، ولذلك لُقب أيضاً ب"الحدقيّ" وهو لقب أقل ذيوعاً وشهرة من لقب "الجاحظ"، وقد كان الجاحظ غير راضٍ عن لقبه ويكره أن يُنادى به في البداية، ولكن هذا اللقب أصبح فيما بعد لقب الشهرة ينظر: الجاحظ في البصرة وبغداد وسامراء ط١/ دمشق: دار اليقظة العربية، ص ٩٨-١٠٣.

<sup>(</sup>٥) المستصفي: أبو حامد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)،تحقيق: محمد عبد السلام،دار الكتب العلمية، ط١/ ١٤١٣هـ ص.٦.

<sup>(</sup>٢ُ) الحيوان ،الجاحظ،، تحقيق عُبدُ السلام، هارون، دار الجيل بيروت، لُبنان، ١٤١٠هـ/١٩٩٠م، ج١ ،ص١٨٦

<sup>(</sup>۷) المصدر نفسه.

وخلاصة القول في هذه المسألة، إذا كانت أصول الفقه يستفاد منها بمعرفة القواعد التي يتوصل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية، وأن علم الكلام يستفاد منه في إثبات العقائد الدينيّة، بإيراد الحجج ودفع الشبهات، فإننا – كما يقول سعيد بنسعيد العلوي(١) – أمام قرائتين للقرآن الكريم، قراءة الأصولي باعتبار القرآن خطابا للمكلفين، وقراءة المتكلم بأعتبار القرآن خطابا في العقيدة، وهذا ما يجعل القراءتين متكاملتين ومتلازمتين والتي تدخل في المجال المعرفي الواسع(١).

ومن هذا يتضح إن الكثير من المسائل المنقولة إلى علم الأصول هي من مسائل علم الكلم، وهذا واضح في العديد من الكتب الأصولية، وخير دليل على ذلك ما قام علي الضويحي<sup>(٦)</sup>، بجمع آراء المعتزلة الأصولية في كتابه (آراء المعتزلة الأصولية)، وكذا فعل مسعود الفلوسي<sup>(١)</sup>، فجمع آراء المتكلمين في أصول الفقه في كتابه (مدرسة المتكلمين).

وبهذا يمكن القول إن المراد من المعنى التركيبي للمصطلح (أثر المباني الكلامية في تأسيس القاعدة الأصولية)، ومن خلال هذا البحث هو محاولته رصد مايؤثره علم الكلام، في تأسيس القواعد الأصولية التي لم تكن موجودة، لأن الكثير من القواعد التي بني عليها علم أصول الفقه أحكامه وقضاياه هي أصلاً مسائل كلامية.

<sup>(</sup>١) أكاديمي ومفكر مغربي معاصر، حاصل على دكتوراه بالفلسفة وله عدة مؤلفات منها: الخطاب الاشعري مساهمة في دراسة العقل العربي الاسلامي ، وأدلجة الاسلام بين أهله وخصومه ، و الايديولجيا والحداثة في الفكر العربي المعاصر، دولة الخلافة دراسة في التفكير السياسي عند الماوردي .

<sup>(</sup>٢) الخطاب الاشّعري مساهمة قي دراسة العقل العربي الاسلامي ، سعيد بنسعيد العلوي،منشورات منتدى المعارف ، ط٢/١٠٠٠ص٠٠.

<sup>(</sup>٣) الدكتور علي بن سعد بن صالح الضويحي ،استاذ اصول الفقه في كلية الشريعة بالاحساء في السعودية .

<sup>(</sup>٤) الدكتور مسعود فلوسى الجزائري ، اختصاص أصول فقه ، استاذ در اسات عليا في الجامعات الجزائرية .

### الفصل الأول أثر المباني الكلامية في مقدمات علم الأصول

(الأثار الهتعلقة بتأسيس القواعد الأصولية الخاصة بالحاكم والدُكم والمحكوم عليه)

المبحث الأول : الأثار المتعلقة بالحاكم (وهو الله سبحانه وتعالى )

المبحث الثاني : الأثار المتعلقة بالدُّكم ( المحكوم فيه )

المبحث الثالث : الأثار المتعلقة بالمحكوم عليه (المكلف)

#### المبحث الأول: الأثار المتعلقة بالحاكم ( هو الله سبحانه وتعالى ).

الحاكم هو الله سبحانه وتعالى الذي أنشأ الأحكام ابتداءً، وهو ماأتفق عليه علماء الإسلام على أن الباري عزَّ وجل هو الحاكم والمشرع للأحكام الشرعية وهو يثيب ويعاقب عليها، وبعث الرسل وأنزل الكتب لتعريفها للعباد لقوله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الْخُدُمُ إِلاَّ لِلَّهِ عليها، وبعث الرسل وأنزل الكتب لتعريفها للعباد لقوله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الْخُدُمُ إِلاَّ لِلَّهِ عَلَيْ صُلُ الْمُحَقِّ وَهُو خَيْرُ الْقَاصِلِينَ ﴾(١)، وما من واقعة من وقائع الحياة إلا ولها حكم خاص بها حُدّد من الله عزوجل، فلكل واقعة حكم، ويدخل في هذا المبحث كل مصادر التشريع الإسلامي الأصلية منها وغير الأصلية ومباحثها؛ لأنها دالة على حكم الله سبحانه وتعالى بطريق القطع أو الظن(١)؛ ولأن الأصوليين يبحثون أساساً في القواعد الموصلة للحكم الشرعي، لذا يطلق مصطلح الحاكم على معنيين: أولهما: على مثبت الأحكام بمعنى هو من ينشأ الأحكام ويصدرها ويحددها، والأخر أنه مدرك الاحكام أي: مظهرها والمعرف لها والكاشف عنها(١).

وحين يضاف الحُكم الى الشرع بهذا المعنى ويعرف: بأنه خطاب الله تعالى يتعين القول بأنه لا حاكم الا الله تعالى، وهذا لا خلاف فيه بين مدرسة الصحابة ومدرسة أهل البيت البيت الله ولهذا أكد الأسنوي(ت٢٢١ه) (إن الحاكم حقيقة هو الشرع إجماعاً) (٥)، وعَرّف الشهيد الصدر الحكم الشرعيّ بأنه: (التشريع الصادر من الله تعالى لتنظيم حياة الإنسان، سواء كان متعلقاً بأفعاله أو بذاته أو بأشياء أخرى داخلة في حياته) (١)، ولكن وقع النزاع بين من يقول أن العقل يمكنه معرفة الحكم الإلهي الشرعي بنفسه بحيث يثاب عليه أو يعاقب من قبل الله تعالى من غير تبليغ الرسل والكتاب المنزل، أو من يقول ليس للعقل معرفة ذلك ، لأن العقل له القدرة على أن يستقل بإدراك حكم الله في الوقائع قبل ورود الشرع بحيث ان لله تعالى يثيب على فعلها أو يعاقب على تركها، من دون تبليغ منه برسله أو كتبه كحرمة الظلم ووجوب رد الوديعة وحرمة قتل النفس المحرمة ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية: ( ٥٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر : حاشية السيد على شرح العضد على مختصر ابن الحاجب ، ٢٢١/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر : غاية الوصول، جلال الدين عبد الرحمن ، ٧/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر : الضياء الامع في شرح جمع الجوامع، حلو لو ، ١ / ١٤٩ هو أبو العباس أحمد بن عبد الرحمن بن موسى بن عبد الحق المغربي القيرواني الممالكي، المعروف بـ "حلولو" القروي، فقيه أصولي، نزل تونس، وولي قضاء طرابلس سنين، ثمَّ رجع إلى تونس واستقر بها، ثمَّ ولي مشيخة بعض المدارس، من مؤلفاته: "الضياء اللامع في شرح جمع الجوامع" للسبكي، و"التوضيح شرح التنقيح" للقرافي، و"شرح مختصر خليل"، توفي سنة (٨٩٨هـ)، ينظر: الأعلام، للزركلي ١٤٧١.

<sup>(</sup>٥) نهاية السول ، الأسنوي، ١ / ١٢٤.

<sup>(</sup>٦) المعالم الجديدة،محمد باقر الصدر (ت٤٠٠)، مطبعة النعمان، النجف الأشرف، ط٢/ ١٩٧٥ م، ص ١٠٠٠.

فمن الضروري البحث في قواعد ومسائل علم الكلام لغرض الوصول الى المباني الكلية التي كان لها الأثر البالغ في تأسيس قواعد علم الأصول، ومن هذه المسائل ما جاءت على شكل مطالب عدة:

#### المطلب الأول: قاعدة اللطف

#### أولاً: تعريف اللطف لغة وأصطلاحاً:

أ.اللطف لغة: لَطَف: كـ(اسم)،اللَّطَف: هو الشيء الرقيق الرقيق، والجمع: ألطاف (واللطف، بالضم من الله: البر بعباده والمحسن الى خلقه بإيصال المنافع اليهم برفق ولطف)(١).

ب. اللطف أصطلاحاً: هو مقتضى قدرة الله تعالى، وعلمه المحيط، منضمين إلى إقتضاء كرمه وجوده وفيوضاته، ولأنّ مدار موضوع اللطف هو التكليف، والتكليف لا يكون مع الجبر على القيام بالفعل أو تركه، فاللطف هو ما يبعث العبد على طاعته تعالى واجتناب معصيته، على أن لا يصل إلى حد القهر الإلجاء والإجبار، بل يكون المكلّف مع وجود هذا اللطف مختاراً في فعل الطاعة وترك المعصية (١)، فعرفه الشيخ المفيد (ت ١٦١ه): (هو ما يقرّب المكلّف معه من الطاعة، ويبعده عن المعصية، ولا حظله في التمكين، ولم يبلغ الإلجاء)(١)، وعرف أيضاً: (هو مايدعو المكلّف إلى فعل الطاعة وترك المعصية بحيث يجعله أقرب إلى امتثال أوامر الله تعالى وأبعد عن ارتكاب نواهيه)(٤).

يقول القاضي عبدالجبار (ت٤١٥ه): (أعلم أن اللطف هو كل ما يختار عنده المرء الواجب، ويتجنب القبيح، أوما يكون عنده أقرب إما إلى اختيار الواجب أو ترك القبيح) (٥).

وذكر أيضاً أن ( اللطف هو من قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾(١)، واللطيف هو من أسماء الله تعالى وهو الرفيق بعباده يوصل اليهم ما ينتفعون به في الدارين ويهيء لهم ما ينتسبون به الى المصالح من حيث لايحلمون ومن حيث لايحتسبون )(٧).

أما الشيخ السبحاني فيقول  $(^{(\wedge)})$ : إن اللطف في أصطلاح المتكلمين يوصف بوصفين :

٢. اللطف المقرب.

١. اللطف المحصل.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي (ت٤١٤ه)، ص٥٨٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مناهج اليقين، العلاّمة الحلّي ، ص٢٥٢- ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) النكت الاعتقادية: الشيخ محمد بن محمد النعمان المفيد، تحقيق رضا المختاري، مطبعة مهر، ط١٣/١٤١ه، ص ٣٥..

<sup>(</sup>٤) الذخيرة، الشريف المرتضى، باب الكلام في اللطف، ص١٨٦. والاقتصاد، الشيخ الطوسي ، ص١٣٠وكشف المراد، العلاّمة الحلّي، ص٤٤٤. إرشاد الطالبين، مقداد السيوري، مباحث العدل، تحقيق حول قاعدة اللطف، ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٥) شرح الأصول الخمسة ، القاضى عبدالجبار ،ص٩٥٥ .

<sup>(</sup>٦) سورة الحج الاية :(٦٣).

<sup>(</sup>٧) مجمع البحرين العلامة فخر الدين بن محمد الطريحي ، ط٢ /١٣٦٥، مكتبة المرتضوي ، طهران إيران، ٦/ ١٠٣.

<sup>(</sup>٨) الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل ، الشيخ جعفر السبحاني ٣ /٥١ .

والاول يقصد به: وهو ما يتحصل عن القيام بالمباديء والمقدمات التي يتوقف عليها تحقق غرض الخلقه وصونها من العبث واللغو.

وأما مراده من الثاني: هو أنه بعد رحيل الرسول وأله الرفيق الأعلى حدث خلافاً وجدالاً عنيفاً في الأمة بتعيين خليفة للرسول وإمام للأمة، فقاعدة اللطف هذه بموجب اللطف الألهي تقتضي تنصيب أئمة الهدى، لهداية الناس كما اقتضت رحمته من قبل ذلك في وجوب بعث الرسل؛ لأن إرسال الرسل ونصب الأئمة يقرب الناس ويهديهم إلى طاعة الله سبحانه وتعالى، ويبعدهم عن المعاصى من غير شك (۱).

يقول السيد المرتضى (ت٣٦٦ه): إن المراد من الأول هو العصمة، التي يفعلها الله تعالى في الأنبياء والأوصياء، والثاني هو ما يعرف بالتوفيق (٢)، فبعثة الرسل هي لطف من الله تعالى على عباده، وعصمة الأنبياء والرسل والأئمة من الوقوع في براثن الشيطان وأجتنابهم الخطأ والفواحش هي ألطاف واجب عليه سبحانه وتعالى (٣).

#### ثانياً: تاريخ طرح القاعدة في علم الكلام.

تعد قاعدة اللطف أحدى القواعد الكلامية الهامة، وهي متفرّعة ومبنية على أنها من أساسيات العدل الإلهي القائم على التحسين والتقبيح العقليّين، والمراد من هذه القاعدة هو إدراك العقل بما يكون واجباً على الله سبحانه تعالى بحكم كونه عادلاً لا يفعل الظلم، كأرسال الأنبياء وتثبيت الأوصياء، وسميت باللطف تأدّباً (٥). وجاءت كلمة اللطف وصفاً لله عزوجل في القرآن الكريم بألفاظ ومعاني متعددة وهي من أسماء الله الحسنى وصفاته الثابتة في القرآن والسنة، إذ وصف نفسه بأنه اللطيف في آيات عديدة، وهذه اللفظة تحمل عدة معانى للطفه سبحانه وتعالى على عبادة كما جاء في الآيات المباركات:

<sup>(</sup>١) أضواء على عقائد الشيعة الآمامية ، جعفر السبحاني، طبع ونشر ، مؤسسة الامام الصادق ، قم - ١٤٢١ه، ص ٤٤.

<sup>(ُ</sup>٢) الذخيرة في علم الكلام، السيد المرتضى ،مؤسسة التاريخ العربي ، بيروت لبنان ، طـ٣٣/١٤، صـ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ١٨٧ و بعدها . وكشف المراد ، ٤٤٧ - ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) سورة القيامـــة الآيـة :(٣٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر بحوث في علم الأصول تقريرات بحث الشهيد الصدر، محمود الهاشمي ٤/ ٣٠٥، مركز الغدير، ط٢ ١٤١٧هـ

1. جاء في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ (١)، اللطف بمعنى التدبير والحكمة، وهو ما أشار اليه نبي الله يوسف عليه ما بين رؤياه و تأويلها فنسبها إلى ربه و وصفها بالحسن و هو من الله إحسان، و من الطف أدبه توصيفه ما لقي من إخوته حين ألقوه في غيابة الجب إلى أن شروه بثمن بخس دراهم معدودة، و اتهموه بالسرقة بقوله: "نزغ الشيطان بيني و بين إخوتي"(١)، ويضيف الشيخ مكارم الشيرازي بقوله: (فيتولّى أمور عباده بالتيسير والتدبير .. وهو يعلم من هو المحتاج ومن هو الجدير بالإستجابة "إنّه هو العليم الحكيم") (١).

٧. في قوله عزوجل: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيلٌ ﴾ (<sup>1</sup>)، إن اللطف يكون بمعنى العلم النافذ والعالم بدقائق الأمور، فالآية دليل أخر يبين أن الله سبحانه لطيف خبير وهو الذي يختص بدقيق التدبير الذي لا يخفى عنه شيء ولا يتعذر عليه فهو اللطيف في كل شيء، فهو العالم بدقائق الأمور (<sup>0</sup>).

٣. وفي قوله تعالى: ﴿اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيرَ ﴾ بمعنى أن اللطف يختص الرزق والإحسان إلى العباد لقد تكفل الله سبحانه وتعالى برزق عباده جميعاً ولطف بهم وبأحوالهم بما يناسب مصالحهم، فالله عزوجل يبر بعباده بصنوف من البر ويرزقهم كما يشاء فيخص كلاً من عباده بنوع من البر على ما اقتضته حكمته ولطفه تعالى (٧)، وقد جاء التعبير هنا بحرف الباء (بعباده) لكونه ناظراً بأن اللطف متعلق بالعبادة والمعاملة معهم بلين الجانب في دقة تامة ولطف الله متعلق بهم (٨).

وأنه تعالى حتى مع قلة عبادة العبد وتقصيره إلا أنه يرزقه ويسبغ عليه الأنعام ، لقوله تعالى: ﴿ لَا تُدْرِكُ لُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (٩) ، فسبحانه وتعالى قد لطف بهم بسبوغ الأنعام عليهم وهو الذي يستقل الكثير من نعمه ويستكثر القليل من طاعة عباده (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة يوسف الآية :(١٠٠).

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان، محمد حسين الطباطبائي، الناشر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٥٢٧ه، بيروت- لبنان، ٢/٦٠١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الأمثل في كتاب الله المنزل ، ناصر مكارم الشيرازي، الناشر، مدرسة الامام علي ، قم- ايران، ٣٠٢/٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج الآية (٦٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير التبيان، الشيخ الطوسي ، ٧/ ٣٣٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الشورى الآية :(١٩).

<sup>(ُ</sup>٧) ينظّر: تفسيّر الصافي، مُحسن الفيض الكاشاني ،الناشر مكتبة الصدر طهران، ط١٣٧٩/٣، مطبعة خورشيد ،٤ / ٣٧.

<sup>(</sup>٨) ينظر : التحقيق في كُلمات القرآن الكريم ، السَّيد المصطفوي ، ١٠ / ٢١٥ . .

<sup>(</sup>٩) سورة الأنعام الآية :(١٠٣).

<sup>(</sup>١٠) مجمع البيان ، الشيخ الطبرسي (ت٤٨٥ه) ، تصحيح وتعليق: أبو الحسن الشعراني، ، المكتبة العلمية، طهران، ١٢٨/٤

وتعد قاعدة اللطف من المسائل التي تناولها قدامى علماء الكلام وطُرحت في علم الكلام في منتصف القرن الثاني الهجري، فأتسع الجدل الفكري والعقدي بين المدارس الكلامية آنذاك ومنها من أشتهرت بالقول بالتحسين والتقبيح العقلي ووجوب اللطف والأصلح<sup>(۱)</sup>، كالعدلية<sup>(۲)</sup>، التي تقول بقاعدة التحسين والتقبيح العقليين المبرهن عليها عندهم فأثبتوا جملة من القواعد الكلامية كقاعدة اللطف<sup>(۳)</sup>.

بالأضافة إلى أن إصطلاح الأصلح قد ورد في مرويات أئمة أهل البيت المقال السيد المرتضى (ت٤٣٦ه) بأن: ( اللطف قد يوصف بأنه صلاح في الدنيا وأصلح ) (أ)؛ ولعل أصطلاح الأصلح في روايات الأئمة المقال المناقل إلى ما كان رائجاً عند المتكلمين حينها، كما ورد فيها أصطلاح اللطف بالمعنى نفسه، والباعث على طرح المسألة في البحوث الكلامية، هو الباعث نفسه لطرح قاعدة التحسين والتقبيح العقليين ، يعني إثبات أن أفعاله سبحانه وتعالى قائمة على أساس العدل والحكمة وأنه منزه عن الظلم والعبث (٥).

ثالثاً: أقسام اللطف.

يقسم اللطف إلى ثلاثة أقسام باعتبار فاعله:

الأول: أن يكون اللطف من فعل الله سبحانه وتعالى ، وأمثلته كثيرة منها: بعثة الأنبياء ونصب الحجج والبراهين ودعمهم بالمعاجز مما يجعل المكلفين أقرب إلى فعل الطاعة وأبعد عن فعل المعصية وكذلك جعل الشريعة سمحاء بعيدة عن التعقيد أوالغموض وكذلك استخدامه سبحانه وتعالى أسلوب الوعد والوعيد والترغيب والترهيب من أجل إثارة المكلف لفعل الطاعة وإثارة الرهبة إزاء فعل المعصية وكذلك التدخل الإلهي لإزالة العوائق والحواجز الموجودة في طريق الطاعة وجعل الموانع في طريق المعصية، وكذلك الآلام التي جعلها الله تعالى في بعض الأحيان وسيلة لاستيقاظ الغافلين وعودتهم إلى الإيمان بعد الإبتعاد عنه أنا النسبة إلى الفعل الذي يكون من فعل الله تعالى.

<sup>(</sup>١) ينظر: القواعد الكلامية ، علي الرباني الكلبايكاني، ط٢٧/٢١ه، الناشر مؤسسة الأمام الصادق. ، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) العدلية: تصف الله سبحانه بالعدل بالمعنى المتفق عليه بين العقلاء، وبرهانها على ذلك هو أن العقل قادر على تمييز الحسن عن القبيح، والعدل عن الظلم، والله سبحانه بما أنه حكيم لا يجور أبدا ، إذا تبين أن العدل حسن والظلم قبيح فالله سبحانه موصوف بالعدل، نزيه عن فعل الظلم. ويضيف الشيخ جعفر السبحاني في مكان أخر: أن الشيعة والمعتزلة يرون أن للعدل والظلم ملاكا عندالعقل، وبه يتميز أحدهما عن الآخر، ويوصف الفعل بالعدل أو الظلم، ولكن الأشاعرة ينكرون ذلك الملاك، ويرون أن أفعاله سبحانه فوق ما يدركه العقل القاصر ينظر، مفاهيم القرآن ،الشيخ جعفر السبحاني مؤسسة الامام الصادق عليه ، وطبعة أعتماد ط١/٥/١٤/١،ج٠ ١٤/١٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: أصل الشيعة وأصولها ، الشيخ محمد كاشف الغطاء ، ص٢٣٠ .

<sup>(</sup>٤) الذخيرة في علم الكلام: السيد المرتضى، ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: القواعد الكلامية ، على الرباني ، ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٦) ينظر : العدل عند مذهب أهل البيت ،علاء الحسون ، ،الناشر المجمع العلمي لأهل البيت عليه ، ط٢٣١١،ص ٣٣٧.

الثاني: أن يكون اللطف من فعل المكلف نفسه، وأمثلته كتعلم الأحكام الشرعية وغيرها من الأمور التي بينها الله سبحانه وتعالى للمكلفين ليكونوا أقرب إلى امتثال أوامره والانتهاء عن نواهيه، وكذلك أن يوفر الإنسان لنفسه الأرضية والأجواء المناسبة التي تحفزه على فعل الطاعة وترك المعصية(١).

الثالث: أن يكون اللطف من فعل المكلف في حق غيره، وأمثلته كتبليغ رسالات الله سبحانه وتعالى والدعوة إلى توحيد الله عزوجل الواجب على أنبيائه وكذلك فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الواجبة على عموم المكلفين<sup>(۲)</sup>، وكذلك المبادرة إلى أي عمل يؤدي إلى توفير الأجواء المناسبة لامتثال الأوامر الإلهية والابتعاد عن نواهيه كبناء الأماكن التي تقرب العباد إلى الله سبحانه وتعالى أو دعم المشاريع التي تهيء الأرضية لفعل الطاعات وترك المعاصي<sup>(۳)</sup>.

وبعبارة أخرى يمكن القول أن اللطف الإلهي ينقسم إلى قسمين:

الأول: اللطف العام الذي يكون شاملاً لكل العباد إتماماً للحجة عليهم كإرسال الرسل لهداية الناس. الشائي: اللطف الخاص الذي يشمل بعض العباد دون غيرهم ويكون هذا النوع من اللطف للعباد الذين ينتفعون منه ، أما بالنسبة للذين لا ينتفعون منه فإنهم هم الذين حرموا أنفسهم من هذا اللطف لأنه تعالى لو علم بانتفاعهم من هذا اللطف لما منعه عنهم (أ)، ويؤكد هذا الكلام الآية المباركة قال تعالى: ﴿ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لاَأَسْمَعَهُمْ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلَّوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ (٥).

يقول الشيخ الطبرسي (ت٥٤٥ه) حول تفسير هذه الآية: (وفي هذا دلالة على أن الله تعالى لا يمنع أحداً من المكلفين اللطف وإنما لا يلطف لمن يعلم أنه لا ينتفع به )(١)،أي أنه سبحانه وتعالى لو علم أنتفاع هؤلاء من هذا اللطف للطف بهم وأسمعهم الجواب عن كل ما يريدونه، ولكنه تعالى عالم بأنهم لا ينتفعون ولا يغيدهم هذا اللطف بأي شيء حتى ولو القليل ولهذا لم يكونوا مشمولين بهذا اللطف (٧).

<sup>(</sup>١) ينظر: العدل عند مذهب أهل البيت ،علاء الحسون، ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: القواعد الكلامية: الشيخ على الرباني ، ص١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر : العدل عند مذهب أهل البيت ،علاء الحسون ،ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه ، ٣٣٨.

<sup>(</sup>٦) مجمع البيان ، الشيخ الطبرسي ، ٤/ ٤٤٢ .

<sup>(</sup> $\dot{V}$ ) ينظر : العدل عند مذهب أهل البيت ،علاء الحسون ، ص $\dot{V}$ .

#### رابعاً:أدلة المنكرين للقاعدة.

أما بالنسبة للأشاعرة فأنهم لا يقولون بالتحسين والتقبيح العقليين، وهذا أصل لقاعدة اللطف، لذلك فقد قالوا بعدم وجوب اللطف(1)، ويعتقد الأشاعرة بأنّ اللّه سبحانه وتعالى هو الذي يخلق أفعال العباد سواء كانت هذه الأفعال طاعة أو معصية، ويذهب هؤلاء إلى (أنّ أفعال العباد الاختيارية واقعة بقدرة اللّه تعالى وحده)(1)، ومن هذا المنطلق عرّف الأشاعرة اللطف: بأنّه عبارة عن عدم خلق اللّه قدرة فعل المعصية في العبد، ومن هنا لا يعصي الشخص الذي يشمله اللطف الإلهي(إذ لا قدرة له على المعصية)(1)، وبعض الأشاعرة قال: (أن لا يخلق اللّه تعالى الذنب في العبد)(أ)، ويرد عليهم بأن يستلزم هذا الرأي القول بالجبر؛ لأنّ من لا يمتلك القدرة على فعل المعصية يكون مجبوراً على عدم فعلها، ويترتّب عليه عدم أستحقاقه الثواب بتركه للمعصية، لأنّه كيف يستحق الثواب على تركه للمعصية وهو لا يمتلك القدرة على فعل المعصية،

#### تطبيقات القاعدة

لقاعدة اللطف تطبيقات متعددة في مجالات مختلفة كمبحث النبوة العامّة في علم الكلام، ولها تطبيقات في علم أصول الفقه، كما في بحثي الإجماع وحجيّة خبر الواحد وغيرهما.

وبالعودة الى تعريفات السيد المرتضى والعلامة الحلي، نجد هؤلاء الأعلام قد أختاروا الدليل التالي لتوضيح مسألة اللطف: (إن اللطف إنّما يجب لأن غرض المشرِّع إنما يحصل من خلاله، وبما أن حصول الغرض متوقف على هذا اللطف فيكون واجباً على ذلك المشرِّع، وإن لم يفعله أدى ذلك إلى نقض غرضه) (٥)، و مثَّلا لذلك بمثال الدعوة إلى الطعام، (فلو دعى شخصٌ آخرَ إلى طعام وهو يعلم أن المدعو لا يجيب إلا إذا فعل صاحب الدعوة نوعاً من التأدّب مع المدعو، فإذا لم يفعل صاحب الدعوة ذلك النحو من التأدّب كان ذلك نقضاً لغرضه، وبالتالي وجوب تحصيل غرضه يدعوه إلى فعل ذلك التأدّب... وكذا في حقّه

<sup>(</sup>١) ينظر: الملل والنحل،محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، تحقيق أحمد فهمي ، دار الكتب العلمية، ط١٠٢/٦، ١/ ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) المواقف، عضدالدين الايجي، ج٢٠٨/٣.

<sup>(</sup>٣) شرح المقاصد، سعدالدين التفتاز اني: ج٢/٢ ٣ ـ ٣١٣ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه .

<sup>(°)</sup> رسائل المرتضى: الشريف المرتضى، تحقيق، احمد الحسيني، الناشر دار القرآن الكريم، مطبعة الخيام، قم ايران، ط١٠/١١، ص ١٣. و كشف المراد، ص ٤٤٠ - ٤٤.

تعالى، فإذا علم تعالى أن المكلَّف لا يطيع إلا باللطف وجب عليه وإلا إذا لم يفعله كان نقضاً لغرضه)(١).

من خلال مانقدم يظهر أن هناك ثمرات أصولية كثيرة لقاعدة اللطف، كون مسألة اللطف والصلاح تعتمدعلى قاعدة العدل، ولها أثر واضح في علم الأصول، وهناك قواعد ومسائل عديدة تتفرع منها، أهمها مايتعلق بمسألة النبوة وما يترتب عليها من العصمة والإمامة ، بإعتبار النبوة، والإمامة، هما نوعاً من أنواع اللطف، واللطف واجب، فلذا تكون النبوة واجبة بالتبع، وتدخل في عدة مسائل أصولية منها: في الإجماع اللطفي (٢)، وكذلك في موضوع الإجزاء لأنه يرفع الحرج والضيق عن المكلف (٢)، وهذه تعد من لوازم قاعدة اللطف للتيسير على العباد لقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ (٤)، وكذلك موضوع على العباد لقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ أَلَا يُولِدُ وَلَكُ بِرفعها البراءة لأنه يقبح من الباري عزوجل التكليف بما لا يطاق ويقبح معاقبة المكلف بلا بيان (٥)، لأن الشريعة الإسلامية تميزت عن باقي الشرائع السماوية، بالتيسير على العباد وذلك برفعها التكاليف التي تقع على كاهل المكلف، وتسبب له الحرج وكل ما يترتب عليه من إيقاع الناس في العسر والمشقة (١)، لذا يمكن القول ان كل أمر صادر من الله سبحانه وتعالى لايخلو من مفسدة الواجب أجتنابها، ويعد بيان الأوامر والنواهي من الألطاف الألهية.

<sup>(</sup>١) رسائل المرتضى: الشريف المرتضى، ط١٠/١٤١، ص ١٣. و كشف المراد، ص ٤٤٤- ٤٤٥..

<sup>(</sup>٢) ينظر : أنوار الأصول : الشيخ ناصر مكارم شيرازي ، إعداد : أحمد القدسي ، ط٢ ، ١٤٢٨هـ ، ٢ / ٣٦٤ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : أصول الفقه ، الشيخ المظفر ، ١ / ٢١٥ .

ر) (٤) سورة البقرة الأية (١٨٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر : دروس في أصول فقه الإمامية ، الشيخ عبد الهادي الفضلي ، ٢ / ٤٣٦.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المدخل إلى الشريعة الإسلامية: الشيخ عباس كاشف الغطَّاء ،ص ١٧٤.

# المطلب الثانى: مسألة لزوم شكر المنعم

الشكر هو إظهار التقدير والأمتنان لنعم المنعم، وجعل تلك النعم والمواهب الإلهيّة في المحل الذي يليق بها، والذي خلقها الله سبحانه وتعالى لأجلها، ويظهر أن لمسألة وجوب شكر المنعم إرتباطاً بقاعدة التحسين والتقبيح العقليين، من جهة أن الذين يقولون بان العقل يحسن ويقبح يوجبون شكر المنعم عقلاً ، وإن الذين ينفون تحسين العقل وتقبيحه يوجبون شكر المنعم شرعا(۱).

ومن هذا يظهر أنه لاخلاف في مسألة وجوب شكر المنعم وإنما الخلاف يتعلق بالجهة التي توجب الشكر ، فقد ذكر الأشاعرة هذه المسالة كونها متفرعة على أصل التحسين والتقبيح وهم يتكلمون فيها على (التنزل)، كما يقولون بمعنى انه على تقدير صحة أصل العدلية في التحسين والتقبيح العقليين فان قولهم في وجوب شكر المنعم عقلا لا يصحّ(١).

ذكر الراغب الأصفهاني(ت٥٠١ه) أنّ الشكر: (هو الإمتلاء من ذكر المُنْعِم عليه) (١)، وذكر الشيخ مكارم الشيرازي أنّ الشكر هو: (وضع النعم والمواهب الإلهية في المكان اللائق والذي خلقها الله تعالى لأجله) (١)، كما ذكر بعض علماء الأخلاق أنّ الشكر هو: (صرف العبد جميع ما أنعمه الله تعالى في ما خلق لأجله) (٥)، ومن أجل بيان المسألة لابد من معرفة القضايا التي تتعلق بها، ومنها:

### أولاً: حقيقة الشكر:

إنّ حقيقة شكر النعم التي أنعم الله تعالى بها علينا، سواء كانت الظاهرية منها أوالباطنية، هي أن يؤدي العبد حقّ شكره تعالى، ويظهر أن في هذه المسالة فيها مذهبان: أحدهما: مايقول به العدلية إن (شكر المنعم واجب عقلاً)<sup>(7)</sup>، والآخر وهو مايقول به الأشاعرة (إن شكر المنعم واجب شرعاً)<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ينظر: اصول الفقه ، محمد بن مفلح أبو عبد الله، شمس الدين المقدسي (ت ٧٦٣هـ)، حققه فهد بن محمد السَّدَحَان، الناشر: مكتبة العبيكان، ط١٤٢٠/١ هـ، ١٦٧/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر : المحصول ، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن الرازي (ت ٢٠٦هـ)، ط٣/ ١٤١٨ ه.، ٢٠٠١. ونهاية السول ، الأسنوي، ١ / ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) مفردات الراغب، الأصفهاني، ص ٤٦١.

<sup>(</sup>٤) الأخلاق في القرآن الكريم، تاصر مكارم الشيرازي ، ج ٣/ ٥٨.

 <sup>(</sup>٥) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٦) فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت، محب الله بن عبد الشكور: عبد العلي محمد بن نظام الدين اللكنوي ، ٤٧/١ .

<sup>(</sup> $\dot{V}$ ) البحر المحيط ، الزركشي ،  $\dot{V}$  ، وغاية الوصول، جلال الدين عبد الرحمن ،  $\dot{V}$  -  $\dot{V}$  .

والمعروف أن دافع شكر المنعم ، من الدوافع العقلية الفطرية ، وهو أنّ النعم التي تواكب الحياة الإنسانية والتي لا يسع أحد إنكارها ، ومن الكثرة بحيث لايمكن أحصاؤها ، ومن جانب آخر فإن العقل الفطري يحكم بلزوم شكر المنعم على نعمه ، لقوله تعالى: ﴿هَلْ جَنْوَاعُ الْإِحْسَانُ ﴾ (١) ، ولا يتحقق شكر المنعم الحقيقي وهو الله تعالى إلا بمعرفته ، ولا تتحقق المعرفة إلا بالبحث عنه والإستدلال على وجوده تعالى.

جاء في الكافي باب الشكر: عن حميد بن زياد عن الحسن بن محمد بن سماعه عن وهيب بن حفص عن ابي بصير عن الأمام الباقر عين قال: ((كان رسول الله عند عائشة ليلتها فقالت: يا رسول الله ليم تُتعب نفسك وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، فقال: ياعائشة، ألا أكون عبداً شكوراً؟، قال: وكان رسول الله يش يقوم على أطراف أصابع رجليه فأنزل الله تعالى: ﴿ عَلَمُ الْمُرْآنَ لِتَسْفَى ﴿ (٢) )(٣).

يقول السيد الشهيد محمد باقر الصدر: (ونحن نؤمن في هذا المسلك بأن المولوية الذاتية الثابتة لله سبحانه وتعالى لا تختص بالتكاليف المقطوعة، بل تشمل مطلق التكاليف الواصلة ولو احتمالا ، وهذا من مدركات العقل العملي وهي غير مبرهنة، فكما أن أصل حق الطاعة للمنعم والخالق مدرك عملي أولي للعقل العملي غير مبرهن كذلك حدوده سعة وضيقا )(3)، وعليه يمكن القول إن السيد الصدر تشري يرى إن موضوع حق الطاعة هو مطلق الأنكشاف وبأية صورة سواء كان أنكشاف تام أو أنكشاف بسيط كما في الظن والاحتمال ، فهو يدخل ضمن دائرة التكليف، وبما ان المكلف يقر بوجوب شكر المنعم فأن الأولى به الأعتراف بالمساحة المولوية في شكر المولى عزوجل من خلال أداء حق الطاعة للمولى .

والمنعم هو صاحب النعمة بإعتبار أن الإنسان محاط بالنعم الإلهية، منذ اللحظات الأولى في حياته وحتى نهاية عمره وفناءه، وإن هذه النعم لا يمكن للإنسان إنكارها، كما أن العقل يستقل بلزوم شكر المنعم، وهذا لا يتم الا بعد معرفة المولى وأنه صاحب النعم، فإذا عرف الإنسان ذلك لزم عليه شكره وطاعته والا كان ظلماً للمولى (٥).

يقول القاضي عبد الجبار عن الشكر: (هو الاعتراف بنعمة المنعم مع ضرب من التعظيم)(٦)، ويكون ذلك بالقلب علم بنعمة المنعم وعزما على شكرها، وباللسان ذكراً للنعمه

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن الآية: (٦٠)

<sup>(</sup>٢) سورة طه الآية: ( ١-٢)

<sup>(</sup>٣ُ) الكافي: محمد بن يعقُوب الكليني ( ت٣٢٩ ه) ، ط ١٤٠٣ هـ، طبع ونشر: منشورات دار الأضواء ج ٢/ ٩٥.

<sup>(</sup>٤) دروس في علم الأصول،محمد باقر الصدر (ت ١٤٠٠ه)،ط٩/٥٣٥ اه، طبع ونشر، مؤسسة النشر الاسلامي، ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الإلهيات ، محاضرات الشيخ جعفر السبحاني، تقرير حسن محمد مكى العاملي: ط١ ، ١٤٢٥، ١/٢٠٦.

<sup>(</sup>٦) شرح الأصول الخمسة ، القاضى عبد الجبار ، ص٨١ .

على جهة التصريح، ولا يجوز في الشاهد ونقل المراد بوجوب الشكر عقلا عند المعتزلة أنه يجب على المكلف تجنب المستقبحات العقليه وفعل المستحسنات العقلية (١).

ولا يستبعد ان يكون مراد العدلية بالشكر عقلاً هو نفس مراد الاشاعرة به شرعاً (۱)، كون الأشاعرة فسروا الشكر بأعتباره طاعة الى الله سبحانه تعالى بالأعتقاد أو القول أو الفعل (۱)، بمعنى أن يكون العبد مدركاً بأن النعم التي تحيط به هي من الله سبحانه وتعالى وأنه متفضل عليه بذلك دون استحقاق، ولابد له من ذكرها بالقول من خلال التحدث بنعمة ربه والأمتثال الى أوامره وأجتناب معاصيه.

#### ثانياً :أدلة المذاهب في مسألة شكر المنعم :

## ١. أدلة القائلين بوجوب شكر المنعم شرعاً .

أحتج القائلون بوجوب شكر المنعم شرعاً بالدليل السمعي، والدليل العقلي:

أ. الدليل السمعي: أستدلوا في ذلك على ماجاء في قوله تعالى ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ (٤)، ووجه دلالتهم في ذلك هو نفي وجوب الشكر عقلاً وإثباته شرعاً، حيث أنّ شكر المنعم لوكان واجباً قبل البعثة لحصل التعذيب بتركه، ولم يتوقف على البعثة، فانتفاء التعذيب قبلها دليل على انتفاء وجوب الشكر عقلاً (٥).

ويمكن القول إنّه في حالة جواز العفو، فإن ذلك لا ينفي الوجوب لأنّ الكلام على العفو إنّما يصحّ بعد ثبوت العقوبة بترك الواجب، وهوما بيّنه القرافي(ت٤٨١ه) في قوله: (أنّهم لو تركوا شكر المنعم لعُوقبوا عملاً بالأصل، لأنّ ترك الواجب سبب العقوبة، والأصل ترتّب الأسباب على مسبباتها، لكنّ الآية بيّنت أنّهم لم يعاقبوا على ترك ذلك، فدلت على أنّه لم يكن واجباً عليهم)(١).

### ب. الدليل العقلى:

والدليل الثاني الذي أحتج به القائلون بوجوب شكر المنعم شرعاً هو دليل العقل، مع أنهم قالوا: (إنّ معرفة الله واجبة بالسمع لا بالعقل) (١)، إذا يمكن الاعتراض على دليلهم السابق كونه أستدلالاً شرعياً في مسألة مبنية على التنزّل والتسليم بصحّة التحسين والتقبيح

<sup>(</sup>۱) ينظر :الأبهاج ، علي بن عبد الكافي بن علي بن تمام السبكي،الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، ١٤١٦هـ،، ١٣٩/١. (٢) المصدر نفسه، ١٣٩/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: نفائس الأصول ، القرافي ، ٣٨٦/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر : الأبهاج ،أبن السبكي ، ١٤٠/١ وغاية الوصول، جلال الدين عبد الرحمن ، ٣٩-٣٩.

<sup>(</sup>٢) نفائس الأصول ، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي الشهير بالقرافي(ت٦٨٤٥)، ٣٨٩/١.

<sup>(ُ</sup>٧) الملل والنحل ،محمد بن عبد الكريم بن أحمد الشهرستاني (ت ٤٨هـ)، ١ / ٨٨ و المواقف، الأيجيّ، ُص ٢٨.

العقليين، فإنهم أقاموا دليلهم العقلي على فرض التسليم بذلك، فقالوا: إنّ شكر المنعم لو وجب عقلاً، فالعقل إمّا أن يوجبه لغير فائدة، أوأن يوجبه لفائدة، فالأول باطل لأنه عبث وسفه، والعقل لا يوجبه لقبحه ، اما الثاني وهو ايجابه لفائدة فباطل أيضا لان هذه الفائدة أما أن تعود الى المشكور وهو الله تعالى وأما أن تعود الى الشاكر وهو العبد وهذان الاحتمالان باطلان ، وهو ما يلزم الدور ، والدور باطل، فإنْ أرادوا بها أفعالَ العبد، فهي عندهم مخلوقة لله تعالى، فلا يمكن للعبد التصرف فيها، على أنّ الأصل الإباحة عند الشك كما حُقّق في أصول الفقه (۱).

لذا يمكن القول إن أستدلال الأشاعرة بهذا الدليل غير صحيح ، لأن من مبادئهم أنهم يوجبون معرفة الله بالسمع، ويقولون بعدم وجوب المعرفة عقلاً ، وأنكروا عقلاً وجوب شكر المنعم .

## ٢. أدلة القائلين بوجوب شكر المنعم عقلاً.

أ. الأول: إنّ قول الأشاعرة في أنّ العقل لا يوجب فائدة، لا للمنعم المشكور ولا العبد الشاكر، هو كلام منقوض كونه يقتضي بعدم وجوب الشكر شرعاً، فإنّه يقال إنّ الله تعالى لو أوجبه لأوجبه إمّا لفائدة أو لغير فائدة إلى آخر ما قالوا به، فهو يترتب عليه إبطال وجوب الشكر شرعا، وأجاب الرازي عن هذا الدليل بأنّه لا يلزم الأشاعرة ، لأنهم ينفون تعليل أحكام الله تعالى بالأغراض، فله سبحانه بحكم المالكية أن يوجب ما شاء على من شاء من غير فائدة ومنفعة أصللاً(۱)، واستحسن ابن السبكي (ت١٧٧ه) هذا الجواب(۱۳)، وضعفه الأسنوي (ت ٢٧٧ه) في نهاية السول كون الرازي(ت ٢٠٦ه) نص في باب القياس على أنّ الله تعالى شرع أحكامه لمصالح العباد تفضيلاً وإحساناً (٤).

ب. الثاني: هو أتفاق العقالاء على تحسين الشكر، وتقبيح كفران النعمة، أي أنّ الشكر يكون حسناً في كل الأحوال شاهداً أوغائباً، لأن التحسين وما يترتّب عليه من مصلحة، فإنّه مستفاد من العقل، لأنّ شكر المنعم متوقف على معرفته، والشكر واجب عقالاً، فأن ليس للأشاعرة قول في هذا (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: العدة في أصول الفقه: محمد بن الحسن الطوسي (ت٤٦٠هـ) تحقيق: محمد مهدي نجف، ط٧١١٠؛ ١ه، المطبعة، ستارة، الناشر، مؤسسة آل البيت ، قم ايران، ٢ / ٧٤١ ـ ٧٥١ . والمستصفى من علم الأُصول ، الغزالي ، ١/ ٧٥٠، وإرشاد الفحول،الشوكاني، ص ٣٧٨. و ٣٥٥.

<sup>(</sup>۲) ينظر : المحصول ، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن الرازي (ت ۲۰۱هـ)، ط۳/ ۱٤۱۸ ه ، ۵۰۱۱. (۳) ينظر : الأبهاج ، أبن السبكي ، ۱٤۱/۱ -۱٤۲ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : نهاية السول ، الأسنوي، ١ / ١٣٠.

<sup>(</sup>٠) يسطر: العدّة في أصول الفقه ، الطوسي، ٢ / ٧٤١ ـ ٧٥١ . والمستصفى من علم الأُصول ، الغزالي ، ١ / ٧٥ ، وإرشاد الفحول،الشوكاني، ص ٤٧٣ . وكفاية الأصول، الآخوند الخرساني، ص ٣٣٨ و ٣٥٥.

ج. الثالث: أنّ القول في عدم وجوب الشكر عقلاً، وحصره بالشرع فأن ذلك يفضي إلى إفحام الرسل، وإلى عجزهم عن إثبات صدقهم، وذلك لأنّهم إذا أظهروا المعجزات، يمكن أن يقول لهم المدعوّون، لايجب علينا النظر في معجزاتكم إلاّ بالشرع، ولا يستقرّ الشرع إلاّ بالنظر لمعجزاتكم، أمّا إذا كان الشكر واجباً عقلا، فإنّ إثبات دعوى صدق الرسل يكون ممكنا، ويكون واجباً علينا من جهة العقل شكر المنعم، ويمكن التعرف على مدّعي النبوّة والنظر في معجزته لمعرفة صدقه من كذبه.

فلا يمكن لأحد أن ينكر شكر المنعم من الأفعال الحسنة، وهو ماذهب اليه العدلية وغايتهم منه هو تصويب الأشاعرة باتجاه أنّ العقل يحسّن ويقبّح، لذا فهو يدرك لزوم شكر المنعم وكونه واجب وهو حسن، يقول العلامة الحلي(ت٢٦٦ه) في لزوم شكر المنعم: (فلا شَكَ أنّ حياة الإنسان رهنُ النّعَم التي يعيش فيها، فليس مصدر النّعَم هو نفسه، بل شخص آخر، هذا من جانب، ومن جانب آخر إنّ العقل يدفع الإنسان إلى شكر مَنْ أحسن إليه، ولا يصحّ الشكر إلا بمعرفته، ليكون الشكر بما يناسب حال المنْعِم، فينتج وجوب معرفته عقلاً)(۱).

وبينما نرى محاولات الأشاعرة بتخطئة القائلين بالتحسين والتقبيح، وذلك من خلال القول أنّ شكر المنعم واجب شرعا، وقد اعتذر بعض متأخري الأشاعرة عن ذلك بأنّهم أفردوها بالكلام على عادة المتقدّمين من الأصحاب<sup>(۲)</sup>، وهذا يعني أنّهم يعتبرونهم مخطئين، لكنّهم تابعوهم في ذلك على جهة التسامح، فما قاله الأشاعرة: (إنّ الشرع حاكمٌ بالوجوب دون العقل)، يرد العدلية بقولهم: (إنّ الشرع كاشفٌ للوجوب)، لذا نجد في القولين أن الشرع هو من يحكم أو يكشف.

#### ثالثاً: الآثار المترتبة على القاعدة .

ويمكن أن نستنتج ممّا تقدّم أنّ مسألة لـزوم شكر المـنعم، هـي مـن مختصات المـولى عزوجـل، فالمكلف لا يعـرف وجـوب الشكر، مـا لـم يـتمكن قبـل ذلك مـن معرفـة بعـض خصوصـيات الربوبيـة، وطبيعـة المـولى المـنعم مـن كونـه عـادلاً ومريـداً وقاصـداً للإنعـام وغيرهـا مـن الصـفات، وهـذا الأمـر لا يـدرك دون نظـر، وبمـا أنهـا ذكـرت ضـمن مسائل علمـي الأصـول والكـلام، فهـي لاتعـد مسألة مشـتركة بينهمـا مـن

<sup>(</sup>١) أجوبة المسائل: العِلامة الحلي (ت٧٢٦ه)، مطبعة الخيام ، ٤٠١ه ، قم- ايران ، ص١٤٨٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأبهاج، أبن السبكي، ١٤٢/١. والبحر المحيط، الزركشي، ١٩٩١-١٦٠.

كل الوجوه، بل تعد كلامية من وجه، وتعد أصولية من وجه أخر، يبنى عليها عمل جميع المسائل العبادية، فإنْ أُريدَ بشكر المنعم القول بالحسن والقبح، لإنّ ذلك مايقول به العقل؛ لأنّ شكر المنعم يتوقف على معرفته وأدراكه، لذا يكون الشكر واجباً عقلاً، فهي بذلك تعد مسألة كلامية من وجه، أما إذا أُريدَ به ما يستحق به الثواب والعقاب، فلا شكّ أنّه مستفاد من الشرع ؛ لأنّ العقل ليس له أنْ يحكم بما يوجب الثواب عند الله فهي بذلك تعد مسألة أصولية من الوجه الأخر.

لذا يبدوا واضحاً وجلياً الأثر الذي أظهرته المسألة في علم الأصول، هو ظهور مسلك حق الطاعة، الذي تبناه السيد الشهيد محمد باقر الصدر في كتبه دروس في علم الأصول "الحلقة الأولى والثانية والثالثة"، والذي أصبح مسلكاً في قبال المسلك المشهور قبح العقاب بلا بيان، فجعل مسلك حق الطاعة.

## المطلبُ الثالث: مسلك حق الطاعة

تباينت أراء علماء الكلام والأصول في معنى حق الطاعة كمصطلح، لكون المتكلمين يرجعونه إلى قضية (شكر المنعم)، ولأن ملك: الخالقية والمالكية والربوبية، هماالأساس في الحقوق جميعاً، وإليهما يرجع حق الطاعة، فقد قالوا في بيان لفظ "الطاعة": تطلق هذه اللفظة تارةً على المولى الحقيقي وهو الله سبحانه، وأخرى على المولى العرفي، ويعود استعمال لفظ (حق الطاعة) في بداياته الى على بين محمد الليثي الواسطي(۱۱)، حيث لوحظ أنه أول من الشتعمل هذا المصطلح(۱۱)، وفي هذا دلالة واضحة أن مصطلح (حق الطاعة)، وما يرادفه من المصطلحات لم يكن وليد العصور المتأخرة، بل كان وليد العصور الأولى التي شهدت نشأة المعارف الأسلامية، وحصيلة نتاجهم العلمي، حتى جاء دور السيد محمد باقر الصدر ليضيف له بعداً جديداً من حيث التوظيف والتجديد في المباحث الأصولية، فقد عرفه بقوله: (وهو مبني على الإيمان بأنّ حقّ الطاعة للمولى يشمل كل نكليف غير معلوم العدم مالم يأذن المولى نفسه في عدم لتحفظ للمولى يشمل كل نكليف غير معلوم العدم مالم يأذن المولى نفسه في عدم لتحفظ من ناحيته)"، وتوالت فيما بعد البحوث والدراسات من بعده حول هذه النظرية.

واستعمل العلامة الحلي (ت٢٦٦ه) لفظ (الطاعة) بقوله: (.... لأنه لما كان الارتداد وهو الخروج عن طاعة الله تعالى الواجبة على المكلف موجبا لفسخ النكاح فكذا الاباق، الذي هو خروج عن طاعة المولى على العبد، يجب أن يكون موجباً لفسخ النكاح) (٤).

مما يعني أن المقصود في هذا، هو الارتداد نتيجة الخروج عن طاعة المولى عزوجل الواجبة على المكلف، بينما المقصود في الأخرى هو الخروج عن طاعة المولى العرفي الذي له حق الطاعة على مواليه، كخروج العبد الآبق عن طاعته مولاه، الذي يستوجبُ فسخَ النكاحِ.

<sup>(</sup>۱) على بن محمد الليثي الواسطي: المعروف بكافي الدين، من تلامذته: الشيخ يحيى الحلبي، لم تذكر المصادر تاريخ وفاته ومكانها، إلّا أنّه ذكرت وفّاته في القرن السادس الهجري، من أهم مؤلفاته: عيون الحكم والمواعظ، ينظر: عيون الحكم والمواعظ: على بن محمد الواسطى ، ص٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر : عيون الحكم والمواعظ: الواسطى: ص٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) دروس في علم الأصول: محمد باقر الصدر، طبع ونشر، مؤسسة النشر الاسلامي، قم إيران،ط٩٥/٩، ٣٧٠/١.

<sup>()</sup> مُختَلَفُ الشَّيعة: أبو منصور الحسن بن يوسف العلامة الحلي (ت٧٦٦ه): ط (١٣٧٢ه، تحقيق وطبع ونشر، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين قم المقدسة، قم – إيران: ٢٩١٧٠.

فقد أشرار الميرزا القمري (ت١٢٣١ه)، والسّيد كاظم اليزدي (ت١٣٣٧ه)، والسّيد الخوئي (ت١٣٣٧ه)، والسّيد الخوئي (ت١٤١٣ه)، السي إرادة المولى الحقيقي دونَ العُرفي (١)، فيظهَر مما تقدم أن لفْظ الطاعة يطلق تارةً على المولى الحقيقي وهو اللهُ سبحانَه، وأخرى على المولى العُرفي.

## أولاً: نشأة قاعدة حق الطاعة

تعد قاعدة (حق الطّاعة) أحدى المباني الكلامية المهمة التي تناولَها علماء الكلام والأصول الإمامية بالبحث والدراسة، كونها تختص في حقَّ الطاعة لله سبحانه وتعالى تكويناً وتشريعاً على عباده، لانه يقتضي لنزوم الاحتياط العقلي في التكاليف المظنونة أو المحتملة، سواء كان ذلك في الشك البدوي أم المقترن بالعلم الإجمالي، مالم يرد ترخيصاً شرعياً ينفي وجوب التكليف، ويأذن في المخالفة، فيعْمَلُ بمقتضاه حينئذ، وإلاّ فما يقتضيه حكمُ العقل العملي هو لزومُ الاحتياط سواء كان منشأ الشك ظناً أو احتمالاً(٢).

ولذا نرى أن الدراسات توسعت وتعمق البحث في هذه القاعدة من قبل السيد الشهيد محمد باقر الصدر، وإنفراده من بين العلماء والمحقّقين في رفض مبنى (قبح العقاب بلا بيان)، وتبنيه القول في مبنى (حقّ الطاعة)، معتمداً في رفضه كونَها (عقليّة)، على عدم حكم العقل بقبح العقاب مع عدم البيان، ولإثبات صحة ما ذهب إليه، فقد ذكر دليلين:

الأوّل: عدمّ تمستك القدماء برقبح العقاب بلا بيان).

الثاني: اختلاف الفقهاء حول دائرة جريان القاعدة.

أما الأوّل: فقد كان عدم التمسّك بهذه القاعدة، من قبل كثير من الفقهاء وخصوصاً القدماء منهم، دليلاً على عدم صحتها، فلو كانت كذلك لأدركوها واستندوا إليها، وحيث إنّ أحداً لم يتمسّك بها منذ زمن الشيخ الصدوق (ت٣٨١ه) حتى زمن الشيخ البهبهاني (١٢٠٥ه)، فهذا يعني أنّها ليست عقليّة كليّة، أنّ وبذلك يتضبّح أنّ (قبح العقاب)، ليست قاعدةً عقليّة كليّة، مما يعني أستحالة توظيفها في جملةٍ من العلوم، من قبيل (الفقه والأصول والكلام والتفسير).

وأما الثاني: في اختلاف الفقهاء حول دائرة جريانها، فقد أشار السيد محمد باقر الصدر في أنّ الاختلاف الحاصل ما بين الفقهاء حول القاعدة المذكورة في سعة وضيق جريانها دليل

<sup>(</sup>١) ينظر : غنائم الأيام في مسائل الحلال والحرام: الميرزا القمي: تحقيق: عباس تبريزيان: ط/١٤١ه،الناشر، مكتب الاعلام الإسلامي: ٢٣٧/٠،وينظر: حاشية المكاسب: كاظم اليزدي: طبع ونشر، دائرة المعارف الإسلامية: طهران – إيران: ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) دروس في علم الأصول: محمد باقر الصدر، طبع ونشر، مؤسسة النشر الاسلامي، قم إيران،ط٩٥-١٤٣٥، ٣٧١/١

<sup>(</sup>٣) مباحث الأصول: كاظم الحائري تقرير أبحاث السيد محمد باقر الصدر، طبع ونشر مركز الاعلام الاسلامي، ٣/ ٦٣، ٦٩.

على عدم بداهتها، فمنهم من لم يُجرها في الشبهات المفهوميّة<sup>(۱)</sup>، ومنهم آخرون من لم يرتضوا بذلك، والبعض الآخر لم يجرها في الشبهات الموضوعيّة<sup>(۲)</sup>، مما خالف البعض الآخر، وهذا الاختلاف الحاصل بينهم دليل على أنّ هذه القاعدة ليست من الأمور الفطريّة والمسلّمة<sup>(۲)</sup>.

ولم يكن هناك تصريح واضح لمفهوم (حق الطاعة)، إلا أن هناك إشارات ضمنية تتحد مع جوهر نظرية حق الطاعة في كتب المتقدمين كـ (التذكرة بأصول الفقه) و (العدة في أصول الفقه) و (الذريعة) وغيرها، وجاء في التذكرة: (إن العقول لا مجال لها في العلم بإباحة ما يجوز ورود السمع بإباحته، ولا بحظر ما يجوز وروده فيها بحظره، ولكن العقل لم ينفك قط من السمع بـ "إباحة وحظر "، ولو أجبر الله تعالى العقلاء حالا واحدة من سمع لكان قد اضطرهم الى مواقعة ما يقبح في عقولهم من استباحة ما لا سبيل لهم الى العلم بإباحته من حظره وألجاهم الى الحيرة التي لا يليق بحكمته)(1)، ويذهب الشيخ الطوسي(ت٤٦٠ه) الى ماذهب إليه الشيخ المفيد(ت١٣٦هـ) من أنَّ الأصلَ في الأشياء هو التوقف، في قوله: (وذهب كثير من البغداديين وطائفةٌ من أصحابنا الى أنها"الأشياء" على الحظر، وذهب أكثر المتكلمين وكثير من الفقهاء الى أنها على الإباحة، وذهب كثير من الناس إلى أنها على الوقف ويجوز كل واحد من الامرين فيه، وينتظر ورود السمع، وهذا المذهب كان ينصره شيخنا ابو عبد الله رحمه الله وهو الذي يقوى في نفسي) (٥)، وهذه الأقوال أوسع مما يقول به مسلك حق الطاعة، وهناك إشارة الى ذات المفهوم تعود الى القرن السابع الهجري، لكنها لم ترد ضمن بحث أصولي في مقام صياغة قاعدة أصولية أو تعيين وظيفة شرعيه أو ما شابه، وإنما جاءت في مضمون كتاب شرح لنهج البلاغة خطُّه ابن ميثم البحراني(١)، وهذه الأقوال أوسع مما يقول به مسلك حق الطاعة.

مُتنجس أنه من الظروف حتى تغسله ثلاث مرات، أو غيره حتى تكفي فيه الغسلة الواحدة ينظر: المعجم الفقهي ،ص١٤٥٢. (٢) الشبهة الموضوعية: الشك في أن يكون الشيء هو بعينه أو شيء آخر، أي التردد في أن يكون هذا أو يكون ذاك، ومثال الشبهة الموضوعية الاشتباه في ثوب الصلاة طاهر أم نجس، أو أن هذا السائل أو ذاك خمر أو خل أو غيرهما. ينظر: المعجم الفقهي ،ص١٤٥٢.

<sup>(</sup>٣) مباحث الأصول كاظم الحائري تقرير أبحاث السيد محمد باقر الصدر ،نشروطبع مركز الاعلام الاسلامي، ٣/ ٦٩ ـ ٧٠

<sup>(</sup>٤) التذكرة بأصول الفقه الشيخ المفيد (ت ٢٦٥) تحقيق، مهدي نجف، الناشر، المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، ص٤٣.

<sup>(ُ</sup>٥) العدة في أصول الفقه: محمَّد بن الحُسن الطونسي (ت ٢٠٪): ط١–١٧٪ اه، ص٧٤٧.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين ميثم بن علي بن ميثم البحرائي (ت: ٦٧٩ه): محدث وفقيه ومتكلم شيعي في القرن السابع عاصر ابن ميثم الخواجة نصير الدين الطوسي، وكان الطوسي يدرس عنده الفقه، وهو يدرس عنده الكلام، واشتهر ابن ميثم في الكلام، وله مؤلفات كثيرة منها: اختيار مصباح السالكين، وقواعد المرام في علم الكلام، وشرح المائة كلمة لنهج البلاغة، الذريعة: الطهراني: ٢٩٧/٢٠ ، ينظر: معجم طبقات المتكلمين: السبحاني، ٢٨/١٤.

ويتضح مما تقدم أن القدماء لم يتناولوا حق الطاعة، كما تناولها السيد الشهيد محمد باقر الصدر والذي تطرق لها في بعض كلماته: (ولكي ندرك أن العقل هل يحكم بقبح معاقبة الله تعالى للمكلف على مخالفة التكليف المشكوك أو لا ؟ يجب أن نعرف حدود حق الطاعة الثابت لله تعالى، فإذا كان هذا الحق يشمل التكاليف المشكوكة التي يحتمل المكلف أهميتها بدرجة كبيرة " كما عرفنا " فلا يكون عقاب الله للمكلف إذا خالفها قبيحاً، لأنه بمخالفتها يفرط في حق مولاه فيستحق العقاب)(١).

وكما ذهب البعض من علمائنا الأفاضل إلى أنّ المرجعَ في الشُّبُهاتِ الحُكْمية (٢)، هو البراءةُ العقلية، فإذا شكّ المكلفُ في وجوب شيء أو حرمته بعد الفحص عن مظان الدليل، يحكم العقل بعدم وجوبه وحرمته ظاهراً مستنداً إلى قاعدة قبح العقاب بلا بيان (٣).

ويرى السيد محمود الهاشمي(ت١٤٤٠هـ) وهو من طلاب السَّيد الشهيد الصدر والذي بحث نظرية حق الطاعة من وجوه متعددة ، أن لا مجال في عدم قبولها إذ قال: (ومظنوني انه بعد الالتفات إلى ما بيناه لا يبقى من لا يقول بسعة مولوية المولى الحقيقي بنحو تشمل حتى التكاليف الموهومة من هنا نحن لا نرى جريان البراءة العقلية) (1).

وهو ما ذهب إليه السيد كاظم الحائري في ثبوت حق المولوية، فقال: (نحن نقول بثبوت حق المولوية بمجرّد احتمال التكليف مع احتمال اهتمام المولى به إلى حدّ لا يرضى بفواته في فرض الشكّ، وعدم ثبوت هذا الحقّ عند القطع بعدم اهتمام المولى به إلى هذا الحدّ ....) (٥)، وهناك من يرجع حكم العقل الى القولِ بتوسعة حقّ الطّاعة ليَشْمُلَ التكاليف المشكوكة أيضا في قبال مسلك المشهور القائل بالبراءة العقلية، بل يكون عدم الفعل قبيحا لأنه ينافي طاعة المولى، وبما أن مقتضي التحرك موجوداً وهو طاعة المولى فلا يكون العقابُ قبيحاً عند المخالفة وعَدَم التَّحرُك(٢).

بينما الشيخ السبحاني يقول بـ(حقِّ الطّاعة) بعنوانها العام، فهو لا يرى منجزيةً لحق الطاعة في التكاليف المشكوكة ،فيقول: (لا شكّ انّ للمولى، حقَّ الطاعة على عبده ولكنّه يتحدّد بقضاء العقل الفطرى، بما إذا تمّت الحجّة عليه من جانب المولى ببيان ماوظيفته

<sup>(</sup>١) دروس في علم الأصول: محمد باقر الصدر، طبع ونشر، مؤسسة النشر الاسلامي، قم إيران،ط٩/٩-١٣٢/١.

ر) الشبهة الحكمية: الشك في الحكم المتعلق بأمر ما، أي هو الاشتباه فيما إذا كان حكم شيء اما حلالا أم حرامًا، أو واجبا أم مستحبا، طاهر أم نجس، وهكذا. ينظر: المعجم الفقهي ،ص٢٥٤١.

<sup>(</sup>٣) ينظر رسائل ومقالات جعفر السبحاني، ٤/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) بحوث في علم الأصول: محمود الهاشمي: تقريراً لأبحاث السيد محمد باقر الصدر ٢٤/٥٠.

<sup>(</sup>٥) مباحث الأصول: كاظم الحسيني الحائري، ق٢- ١٢/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الحلقة الثَّالثة في أسلوبها الثّاني، محمد باقر الأيرواني: ط١/ ٢٠٠٧م، طبع ونشر، المحبين للطباعة والنشر،٦/٣٠. وشرح الحلقة الثّالثة (الأصول العملية)، على العبودي، تقريراً لأبحاث السيد كمال الحيدري: ط١٤٣٣/١هـ، ١٨٨٦.

بأحد الوجهين، وبالتالي يتحدد بصورة القطع بالوظيفة الواقعية أو الظاهرية، ولا يشمل صور الظن بالحكم أو الشكّ فيه) (١).

هنا يأتي البحثُ الذي قام به السيد محمد باقر الصدر بسؤالِه العقلَ أولاً عن الوظيفةِ العملية بأعتباره القاعدة العملية الأولية في حالة الشّك، وقد ذهبَ السيد محمد باقر الصدر السي أنَّ العقلي عند الشّكِ بالتكليف السي أنَّ العقلي عند الشّكِ بالتكليف الشرعي ولا يمكننا إثباته أو نفيه، فالموقف العملي المبني على حق المولوية والطاعة لله عن يقتضى الاحتياط العقلي (٢).

#### ثالثاً: دلالة حق الطاعة

أستدل أصحاب الأختصاص من الأصوليين على دلالة حق الطاعة بأدلة عقلية، وهذا لا يعني أنَّ اصالة الاحتياط لم يُستدلُ عليها بأدلةٍ نقلية، بل إنَّ هذا من الواضحاتِ في البحثِ الأصولي، وإنَّما نتعرضُ إليها في موضع الحاجةِ إنْ تطلبَ البحثُ ذلك.

1. العقل العملي: والوقوف على هذا الدليل من خلال أمرين:

# أ. دلالة العقل العملي على حق الطاعة

تجدر بنا الإشارة الى دليلية العقل العملي في الاستدلال على نظرية حق الطاعة ،من خلال ماقاله السيد الشهيد محمد باقر الصدر: (ونحن نؤمن في هذا المسلك بأن المولوية الذاتية الثابتة لله سبحانه وتعالى لا تختص بالتكاليف المقطوعة بل تشمل مطلق التكاليف الواصلة ولو احتمالا، وهذا من مدركات العقل العملي وهي غير مبرهنة، فكما أن أصل حق الطاعة للمنعم والخالق مدرك عملي أولي للعقل العملي غير مبرهن كذلك حدوده سعة وضيقا، وعليه فالقاعدة العملية الأولية هي اصالة الاشتغال بحكم العقل مالم يثبت الترخيص الجاد في ترك التحفظ)(٣).

#### ب. حدود حق الطاعة من مختصات العقل العملى

يرى السيد محمد باقر الصدر أنَّ حق الطاعة المولوي سعة وضيقة هي من مخصات العقل العملي، وسعته العقل العملي، وسعته وضيقه بيد العقل العملي، والعقل العملي، والعقل العملي يدرك أن العبد إذا طبق عمله على الطريقة التي تعارف للمولى إيصال أغراضه بتلك الطريقة لم يكن مقصراً بذلك بحق المولى)(1).

<sup>(</sup>١) رسائل ومقالات: جعفر السبحاني: ط٢٥/٢ ١هـ، طبع ونشر، مؤسسة الامام الصادق، قم - ايران، ١٧٤/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر :دروس في علم الأصول (ح٢)،محمد باقر الصدر، ٢٧٠/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) الدروس (شرح ح٣ الأصول العملية): علي حمود العبادي، تقرير لأبحاث السيد كمال الحيدري، ١٠٠/٢.

#### ۲. الوجدان<sup>(۱)</sup>.

يعد الوجدان من الأدلة المهمة التي استدل بها على نظرية حق الطّاعة ، فذكر أنَّ حكم العقل العملي من الاحكام الوجدانية، لا الفنية التي تخضع للنقاش (٢)، وذكرت في أبحاث السيد الصدر في أماكنَ عدة ، يقول السيد الهاشمي: (ثم إن المولوية الأولى دائما يحقق صغراها الوجدانية لأن ثبوت القطع لدى القاطع وجداني وثبوت مولوية المولى الحقيقي في موارد القطع بديهي أيضاً لأنه القدر المتيقن من حدود هذه المولوية)(٣).

وبذلك يكون السيد الصدر أعتمد على الوجدان في إثباتِ نظريته، والإدراك بالوجدان مختلف من شخص إلى آخر، كما أكد الملازمة بين حكم العقل والشرع بقوله: (الملازمة بينهما نفياً وإثباتاً أمر وجداني يدركها واحد ولا يدركها آخر ولا تقبل النقاش الفني)(1).

استند السيد الشهيد الصدرعلى إثبات نظريت (حق الطاعة) بوجدان العقل العملي، بل احتج طرفا البحث، أي القائل بالنظرية والمنتقد لها، بالوجدان أيضا<sup>(ه)</sup>.

#### ٣. قاعدة دفع الضرر المحتمل

مما استدل به القائلون بوجوب الاحتياط العَقْلي في الفعْل المَشْكوك، هو أستقلالية العقلِ بوجُوب دفْعِ الضَّرر المحتَمل والتحرز عنْه، يقول الشيخ الطوسي: (لم يحسن منا أن نقدم على تتاول ما لا نأمن منه) (٦)، معللاً ذلك بأنه: (قد ثبت في العقول أن الإقدام على ما لا يؤمن المكلف كونه قبيحا مثل إقدامه على ما يعلم قبحه) (٧)، لذا يعد الإقدام على فعل ما لا يعلم التأمين الشَّرعي بأزاءه من الشرع، كالإقدام على الفعلِ المعلومِ قبحه فهما سواء، فيأتي هنا دور الاحتياط بالتحفظ عن الدخول فيه.

#### ٤. العلم الإجمالي بالأحكام

استدل الأصوليون بمنجزية العلم الإجمالي على لزوم الاحتياط في الشُّبهاتِ المقرونةِ بالعلم الإجمالي، وقد وسَّعوا البحثُ في النقض والإبرام وبيان أركان العلم الإجمالي منجزيته وانحلاله على اختلاف في مبانيهم للمسألة.

<sup>(</sup>۱) الوجدان: (وهو العلم بدون واسطة خارجية، هو النفس وقواها الباطنة، فلو رأى الشخص هلال شوال فهذا علم وجداني، ولو أخبر به لم يكن علمه هذا وجدانيا، فالعلم الوجداني يثبت الشيء وجميع لوازمه العقلية والشرعية)، ينظر: المعجم الفقهي: ص ١٨١٦.

<sup>(</sup>٢) مباحث الأصول: الحائري، ٢٠٢/١.

<sup>(</sup>٣) بحوث في علم الأصول: محمود الهاشمي(ت٤٤٠ه): تقريراً لأبحاث السيد محمد باقر الصدر، ط٢٩/٢ ١٥، ٢٩/٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ،۲۹/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: دروس في علم الأصول (ح٣)، محمد باقرالصدر، ٣١٨/٢–٣١٩.

<sup>(</sup>٦) العدة في أصول الفقه: الطوسي (ت٠٦٤ه) تحقيق، محمد مهدي نجف، ط١٧/١٤ ١ه، ص٣٠١.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه ، ص٢٩٦.

وممًّا يستقل العقل به أنه يقضي بفعلِ ما أحتمل وجوبه وترك ما أحتمل حرمته إجمالاً وهو ما أشار أليه الآخوند، في أن هذا مما لا خلاف فيه إلاً من بعض الأصحاب إذ قال: (وأما العقل فلاستقلاله بلزوم فعل ما احتمل وجوبه وترك ما احتمل حرمته، حيث علم إجمالا بوجوب واجبات ومحرمات كثيرة فيما اشتبه وجوبه أو حرمته مما لم يكن هناك حجة على حكمه تفريغا للذمة بعد اشتغالها، ولا خلاف بلزوم الاحتياط في أطراف العلم الإجمالي إلا من بعض الأصحاب)(۱).

ويرى المحقق العراقي (ت١٣٦١ه): أن العلم الإجمالي منجز للتكليف ويستدعي وجوب الموافقة القطعية، وهذا يعنى لزوم الإتيان بأطرافه حتى تتحقق الموافقة القطعية (٢).

ومن قال أيضا: (العلم الإجماليّ بوجود أحكام إلزاميّة في الشريعة الإسلاميّة يمنع عن الرجوع إلى البراءة ويوجب الاحتياط) (٣).

وصرح السيد الصدر في موضع آخر من بحوثه بأن القاعدة العملية الثانوية وهي البراءة الشرعية ترفع موضوع القاعدة العملية الأولى وهي الاحتياط العقلي فقد قال: (ولما كانت القاعدة الأولى مقيدة بعدم ثبوت الترخيص في ترك التحفظ، كانت البراءة الشرعية رافعة لقيدها ونافية لموضوعها، مبدلة للضيق بالسعة) (<sup>3</sup>).

ويبقى محور الحكم العقلي هذا هو تحديد وظيفة العبد تجاه المولى ما لم يرد ترخيصا من الشرع بالمخالفة، بمعنى أننا لا ندرس جواز معاقبة المولى للعبد، وإن كانت من القضايا المطروحة أمام العقل العملي، وتكون تقييما لعمل العبد بطريقة أو بأخرى، لأن العقاب من أعمال المولى المباشرة والمختصة به بما له من المولوية الذاتية، وليس هذا عملا للعبد حتى نخضعه للنظريات والمناقشة، وإن قيل بأن عدم جواز العقاب عقلا من المولى يدل بالدلالة الإنية على عدم وجوب الطاعة، فنقول: بأن هذا داخل في مقام الاستدلال لا تحرير محل النزاع (٥).

وبالرغم من أن الاحتياط العقلي من ثمرات نظرية حق الطاعة في موارد الشبهات البدوية إلا أن ذلك معلق على عدم التنجيز الشرعي.

<sup>(</sup>۱) كفاية الأصول: محمد كاظم الأخوند الخراساني (ت ١٣٢٨هـ) تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ط١/ ١٤٠٩هـ، المطبعة: مهر ، قم – ايران ، ص٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: نهاية الأفكار:محمد تقي البروجردي ، تقريرات لأبحاث العلامة الشيخ أغا ضياء الدين العراقي، مؤسسة النشر الاسلامي – جماعة المدرسين في قم ، ق٢-٧/٣٠.

<sup>(</sup>٣) مباحث الأصول: الحائري،ق٢-٢/٠٢٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر :دروس في علم الأصول (ح٢)،محمد باقر الصدر، ٣٧٣/١.

<sup>(°)</sup> نظرية حقّ الطاعة، مقالات علمية متفرقة: على أكبر الحائري: طبعة بلا: ١٤٣٦ه، طبع ونشر، مجمع الفكر الإسلامي، النجف الأشرف – العراق، ص١٢٠.

وقد تعددت أقوال أهل الاختصاص في بيانِ سببيةِ (حق الطاعة) لله سبحانه وتعالى بشكلٍ عام إلى أقوال مِنْها:

أولاً: لـزوم شكر المنعم سبب الطاعة: باعتبار أن الإنسان محاط بالنعم الإلهية، منذ اللحظاتِ الأولى في حياتِهِ وحتى نهاية عمره وفنائه، وإن هذه النعم لا يمكن للإنسان إنكارها، كما أن العقل يستقل بلزوم شكر المنعم، وهذا لا يتم الا بعدَ معرفةِ المولى وأنه صاحبُ النّعم، فإذا عرفَ الإنسانُ ذلك لزم عليه شكره وطاعتَه وإلا كان ظلماً للمولى (١).

فلذلك يستلزم الفحص حتى في التكاليف المحتملة لـ (أنَّ الاقتحام في الفعل والترك مع عدم البحث والفحص عن أمر المولى ونهيه اللذين لم يعلما عادة إلا بالفحص والبحث عنهما مع علمه بأنه غير مهمل، خروج عن زي الرقية ورسم العبودية وهو ظلم على المولى فيستحق العقاب ....)(٢).

الثاني: احتمال العقاب سبب الطاعة: إن دفع العقاب والضرر المحتمل ، المُترتبين على تركِ العمل بالوجوب الشَّرعي ومخالفَته، سببٌ في ثبوت حق الطاعة للمولى عزوجل<sup>(٣)</sup>.

الثالث: المالكية سبب الطاعة: أشار القرآنُ الكريم وبآياتٍ عدة إلى أنَّ الله سبحانه وتعالى هو المالكُ الحقيقي، لقوله تعالى: ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُو عَلَى كُلِّ شيء له حقُ المولويةِ بمالكيته فهو (الذي يملك الرقبة فيكون من حقه جواز التصرف فيها كيفما شاء، وإذ كان له تعالى حقيقة الملك ، وكان هو المتصرف بالإيجاد والتدبير والارجاع فهو المولى الحق الذي يثبت له معنى المولوية ثبوتاً لا زوال له بوجه البته) (٥).

وفي بيانِ سبب طاعة المولى عزوجل واثبات مولويتة الذاتية، يقول السّيد الشاهرودي: (المولوية الذاتية ... وهذه مخصوصة بالله تعالى بحكم مالكيته لنا الثابتة بملك خالقيته، وهذا مطلب ندركه بقطع النظر عن مسالة شكر المنعم الذي حاول الحكماء أن يخرجوا بها مولوية الله سبحانه ولزوم طاعته، فإن ثبوت الحق بملك المالكية والخالقية شيء وثبوته بملك شكر المنعم شيء آخر) (1).

<sup>(</sup>١) ينظر: الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل: محاضرات الشيخ جعفر السبحاني، ط١ /٢٥٠٥، ٢٦٠-٢٦.

<sup>(</sup>٢) نهاية الدراية في شرح الكفاية: محمد حسين الأصفهاني (ت٣٦١١)،تحقيق أبو الحسن القائمي: ط٢/٢١ه، ٢٧٨/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مصباح الفقاهة: أبو القاسم الخوئي(ت٣١٤١ه) تُحقيق جواد القيومي الأصفهاني، ط١/١١١ه، ٢٨٣/٢. (٢)

<sup>(</sup>٥) الميزان في تفسير القرآن: محمد حسين الطباطبائي (ت٢٠٢ه): ط١٢١١، ، بيروت لبنان، ١٣٢/٣.

<sup>(</sup>٦) بحوث في علم الأصول: محمود الهاشمي (ت٤٤٠): تقريراً لأبحاث السيد محمد باقر الصدر، ٢٩/٤.

ومن خلال الدراسة والبحث في أقوال المتكلّمين والأصوليين، يلاحظ أنّ البيان وإعلام المكلّف هي من بين شروط التكليف وتنجّزه، لكونهما من أركان هذا التنجّز، فلا يتنجّز التكليف حال فقدهما، وبذلك يقبح العقاب والمؤاخذة عليه، لأنّ لزوم الأمتثال بالتكاليف بحكم العقل يتوقّف على وجوب إطاعة أوامر المولى، ووجوب هذه الطاعة يكون بفعل حقّ الطاعة، لأن الله سبحانه وتعالى هو المولى الحقيقيّ، لذا فإنّ لله تعالى على المكلف حقّ الطاعة، بكل التكاليف سواء كانت القطعية أوالظنية أو المحتملة وبأي أنكشاف، وهذا الحق "حق المولوية وهو حقّ لله تعالى على عباده في إطاعته" فيقتضي على المكلف العمل بالأحتياط حتى في الشبهات البدوية، ما لم يرد ترخيصٌ بذلك من الشارع.

لإن مقتضى ثبوت حق الطاعة لله سبحانه وتعالى ثابت، بمقتضى حكم العقل وإنما وقع الكلام في سعة هذه الطاعة والانقياد الى التكاليف المحتملة أيضا، بعد الاتفاق على منجزيتها في التكاليف القطعية.

# المبحث الثاني: الأثار المتعلقة بالحُكم ( المحكوم فيه )

# تمهيد : القول في بيان الحُكم:

وعرف الحكم الشرعي بتعاريف متعددة ومختلفة، وأشهر التعريفات، بأنه: (خطاب الشارع المتعلق بأفعال المكلفين)<sup>(۳)</sup>، وهو المشهور بين قدماء الأصولين من أبناء العامة.

ومنهم من قال أنه من المباحث النفيسة والأساس في علم أصول الفقه، بل إنه ثمرة علم أصول الفقه، بل إنه ثمرة علم أصول الفقه على حد تعبير الغزالي ( ت٥٠٥ ه)، وقد عرفه بالقول: (إن الحكم الشرعي عندنا عبارة عن خطاب الشرع إذا تعلق بأفعال المكلفين، فالحرام هو المقول فيه اتركوه ولا تقعلوه، والواجب هو المقول فيه إن شئتم فافعلوه، وإن شئتم فاتركوه، فإن لم يوجد هذا الخطاب من الشارع فلا حكم)(٤).

وقال الرازي (ت ٢٠٦هـ)، في كتابه المحصول في تعريف الحكم الشرعي: (قال: أصحابنا إنه الخطاب المتعلق بأفعال المكلفين بالاقتضاء أو التخيير)<sup>(٥)</sup>.

وقد نسبه العلامة الحلي (ت٧٢٦ه) في كتابه نهج الحق إلى الاشاعرة قال: (وقالت الاشاعرة حكم الله تعالى خطابه المتعلق بأفعال المكلفين بالاقتضاء أو التخيير)<sup>(١)</sup>.

وقال ابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢ ه)، في كتابه فتح الباري: (الحكم الشرعي عند الاصوليين خطاب الله تعالى المتعلِّق بأفعال المكلفين بالاقتضاء أو التخيير)(٧).

والمقصود من القول بالاقتضاء هو، اقتضاء الفعل أو الترك بالنهي أو الأمر الزاميا كان أو غير ألزامي، فيشمل الواجب والمستحب والحرام والمكروه والمباح، إلا أنّ الخطاب

<sup>(</sup>١) لسان العرِب: جمال الدين ابن منظور الأنصاري(ت ٧١١هـ)، ١٢ / ١٤١ . الصحاح ، الجوهري ، ٥ / ١٩٠١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ١١٤.

<sup>(</sup>٣) الاحكام: علي بن محمد الأمدي ،تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، الناشر: دار الصميعي، ١٤٢٤، ، ٤٩/١ . و مباحث الحكم عند الاصولين محمد سلام مكدور ، ٥٥/١ .

<sup>(</sup>٤) المستصفى من علم الأصول: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، ط١٤١٣هـ، ١٥٥١.

<sup>(</sup>٥) المحصول ، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين النّيمي الرازي (ت ٢٠٦هـ)، ط٣/ ١٤١٨ هـ ، ج ١ / ٨٩.

<sup>(</sup>٦) نهج الحق وكشف الصدق - العلامة الحلي - ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٧) فتح الباري: أحمد بن على بن حجر أبو الفضل العسقلاني، ج ١٣/ ٩٨.

الوضعي يتعلق بأفعال المكلفين بالمآل وبما يؤول (أليه العقل)، ومن غير مباشرة؛ لأنه الغرض الأصلي، فان الخطاب الذي يدل على نجاسة شيء هو بصدد ايجاب الاجتناب عنه وما دل على ملكية شيء من الخطاب يكون في الحقيقة بصدد جعل اباحة التصرف فيه لمالكة كيف ما يشاء وحرمة تصرف غيره بغير أذنه (۱).

وبالعودة الى تعريف الغزالي (ت٥٠٥ه)، نجد أنه لم يبتعد في صياغته عن أصوله الكلامية وأسسه المذهبية الأشعرية، فجاءت الصيغة موافقه لهم، وأخذ من قواعدها ومبادئها، لأجل ذلك قرر الغزالي في بداية التعريف قال: (الحكم عندنا) ويعني بذلك حسب مذهبيته عند الأشاعرة، وقد تبنى جمهور الأصوليين هذا التعريف لكنهم صاغوه بقولهم: (خطاب الله تعالى المتعلق بأفعال المكلفين، اقتضاء، أو تخييرا، أو وضعا)(٢)، وهذا التعريف يعد الحُكم الشرعي هو نفس خطاب الله تعالى، دالا ومدلولاً، يعني ذلك أنهم التفتوا إلى الحكم من جهة مصدره وهو الله تعالى، وقد نسبه نظام الدين الأتصاري (ت١٢٢٥ هـ) صاحب (فواتح الرحموت) إلى (معشر أهل السنة)(٣).

أما السيد الشهيد الصدر (ت١٤٠٠ه)، فقد أشكل على ما تقدم من التعريف للحكم الشرعي بقوله: (وعلى هذا الضوء يكون من الخطأ تعرف الحكم الشرعي بالصيغة المشهورة بين قدماء الأصوليين، إذ يعرفونه بأنه الخطاب الشرعي المتعلق بأفعال المكلفين، فان الخطاب كاشف عن الحكم، والحكم هو مدلول الخطاب، أضف إلى ذلك أن الحكم الشرعي لا يتعلق بأفعال المكلفين دائما، بل قد يتعلق بذواتهم أو بأشياء أخرى ترتبط بهم) (أ)؛ لان الهدف من الحكم الشرعي هو: تنظيم حياة الانسان وهذا الهدف يحصل بخطاب متعلق بأفعال المكلفين كخطاب (صل)، و (صم) فهو يحصل أيضا بخطاب متعلق بذواتها أو بأشياء أخرى ترتبط بهم من الخطابات والاحكام التي تنظم العلاقة الزوجية مثلا، وتعد بأشياء أخرى ترتبط بهم من الخطابات والاحكام التي تنظم العلاقة الزوجية مثلا، وتعد المرأة زوجة للرجل في ظل شروط معينة، وكذلك الملكية وتنظيماتها فهذه أفعال ليست متعلق بأفعال المكلفين بل تتعلق الزوجة بحكم شرعي متعلق بذاتها، والملكية حكم شرعي متعلق بالمال (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر:بدايع البحوث في علم الاصول، الشيخ المازندراني، الناشر، مؤسسة النشر الاسلامي قم، ط١، ٢٢٨/١.

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول: محمد بن على بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (ت ١٢٥٠هـ) ص ٦.

ر) بواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت ٤/١ ه. و نظرية الإباحة، محمد سلام مدكور ، ص ١٨ - ١٩.

<sup>(</sup>٤) دروس في علم الاصول ، السيد الصدر: ٦٣/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه ، ٦٤-٦٣/١ .

وبالأضافة الى ما تقدم، فإن السيد الشهيد قال: الأفضل استبدال الصيغة بالتعريف إلى تعريف المحكم الشرعي بأنه: (التشريع الصادر من الله لتنظيم حياة الانسان) (١)، سواء كان متعلقاً بأفعاله او بذاته أو بأشياء أخرى داخليه بحياته.

والحقيقة أنّ السيد الشهيد الصدر تمُّن من خلال الفصل بين مجموعتين من العناصر الداخلة في عملية الاستنباط، عمد إلى تغيير التعريف، وأعرض عن التعاريف السابقة.

وما قاله السيد الشهيد الصدر تتمن مما لا أشكال في إنتسابه إلى مشهور قدماء الاصولين من أبناء العامة، وقد تلقاه جمهور الأصوليين من الفريقين بعد ذلك بالشرح والنقد، والايراد الثانى الذي أفاده السيد الشهيد قد أورده العديد من الاصولين من الفريقين.

وجاء في كتاب الأحكام للآمدي (ت٦٣١ه): (إنه عبارة عن خطاب الشارع المتعلق بأفعال المكافين وقيل إنه عبارة عن خطاب الشارع المتعلق بأفعال العباد)(٢).

فيماعبر عنه آخرون: (إنه عبارة عن خطاب الشارع المتعلق بأفعال المكلفين بالاقتضاء أو التخيير، وهو غير جامع: فإن العلم بكون أنواع الأدلة حججا، وكذلك الحكم بالملك والعصمة ونحوه أحكام شرعية، وليست على ما قيل)(٣).

أما السيد محمد تقي الحكيم (ت١٤٢٣ه)، فذكر تعريفاً آخر للحكم الشرعي مختلف عما سبق وصرح بأنه أنسبها بمدلوله وهو (الأعتبار الشرعي المتعلق بأفعال العباد تعلقاً مباشراً أو غير مباشر) فاختار كلمة (اعتبار) بدل كلمة (الخطاب) وذلك لان كلمة الخطاب لا تشمل الحكم في مرحلة جعل وانما تختص بمرحلة متأخرة من التبليغ والوصول والفعلية لوضوح أنها هي التي تحتاج الى الخطاب)(٤).

والملاحظ أن السيد محمد تقي الحكيم(ت١٤٢٣هـ) عمم التعريف الى التعلق المباشر وغير المباشر بأفعال العباد وعمم لفظ الحكم إلى جميع ما كان فيه اعتبار شرعي وإن لم يتعلق بالأفعال ابتداء وانما تعلق بها باعتبار ما يتتبعها من الاحكام التكليفية سواء تعلق بها تعلقا مباشرا أو بوساطة منشأ انتزاعها كما هو الشأن في الاحكام الوضعية المنتزعة.

يظهر مما تقدم أن هذا الاختلاف في تعريفات الحكم، إن تعريف الغزالي أو بالأحرى ما ينسب الى جمهور فقهاء مدرسة الصحابة، مبني على أصول كلامية خلافية، وهي:أن كلام الله قديم عندالأشاعرة ، بينما هو عند المعتزلة مخلوق وحادث، فينبني الخطاب

<sup>(</sup>١) ينظر: دروس في علم الأصول: محمد باقر الصدر (ت٤٠٠٥)، ١٤/١.

<sup>(</sup>٢) الاحكام: علي بنّ محمد الآمدي(ت٦٣١) ، ٩٥/١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤)الاصول العامة للفقه المقارن ، محمد تقى الحكيم ، ص ٥٥ .

الشرعي على كونه عند المعتزلة كلم الله الحادث، وعند الأشاعرة كلم الله القديم، قال الأصفهاني (ت٩٧٥ه): (اختلف الأشاعرة والمعتزلة في الحكم الشرعي، فذهب الأشاعرة إلى أنه قديم بناءعلى أن ذلك هو الخطاب، الذي هو عبارة عن المعنى القائم بالذات، وذلك قديم، وذهب المعتزلة إلى أنه حادث، لأن القرآن عندهم مخلوق)(١).

أما الكلام في نظر المعتزلة فليس صفة قائمة بالذات ولا هو قديم، بل إنه عبارة عن الأصوات والحروف، فتعريفهم للكلام تعريف للمحدود بما هو عليه، وبما يقتضيه التعريف. فهو إذن، أي الكلام، من صفات الأفعال لا من صفات الذات.

ولذا تجد أن تعريف الغزالي وجمهور الأشاعرة مبني على التفريق بين خطاب الشرع والوصف الذاتي للفعل، بحيث لايكون تلازم بينهما، وهذا لا يقتضي ذاك، فالشيء المحرم عندهم لالوصف ذاتي يتعلق بالفعل من حيث هو فعل، وإنما التحريم ناتج عن تعلق الخطاب الشرعي به، وعن هذا قال الغزالي: (أن الخطاب يتعلق بالأفعال لا بالأعيان، وأنه ليس وصفا للأفعال في ذواتها)(٢)، فالكذب مثلا "حسب الغزالي" ليس حراما لعينه، وإنما هو حرام من جهة تعلق خطاب الشرع به(٣).

وبعد عرض الأراء المتعلقة ببيان معنى الحكم ومايختص به، فإن هناك مطالب ترتبت على مبحث الحكم ولها علاقة مباشرة بالمبحث وأهمها:

# المطلب الأول: قبح التكليف بما لايطاق.

يعد موضوع قبح التكليف بما لايطاق من القضايا التي يكتنفها كثرة الكلام، كونها قاعدة متعددة الأوجه؛ فهي تعد قاعدة عقدية كلامية، وكذلك هي قاعدة أصولية، وبالأمكان عدها قاعدة فقهية أيضا، فهي من المواضيع التي بحثت في علم الكلام في بحث التكليف<sup>(1)</sup>، وكذلك بحث ضمن مباحث الدليل العقلي لما فيه من تجويز الظلم على الله سبحانه وتعالى، وبحث أيضاً من قبل الأصوليين على صعيد علم الأصول.

ويذكر بأنّ من شروط حسن التكليف أن يكون للمكلّف القدرة على ما يُكلّف به، لأنّ تكليف ما لا يطاق قبيح ، وإن اللّه سبحانه وتعالى منزّه عن فعل القبيح، وللأشاعرة قول بعكس ذلك ، ومن أجل هذا يتطلّب الأمر المزيد من البيان في هذا الموضوع.

<sup>(</sup>١) المسائل المشتركة بين أصول الدين وأصول الفقه محمد العروسي عبد القادر، مكتبة الرشد ، ناشرون، ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) المستصفى، الغزالي، ٢٢/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إحياء علوم الدين ٣ ابو حامد الغزالي(ت٥٠٥ه)،٤٦/ والبحر المحيط للزركشي ١١٩/١. (٤) ينظر:الذخيرة: السيد االمرتضى،تحقيق احمد الاشكوري، الناشر، مؤسسة النشر الاسلامي، طـ١١/١١ ١٥.، ص١٠٠.

<sup>(ُ</sup>ه) ينظر: شرح الحلقة الثانية للشهيد محمد باقر الصدر، علاء السالم، من أبحاث السيد كمال الحيدري، ٢١/٢.

#### أولاً: معنى التكليف:

اهتم المتكلمون والأصوليون بمسألة التكليف بما لايطاق، وأصّلوا لهذه القاعدة وفرَّعوها وميزوهاعن بقية القواعد التي لها أرتباط وثيق بمسألة التكليف من أجل التوصل إلى صياغة قاعدة يتمكن على ضوئها الفقيه المجتهد أن يستخرج منها الأحكام الشرعية ، كون موضوع التكليف بحث في علم الكلام بمعناه العام، أما في علم الاصول فالمراد هنا مايختص بالتكاليف الشرعية وليس التكليف بالمعنى الأعم. ومن أجل معرفتها لابد من الوقوف على بيان مفرداتها:

أ . التكليف لغة : هو مصدر (كلف ) أي أمره بما يشق عليه (١)، وقالوا: أن التكليف مأخوذ من الكُلفة، وهو عبارة عن الأمر بما فيه المشقّة(٢).

ب. أصطلاحاً: ذهب الأصوليون الى بيان معنى التكليف بعدة تعريفات؛ فقال الباقلاني (ت٢٠٤ه): (إلىزام ما على العبد فيه كلفٌ ومشقةٌ إما في فِعله أو ترْكه) (٢)، وتبِعه في ذلك الجويني (ت٨٧٤ه) فقال: (وسُمِّي تكليفاً لأنّ الفعل المطلوب من المكلَّف فيه كلفة ومشقة )(٤)، وللجويني تعريف آخر، بأنه: (إلزام الله عز وجلّ العبد ما على العبد فيه كلفة )(٥)، أما أبن قدامة (ت٢٠٠ه) فعرفه بأنه: (الخطاب بأمر أو نهْي وله شروط)(١).

#### ثانياً: التكليف عند المتكلمين:

إتققت المذاهب الاسلامية سواء كانوا العدلية ومن وافقهم أوالأشاعرة على وجوب التكليف من الله تعالى للعباد (٧)، لأنّ الحكمة الإلهية تقتضي ذلك، فلا يعني فرض الوجوب عليه تعالى (٨). فقال المتكلمون: التكليف هو بَعْثُ من تجب طاعته ابتداءً على ما فيه من مشقة بشرط الإعلام (٩)، وحاول بعض أصحاب هذا العلم توضيح ما جاء به معنى التكليف من قيود كونه يجمع بين الطاعة والأمتثال: بمعنى (أن البعث على الفعل هو الحمل عليه والحثّ عليه بالأمر والنهى) (١٠)، بما يكون عليه البعث، سواء كان على الفعل،

<sup>(</sup>١) ينظر : مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر الرازي، ص ٦٠٢ وانظر المصباح المنير، الفيومي، ٥٣٧/٢ ، ٥٣٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : لسان العرب ، ابن منظور : مادة (كلف) . وكشف المراد، العلاَّمة الحلِّي: المقصد الثالث ، ص٤٣٧

<sup>(</sup>٣) التقريب والإرشاد ، محمد بن الطيب الباقلاني،تحقيق، عبد الحميد علي ، ط١٩٩٨/٢م، ٢٣٩/١.

<sup>(</sup>٤) البرهان في أصول الفقه: عبد الملك بن عبد الله الجويني الملقب بإمام الحرمين (ت ٤٧٨هـ)، ١٠١١- ١٠٢.

<sup>(</sup>٥) التلخيص، الجويني، ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٦) روضة الناظر مع نزهة الخاطر،أبن قدامة، ١١٣/١.

<sup>(</sup>٧) ينظر : كشف الفوائد ، العلاّمة الحلّي ، ص٤٥٢ .

 <sup>(</sup>A) ينظر : إرشاد الطالبين ، مقداد السيوري ، ص٢٧٤ .

<sup>(</sup>٩) ينظر : المسلك في أصول الدين، المحقّق الحلّي (ت٦٧٦ه) ، ص٩٥ . وقواعد المرام ، ميثم البحراني ، ص١١٤.

<sup>(</sup>١٠) النافع يوم الحشر، مقداد السيوري، ص٧١.

من حيث إن هو الواجب الذي يجب فعله، أو الندب الذي يكون من الأفضل فعله، أو بما يكون عليه البعث من ترك الفعل، كالمحرّم الذي لا يجوز فعله، أو المكروه الذي من الأفضل عدم فعله(١).

وقد تضاف الى تلك القيود، قيد من تجب طاعته سواء كان من قبيل طاعة المولى عزو جل أو النبي الأثمة من أهل البيت المفروض طاعتهم، أو الوالدين أو السيّد أو المنعم، ويخرج من ذلك من لا تجب طاعته، فلا يسمّى بذلك تكليفاً (٢).

أما من ناحية الأوامر والنواهي، فلا تسمّى أوامر ونواهي النبي والإمام ومن تجب طاعتهم من العباد تكليفاً، لأنّ قيد التكليف في هذه الحالة يكون محصوراً بطاعة الله سبحانه وتعالى فقط، وأن طاعتهم تكون متفرّعة عن طاعة المولى عزوجل، فلا يعد بعثهم على ما أمر به الله تعالى تكليفاً (٣).

وهناك قيد المشقة، فلا يتم التكليف إذا لم تكن فيه مشقة، لكون ما ليس فيه مشقة لا يسمى تكليفاً (1)، لأنّ (لفظة "التكليف" مأخوذة من الكلفة، وهي المشقّة، فلابدّ من اعتبارها) (6).

أما قيد الأعلام أوالأخبار فهو ما يشترط في التكليف من حيث إعلام المُكلَّف ماتم تكُليَّفه، لأنّ التكليف لا يقع لأحد إلا بعد أن يتم إعلامه بما كُلِّف به (١)، يقول العلامة الحلي في مقام تعليل إشتراط الإعلام في التكليف: (وشَرَطنا الإعلام، لأن المكلّف إذا لم يعلم إرادة المكلّف بالفعل، لم يكن مكلّفاً) (٧)، وحتى المكلّف لا يعد مكلّفاً حتى يتم إعلامه بما يُطلب منه، سواء كان الأعلام يتم من خلال الأستدلال بالعقل، أو خلال بعث الأنبياء والرسل وإنزال الكتب السماوية إليهم (٨).

#### ثالثاً: شروط التكليف وأقسامه:

أ. شروط التكليف: تطرق البحث الى بيان مفاهيم التكليف ، ومن اجل الألمام في البحث لا بحد أن نقف على حقيقة وشروط التكليف، ولا يتأتى ذلك إلا بعد الوقوف على تلك الشروط التى منها:

<sup>(</sup>١) ينظر: المنقذ من التقليد، سديد الدين الحمصى، ٢٥٣/١ ـ ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر : إرشاد الطالبين، مقداد السيوري،مباحث العدل ، ص٢٧١ .وإشراق اللاهوت، عميد الدين العُبيدلي ، ص٣٧٩ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: قواعد المرام، ميثم البحراني ، ص١١٤. والنافع يوم الحشر، مقداد السيوري ، ص٧١ ـ ٧٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر :المصدر نفسه ، ص١١٤ .

<sup>(</sup>٥) إشراق اللاهوت، عميد الدين العُبيدلي، ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٦) ينظر: قواعد المرام، ميثم البحراني ، ص١١٤.

<sup>(</sup>٧) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، العلامة الحلي، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ،ص٢٤٩.

<sup>(</sup>٨) ينظر: إرشاد الطالبين، مقداد السيوري، ص٢٧١.

1. يعد وجود المكلَّف من شروط التكليف ، لأنّه لايمكن تكليف المعدوم لأن ذلك عبث باعتبار العبث هو الفعل القبيح، وهذا مالايجوز على اللّه سبحانه وتعالى لانه سبحانه وتعالى وتعالى منزّه من فعل القبيح<sup>(۱)</sup>.

٢. لا يشترط في التكليف المراضاة بين المُكلِّف (وهو الله تعالى) وبين المكلَّف (الإنسان أو غيره من المكلَّفين)،كون الأجر والثواب الذي أعده الله تعالى للمكلف الملتزم بالتكليف يبلغ حدًا يكون الممتنع عنه سفيها عند العقلاء، ولهذا لا يشترط المراضاة في هذا المجال(٢).

7. من الشروط المهمة في التكليف هي وجود المنفعه من جراء ذلك، لعدم وجود المفسدة في التكليف فيما يتعلق بالمباحات في التكليف فيما يتعلق بالمباحات لأن المكلف مخير فيها .

٤. لايمكن للتكليف أن يتقدم على وقت الفعل زماناً، بحيث يتمكن فيه المكلَّف من معرفة أسباب التكليف والأمتثال له بالصورة التي يريدها المولى عزوجل، لأنّ التكليف يكون في غير هذه الصورة يعد تكليفاً بما لا يطاق، وهو قبيح<sup>(1)</sup>.

•. من غير الممكن القول بأنّ التكليف حسن لكونه شكراً للمنعم ، لأنّ "الشكر" لا يشترط فيه المشقّة، ولكن "التكليف" فيه مشقّة، ولايمكن أن يقع التكليف بالأمور المستحيلة التي لاتطاق، لأنّ التكليف بالمستحيل قبيح (٥).

#### ب. شروط المكلّف

إنّ الغاية التي خلق الله سبحانه وتعالى من أجلها العباد هو الوصول الى الكمال، مما يجعل التكليف، هو السبيل الوحيد لتحفيز العباد للوصول الى الغرض الألهي من خلال الحث على الفعل الحسن، وزجرهم عن الفعل القبيح<sup>(1)</sup>، ومن كمالات المُكلِّف أمور منها:

1. الحكمة والنزاهة: فيشترط بالمكلِّف أن يكون ذو حكمة ومنزّهاً عن فعل كل ماهو قبيح ، لكونه إن كان فاعلا للقبح وغير حكيماً وعادلاً و منزهاً ، لجاز عليه التكليف بالقبائح وإخلاله في إعطاء الثواب إزاء التكليف ، وهذا أمر قبيح (٧).

<sup>(</sup>١) ينظر: نهج الحقّ، العلاّمة الحلّي، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المنقذ من التقليد، سديد الدين الحمصى ، ٢٤٢/١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الذخيرة، السيد المرتضى ،ص ١١٠ وتقريب المعارف، تقي بن نجم ابو صلاح الحلبي، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٤) ينظر : تجريد الاعتقاد، ص ٢٠٣، مناهج اليقين، العلامة الحلي، ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٥) ينظر : الاقتصاد، الشيخ الطوسي، ص ١١٢، و إرشاد الطالبين، مقداد السيوري، ص٢٧٤ ـ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٦) ينظر :مناهج اليقين ، العلامة الحلي (ت٧٢٦ه)، تحقيق محمد رضا الانصاري، ص٢٤٩ و إرشاد الطالبين، ص٢٧٤ .

<sup>(</sup>٧) ينظر : الذخيرة، ص ١٠٧، تقريب المعارف، ص ١١٤.

- Y. القدرة على تميز الأشياء: لابد للمكلّف أن تكون له القابلية على تميز الأفعال من حسنها وقبحها والتي يكلّف بها، وأن يكون عالماً بالحسن والقبح حتى لا يكلّف بالقبيح<sup>(1)</sup>، وأن يكون عالماً بأستحقاق كل مكلف من الثواب والعقاب عند طاعتة أو معصيتة، مع القدرة على أيصال الى كل ذي حق حقه حتّى لا يكون ممن يضيع حقّ المكلّفين وكلاهما محال على الله تعالى<sup>(1)</sup>، أما من قبيل الأوامر بفعل القبيح<sup>(1)</sup>، فلابد للمكلّف أن يكون عالماً بالأفعال التي يكلّف بها من حيث حسنها وقبحها ، فلا يكلّف من قبيل الأمر بفعل القبيح<sup>(1)</sup>.
- 7. الغرض والداعي: لا يخلوا التكليف من غرض لله سبحانه وتعالى للعباد ، لأنّ التكليف بدون غرض يكون عبث، والعبث هو الفعل القبيح ، وهذا لايجوز على الله تعالى لانه منزه من فعل القبيح ، بل هناك فائدة أنعم الله تعالى بها على عباده، وهي بتقوية دواعي المكلّف فيما يكلّفه (٥)، حتى تمكّنه من فعل ما يؤمر به وترك ما يُنهى عنه (١).

## ج. شروط المكلّف:

- 1. قدرة الكلف على فعل ما يكلَّف به، لأنّ التكليف بما لا يطاق قبيح، وهذا لايجوز على الله سبحانه وتعالى لانه منزّه عن فعل القبيح (٧).
- ٧. لابد للمكلف أن يكون مخيراً من الفعل أو تركه، حتى لايكون مجبوراً على فعل ما يكلف به وأن تكون لديه الأسباب التي يحتاجها في أداء ما يُكلَّف به، لأنّ التكليف مع عدم توفر الأسباب يكون بمنزلة التكليف بما لا يطاق، وهو أمر قبيح (^).
- ٣. أنّ يكون له العلم بالتكليف والتمييز بما كُلّف به ما لم يكلّف به الم الم يكلّف به التكليف لا يكون إلا بعد إقامة الحجّة، لأن المكلف يحتاج إلى كمال العقل والفطنه، لأن التكليف مقتضاه الطاعة والامتثال، وهو ما يشترط بأن يكون المكلّف كامل العقل (١٠٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: تجريد الاعتقاد، ص ٢٠٣، قواعد المرام، ميثم البحراني، ص ١١٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الذخيرة، ص ١٠٧، الاقتصاد، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تجريد الاعتقاد، ص ٢٠٣، قواعد المرام، ص ١١٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup> ٥) لا يخفي بأنّ المقصود من تقوية الدواعي هي التي لا تبلغ حدّ الإلجاء والجبر المنافي للتكليف.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الذخيرة، ص١١٢، تقريب المعارف ، ص١٢١، الاقتصاد، ص١١٢.

<sup>(</sup>۷) ينظر : المصدر نفسه، ص ۱۱۸، ص ۱۲۸، ص ۱۱۹.

<sup>(</sup>٨) ينظر: الذخيرة: السيد المرتضى، تحقيق احمد الاشكوري، الناشر، مؤسسة النشر الاسلامي، ص ١٠٠ وص ١٢٣.

<sup>(</sup>٩) ينظر : الذخيرة،ص ١٢١، الاقتصاد،ص ١١٧، تجريد الاعتقاد،ص ٢٠٣، اللوامع الإلهية،ص ٢٢٢ .

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: المصدر نفسه، ص ۱۲۱، ص ۱۱۷.

## رابعاً : الأدلة النقلية على قبح التكليف بما لا يطاق:

- أ. في القرآن الكريم :وردت في القرآن الكريم عدة آيات واضحة الدالة على أنّ اللّه سبحانه وتعالى لا يكلُّف عباده إلا بما لايطيقون وعلى قدر أمكانياتهم و وسعهم وطاقتهم ، ومنها:
- ١. قوله تعالى: ﴿لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلاَّ وُسنعَها ﴾(١).أي لا يأمر ولا ينهى أحدا إلا ما هو له مستطيع و قيل إن معنى قوله "إلا وسعها" إلا يسرها دون عسرها و لم يكلفها طاقتها،والسعة نقيض الضيق<sup>(١)</sup>. ٢ . قوله تعالى : ﴿ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إلا ما آتاها ﴾(٣)، أي لا يكلف الله نفسا إلا بقدر ما أعطاها
  - من القدرة فالجملة تتفي الحرج من التكاليف الإلهية و منها إنفاق المطلقة<sup>(1)</sup>.
- ٣. قوله تعالى: ﴿ وَمِا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَج ﴾ (٥)،أي إذا دقّقتم جيداً لم تجدوا صعوبة في التكاليف الربّانية لإنسجامها مع فطرتكم التي فطركم الله عليها<sup>(١)</sup>.
- ب. في السنة المطهرة: جاء في الأحاديث الشريفة للرسول الأكرم الله ، وأئمة أهل البيت على العديد من النصوص الواضحة دلالة على أنّ الله سبحانه وتعالى لا يكلُّف عباده إلا بما لايطيقون وعلى قدر أمكانياتهم و وسعهم وطاقتهم، ومن هذه الأحاديث:
- \* في كتاب التوحيد عن ابي عبدالله عليه، قال: ((قال رسول الله هي، رفع عن امتى تسعة اشياء، الخطأ، والنسيان، وما أُكرهوا عليه وما لا يطيقون، وما لا يعلمون، وما اضطروا اليه، والحسد، والطيرة والتفكر في الوسوسة في الخلق مالاينطق بشفة)) $^{(v)}$ .
- \* قول الإمام جعفر الصادق عليه : (( ما كلف الله العباد إلا ما يطيقون))(^)، وقوله عليه :((... ليس من صفته (عزّوجلّ)، الجور والعبث والظلم وتكليف العباد ما لا يطيقون))(٩).
- \* وعن الإمام موسى بن جعفر عليه، قوله: ((... إنّ اللّه تبارك وتعالى لا يكلّف نفساً إلاّ وسعها، ولا يحمّلها فوق طاقتها ...))(١٠).
- \* وعن الإمام الرضاعي الله الراوي عن الله عزّ وجلّ هل يكلّف عباده ما لا يطيقون؟ فقال عَلَيْهِ : ((كيف يفعل ذلك وهو يقول: قوله تعالى: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّم لِلْعَبِيدِ ﴾ (١) ))(٢).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية :(٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير مجمع البيان، الطبرسي ، ٢٠٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق الأية :(٧).

<sup>(</sup>٤) تفسير الميزان، الطباطبائي، ١٧٦/١٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الحج الآية :(٧٨).

<sup>(</sup>٦) تفسير الأمثل، مكارم الشير ازي ، ١٠١٠٠ .

<sup>(</sup>٧) الخصال الصدوق(ت ٣٨١ه)،تصحيح وتعليق علي أكبر غفاري، طبع ونشر،جماعة المدرسين في قم إيران، ص٤١٧٠.

<sup>(ُ</sup>٨ُ) بحار الأنوار ، محُمد باقر المجلسي (ت١١١٠) تَحقيق: لجنة من العلماء، بيروت – لبنان ج٥، ، ب١، ح٦٦، ص٤١ .

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق، ح٢٩، ص١٩.

<sup>(</sup>١٠) التوحيد ، الشيخ الصدوق، الناشر، دار المعرفة ، بيروت- لبنان، باب ٥٩ ، ح٩، ص٣٥٢ .

# خامساً: الأدلة العقلية على قبح التكليف بما لا يطاق:

- 1. حكم العقل بقبح التكليف بما لا يطاق على نحو البداهة والضرورة (7).
- ٢. أن المقتضي من التكليف هو الطاعة والامتثال لإنّ المكلّف يكون عاجزاً عن امتثال التكليف بما لا يطاق ومؤاخذته عليه يتنافى مع الحكمة والعدل الإلهى(1).

لايخلو التكليف من غرض لله سبحانه وتعالى وضعه للعباد، لأنّ التكليف بدون غرض يكون عبثاً، والعبث فعل قبيح وهو مالايجوز على الله تعالى لانه منزّه من فعل القبيح، بل لابد من هناك فائدة أنعم الله بها على عباده، وذلك بتقوية دواعي المكلَّف فيما يكلِّفه، حتى تمكّنه من فعل ما يؤمر به وترك ما يُنهى عنه (٥).

٣. هناك غاية أو غرض من التكليف وهي أمتثال المكلَّف الى ما كُلِّف به من فعل ، وتنتفي هذه الغاية فيما لو كان التكليف فوق استطاعة المكلَّف، بحيث لم تمكّنه من فعل ما يؤمر به ويترك ما يُنهى عنه فيكون التكليف في هذه الحالة عبثاً، والعبث قبيح<sup>(١)</sup>.

## سادساً: رأي الأشاعرة حول قبح التكليف بما لا يطاق .

أجاز الأشاعرة التكليف بما لايطاق ، ولا يمتنع عليه تعالى أن يكلّف العباد بما هو فوق وسعهم وطاقتهم وما لا يقدرون عليه (١) ، فقد ذكر بعضهم أنّ الغاية من قولهم بجواز تكليف اللّه العباد بما لا يطيقون هو "إمكان الوقوع" فقط، وأمّا "الوقوع" فإنّه لم يقع في نطاق التشريع، لقوله تعالى : ﴿لا يُكلّفُ اللّه تُفساً إلاّ وُسنعَها ﴾ (١) (٩) ، أي إنّ اللّه سبحانه وتعالى يجوز له أن يكلّف العباد فوق وسعهم وطاقتهم ، ولكنه لم يفعل ذلك وهناك من أدلتهم التي أستدلوا بها .

<sup>(</sup>١) سورة فصلت الآية :(٤٦).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ، العلاّمةُ المجلسي: ج٥، كتاب العدل والمعاد، أبواب العدل، ب١، ح١١، ص١١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الذخيرة، الشريف المرتضى، ص١٠٠. وتقريب المعارف، أبو الصلاح الحلبي، ص١١٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح جمل العلم والعمل، الشريف المرتضى، ص٩٨ ـ ٩٩ . ونهج الحقّ، العلاّمة الحلّي، ص٩٩ .وغنية النزوع، ابن زهرة الحلبي،، قبح تكليف من ليس بقادر، ٢/٠٥/٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الذخيرة: السيد االمرتضى، تحقيق احمد الاشكوري، الناشر، مؤسسة النشر الاسلامي، ط١/ ١١١ه، ص ١١٢

<sup>(</sup>٢) يُنظر: إشراقُ اللاهوت ، عُميد الَّدين الْعُبيدلي: المقصَّد الُّعاشر، الْمسألَّة الرابعة ، ص٣٨٩ .

<sup>(ُ</sup>٧) ينظر : المواقف، عضد الدين الإيجي: جهر ٢٩٠ و٢٩٢ و ٢٩٢ أوشرح المقاصد، سعد الدين التفتازاني: ج٢٩٦/٤ . دلائل الصدق، محمّد حسن المظفر: ج٢٧٦/١،

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة الآية :(٢٨٦).

<sup>(ُ</sup>٩) ينظر : المواقف، عضد الدين الإيجي: ج٢٩١/٣ و٢٩٣ .ودلائل الصدق، محمّد حسن المظفر: ج١/٥٢٥ .

#### أدلة جواز التكليف بما لا يطاق عند الأشاعرة :

1. إمتلاك الله سبحانه تعالى الحرّية المطلقة بتكليف مايشاء ، فلهذا يجوز له أن يكلّف العباد بأيّ وجه أراد ، حتى وأن كان ذلك تكليفاً بما لا يطاق، لأنه تعالى يفعل ما يشاء (١).

وهذا الأمر غير وارد، لأنّ اللّه سبحانه وتعالى بالرغم من امتلاكه الحرية المطلقة في الفعل ، فإنّه حكيم وعادل ، ولا يصدر منه إلا الحق الذي لا ينافي جلالة قدره وعظمة شأنه (١).

٧. يستشهد الأشاعرة بخبر أيمان أبي لهب ، فقالو إن كان تكليف الله سبحانه وتعالى لعباده بما لا يطيقون قبحاً، لما وقع ذلك ، ويقصدون به أنّ الله تعالى كلّف أبا لهب بأن يؤمن بالنبي ، ويصدق بكلّ ما أخبر به ، وهو من جملة ما أخبر به ، أنّ أبا لهب لا يؤمن، فيكون تكليف أبي لهب: "أن يؤمن بأ نّه لا يؤمن" ، وهو جمع بين النقيضين ، وهذا تكليف بما لا يطاق، وقد وقع من قبل الله تعالى ، فيثبت عدم قبح تكليف ما لا يطاق (<sup>7)</sup>، وهذا الأمر واهن ، لإنّ الإخبار التي تقول عن أبي لهب بأنّه لا يؤمن كان بعد موته لا قبله (<sup>3)</sup>، وإنّ الله سبحانه وتعالى أخبر أن أبا لهب سيصلى ناراً ذات لهب ، وهذا لا يستلزم الكفر ، لأنّ العذاب الإلهي أيضاً يشمل الظالم ولو كان مسلماً (<sup>6)</sup>.

ومما تقدم يتبين أن مسألة التكليف بمالايطاق من المسائل الكلامية التي لها تأثير مباشر في الأحكام التي تختص بأمتثال العبد للتكاليف التي بمقدوره أداؤها، ومنها أنها رفعت التكليف عن المجنون والصبي؛ لعدم تحقُق شرط التكليف فيهما، وهو العقل، وإثباتاً لبراءة ذمّة المكلف، وبذلك يمكن القول إنّ علماء الأصول أستطاعوا بذلك من تأسيس قاعدة أصولية، يمكن للفقيه من خلالها أستنباط الأحكام الشرعية، مما له فائده وثمره في بيان أثر هذه القواعد في الأحكام أو الفقه الإسلامي .

<sup>(</sup>١) ينظر: المواقف، عضد الدين الإيجي: ج٣٠/٢٩.وشرح المقاصد، سعد الدين التفتازاني: ج٢٩٦/٤. ودلائل الصدق، محمّد حسن المظفر: ج١/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر : كنز الفوائد، أبو الفتح الكراجكي: ج١/ ١٠٨ ـ ١٠٩ .

 $<sup>(\</sup>mathring{r})$  ينظر : شرح المقاصد، سعد الدين التقتاز اني: ج194/2 . ومحصّل أفكار المتقدّمين والمتأخرين ، فخر الدين الرازي: مسألة الحسن والقبح ، ص100 . ودلائل الصدق، محمّد حسن المظفر: ج100 .

<sup>(</sup>٤) ينظر : إرشاد الطالبين ، مقداد السيوري: مباحث العدل، احتجاج الأشاعرة، ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر: دلائل الصدق، محمّد حسن المظفر، ج ١/ ٣٢٨.

## المطلب الثاني: العقاب بلا بيان .

تعد نظرية قبح العقابِ بلا بيان من النظرياتِ التي بحثت من قبل المتكلمين والأصوليينَ، إذ جعلت دليلاً على البراءةِ العقلية، وعرفت بأنها: (قبح عقاب الشارع لعبيده إذا لم يؤذنهم بتكاليف وخالفوها أو آذنهم بها ولم تصل إليهم مع فحصهم عنها واختفائها عنهم مهما كانت أسباب الاختفاء ويأسهم عن بلوغها)(۱).

وقالوا أنها من: (القواعد العقلية المدركة بواسطة العقل العملي وهي مستند المشهور في البناء على جريان البراءة العقلية)<sup>(۲)</sup>، وقد أثيرت بعض الشكوك من قبل الأصوليين، حول هذه النظرية، وذلك بسبب معارضتها بـ (وجوب دفع الضرر المحتمل) وقد أدى ذلك الى تقيدٍ في عمل النظريتين، باعتبار أن (دفع الضرر المحتمل) بذاته بيان<sup>(۳)</sup>.

# أولاً: نشأة قبح العقاب وآراء العلماء فيها

من خلال البحث التاريخي نجد أن القدماء من الفقهاء تعرّضوا لهذه القاعدة، لكن بتعابير شتى، فيرى السيّد المرتضى (ت٤٣٦ه)، في مقام الاستدلال على قبح العقاب بلا بيان بالقول: (وقد كنّا اعتمدنا من بعض كتبنا عند الكلام على هذه الطريقة على أنّ التكليف بلا أمارة مميّزة متقدّمة قبيحٌ، وإنْ عَلِمَ المكلّف أنّ المكلّف تتّفق الإصابة منه، وضربنا لذلك المثل بمن كلّف غيره أن يخبره بما في البيت من غير أمارة)(أ)،فيرى أنها ثابته بحكم العقل.

وجاء عن الشيخ الطوسي(٤٦٠ه)، في تفسيره، حيث قال: (فإنّه لا يحسن من الله تعالى مع ذلك أن يعاقب أحداً إلا بعد أن يعرّفه ما هو لطف له ومصلحة لتزاح علّته..)(٥)، ومن الواضح أنّ مراد الشيخ الطوسي من قوله "لا يحسن" هو عدم التحسين العقلي، بمعنى أن العقل يحكم بعدم صحّة معاقبة المولى عزوجل للعبد دون حجّة وبيان.

إلا إن قاعدة (قبح العقابِ بلا بيان) نجد أنها طرحت بصيغتها الحالية، من قبل الوحيد البهبهاني (ت١٢٠٦ه)، حيث يرى أن مصدريةِ البراءة ثابتة بحكمِ العقل والشَّرع، وهو مّا ذهب أليه أغلبِ عُلماءِ الأصول.

<sup>(</sup>١) الأصول العامة للفقه المقارن، محمد تقي الحكيم، النشر/ منشورات ذي القربى، ط١/ ٤٢٨ هـ، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٢) المعجم الأصولي، محمد صنقور على البحراني، ٣٦٦/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر مُفتاحُ الوصول الى علم الأصول: أحمّد كاظم البهادلي، طبع ونشر،دار المؤرخ العربي، بيروت ٢٨٩/٢–٢٩٠.

<sup>(</sup>٤) الذريعة: الشريف المرتضى ( ت٤٣٦ه) ٢٠/ ٦٦٥.

<sup>(</sup>٥) التبيان في تفسير القرآن ، ٦/ ٥٤٧ ـ ٥٤٨

بينما يرى الفقهاء المتأخرون، أن المرجِع في الشبهاتِ الحكمية (الوجوبية-التحريمية) هو البراءة العقلية، لحكم العقل العملي بـ (قبح العقاب بـلا بيان) قطعي واصل إلى المكلف، وأمّا الشّكُ في المكلف، فيه إفراغُ الذّمّةِ عن التكليف، لأنّ الاشتغال اليقيني يستدعي الفراغ اليقيني (۱).

وقد تقاربَتُ كلماتُ الأصوليينَ، إلى حدٍ ما في بحوثِهم الأصولية عند تعرضِهم لمسألةِ البراءة العقلية والبراءة الشرعية، حتى عصر الوحيد البهبهاني، ولعلَّ ذلك بسبب المواجهة العلمية آنذاك، بين المدرسة الأصولية وبين المدرسة الإخبارية، ثم تبعه من جاء بعده، ومن جملتِهم الشيخ مرتضى الأنصاري(ت١٢٨١هـ) ومن تتلمذ على يديه (٢).

أما الميرزا القمي (ت١٣٦١ه)، فقد أوضح في قوانينِه أن الأصل في الأشياء قبل ورود الشَّرع هو الإباحة، وإنَّ العقلَ يأمرُ بذلك، فقال: (لا أشكال في جواز إعمال أصل البراءة قبل الشرع، سيّما في الأشياء النافعة الخالية عن المضرة بل العقل يحكم بالإباحة) (٣)، ويظهرُ من كلامِه التصريحُ بحكم العقل بالإباحة مالم يرد بيان من الشرع، غير أنه لم يتعرض إلى نظرية (قبح العقاب بلا بيان) بمصطلحها الفني المتعارف، ولا بمصطلح قريب منه، وإنما عد الحكم في الأشياء الإباحة قبل ورود الشرع.

بينما عد الشيخ مرتضى الأنصاري (ت١٢٨١ه) حكم العقل بقبح العقاب، على شيء من دون بيان للتكليف دليلا من أدلة البراءة على التكاليف المشكوكة، مستدلاً بـ (حكم العقلاء كافة بقبح مؤاخذة المولى عبده على فعل ما يعترف بعدم إعلامه أصلاً على تحريمه)(٤).

فيما ناقش الآخوند الخراساني (ت١٣٢٩ه)، أدلة البراءة من الكتاب والسّنة والإجماع الله أنْ قال: (وأما العقل فإنه قد استقل بقبح العقوبة والمؤاخذة على مخالفة التكليف المجهول بعد الفحص واليأس عن الظفر بما كان حجة عليه فإنهما بدونها عقاب بلا بيان ومؤاخذة بلا برهان، وهما قبيحان بشهادة الوجدان) (٥).

أما الشيخ النائيني (ت١٣٥٥ه) فقال: (وأما العقل فحكمه بالبراءة مما لا يكاد يخفى، لاستقلاله بقبح العقاب بلا بيان واصل إلى المكلف بعد إعمال العبد ما تقتضيه وظيفته من

<sup>(</sup>۱) ينظر: الفوائد الحائرية: الوحيد البهبهاني(ت٢٠٦١ه)،تقديم:محمد مهدي الأصفي( ت٤٣٧): ط٤٢٤/١ه، مطبعة : شريعت، الناشر: مجمع الفكر الإسلامي ، قم – ايران، ص٥٦-٥٨ . و رسائل أصولية، جعفر السبحاني، ص٠٦-٦٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفوائد الحائرية: الوحيد البهبهاني، ص ٦٤-٦٢.

<sup>(</sup>٣) القوانين المحكمة في الأصول المتقنة، الميرزا أبي القاسم القمي( ت١٢٣١ه)شرح وتعليق ،رضا حسين صبح: ط١٤٣١/٣ ه: طبع ونشر: دارالمحجة البيضاء، بيروت– لبنان ، ١٠٧/٣.

<sup>(</sup>٤) فرائد الأصول، ٦/٢٥.

<sup>(</sup>٥) كفاية الأصول، محمد كاظم الخراساني (ت ١٣٢٨ه) تحقيق ونشر : مؤسسة آل البيت لإحياء التراث ، ط ١ (١٤٠٩ ه ، مطبعة مهر ، قم – ايران ، ص٢٣.

الفحص عن حكم الشبهة واليأس عن الظفر به في مضان وجوده، ولا يكفي في صحة المؤاخذة واستحقاق العقوبة مجرد البيان الواقعي مع عدم وصوله إلى المكلف، فإن وجود البيان الواقعي كعدمه غير قابل لأن يكون باعثاً ومحركاً لإرادة العبد مالم يصل إليه ويكون له وجود علمي)(۱)، وذلك لأن الانبعاث يحتاج إلى الوصول.

وذكر المحقق محمد حسن الأصفهاني (ت١٣٦١ه) عند الاستدلال بحكم العقل على البراءة في الشبهات الحكمية أنَّ مدارَ الطاعة والعصيان هو الحكمُ الحقيقي، ولا يكونُ الحكمُ حقيقياً ولا يتقوم إلى بالوصولِ إلى المُكلَّف، حتى يؤثرَ تأثيراً واقعياً، ومع عدمه فلا تكليف حقيقياً في عُهدة المُكلف، لأنَّه لا مخالفة ولا عقابَ في المقام، لأنَّ المخالفة تتحصر في التكليف الحقيقي الواصل إلى المكلف (١٦)، ثم فرق بين عدم العقابِ الناشئ من عدم التكليف، وعدم العقابِ الناشئ من عدم التكليف، وعدم العقابِ الناشئ من عدم وصول التكليف، وما يقول به هو في عدمُ العقاب الناشئ من عدم وصول التكليف، فلا عقابَ حينئذ، كما أنه ادعى أن قاعدة (قبح العقاب بلا بيان) مما أتفق عليه الكل، إلا أن الاختلاف بالتكليف بين الوصول والصدور أمرّ ثابت.

يرى المحققُ السيد أبو القاسم الخوئي(ت١٤١٣ه)، أن حكم العقلِ بالانبعاث أو الانزجار، يعد من آثار التكليف الواصل، وفي حال عدم وصول التكليف يكون العقاب على تركه ومخالفته عقاباً بلا مقتضٍ، وذلك أنَّ مقتضاه الوصول والتنجيز، وحيث لا وصول، فالعقاب إذاً بلا مقتضي وهو قبيح (٦)، ويبين ذلك بقوله: (أن ما يكون محركا للعبد أو زاجراً له إنما هو الوجود العلمي لا الوجود الواقعي، فقد يموت الانسان عطشا والماء في رحله، لجهله بذلك، فكما أن شوق المولى إلى فعل العبد لا يحركه نحوه مالم يصل إليه، كذلك حكمه وإن بلغ من اللزوم والتأكد ما بلغ)(٤).

## ثانياً: أراء المتكلّمين حول قبح العقاب

ومن وجهة نظر علم الكلام والمتكلمين، فقد جرت العادة عندالمتكلمين في تعريفهم للتكليف والحديث عن شروطه، إلى التطرق الى مسألة قبح العقاب بلا بيان على نحو

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول، محمد علي الكاظمي (ت١٣٦٥ه)،تقريرا أبحاث الشيخ النائيني (ت١٣٥٥ه)، ط١-٢٣١ه،٣٦٥/٣٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: نهاية الدراية في شُرح الكفاية محمد حسين الأصفهاني (ت١٣٦١ه): تحقيق: أبو الحسن القائمي:ط٢٩/٢٤ ٥٠ المطبع مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، بيروت – لبنان، ٨٣/٢.

<sup>(</sup>٣) دراسات في عُلم الأصول، على الهاشمي الشاهرودي،تقريراً لأبحاث السيد أبو القاسم الخوئي (ت٤١٣٥)، ط١٩/١١ه، ١٤١٩ه، المطبعة، محمد، الناشر، مركز الغدير للدراسات الإسلامية، ٢٥٨/٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ٢٥٨/٣..

الاختصار والأقلال في توضيح مقاصد المسألة، نتيجة لشدة وضوح المسألة، وبلوغها مرحلة من البداهة والوضوح ما يقطع السبيل على التشكيك بها، لذا يُعد الشيخ الطوسي(ت٤٦٠ه) أوّل من تطرق إلى موضوع (الإعلام) في تعريف (التكليف) حيث يقول: (وإعلام المكلّف ووجوب الفعل أو حسنه أو دلالته عليه شرطٌ في حُسن التكليف من الله، لأنّه من جملة إزاحة العلّة فيما كلّفه)(۱)، ويشترط في موضع آخر من التكليف جملة من الأشياء بما فيهاعلم المكلّف به، وحُسن الأشياء وقبحها، ووجود الطرق والأدلّة الموصلة إليه(۲).

وتطرقنا الى قول العلامة الحلّي (ت٢٦٦ه)، في شرحه لكلم الخواجة نصير الدين الطوسي (ت٦٧٢ه).

وفي توضيح المقداد السيوري (ت٦٦٦ه)، لتعريف العلامة الذي قيد فيه التكليف بشرط الإعلام: (بشرط الإعلام، لأنّ المكلّف إذا لم يعلم بما طلب منه لا يكون مكلّفاً)، وبعدها بين (الإعلام)، ليشمل البيانين العقلي والشرعي، بقوله: (والإعلام إمّا بتكميل عقله فيستدلّ به، أو إرسال الرسل..)(٣).

ومن مجموع ماتطرق له هؤلاء المتكلّمون، يبدوا من ذلك أنّ البيان في ارسال الرسل وإعلام المكلّف من جملة شروط التكليف، وبمعنى أوضح: فأنهما من جملة شروط تنجّزه، كونهما من أركان هذا التنجّز، سواء كان التكليف وجوبيّاً أو تحريميّاً، إلزاميّاً أو غيره، ومتى ما كانا كذلك، فإن التكليف لا يتنجّز حال فقدهما، ومن ثمّ يقبح العقاب بلا بيان.

### ثالثاً:الأدلة على نظرية قبح العقاب بلا بيان

#### أ. الأعراف العقلائية:

تعد الأعرافُ العقلائية من أبرزِ الأدلةِ التي تُساق في إثباتِ نظريةِ (قُبْح العقابِ بلا بيان) ونجدُها واضحةً في بُحوثِ القائلينَ بها من علماء الأصول، وذلك لأنَّ الأعراف العقلائية المتبعة بين الموالي والعبيد؛ لا تؤاخذ العبيد إلا بعد وصول التكليف إليهم بصورة قطعية، أي أن حق الطاعة في نظرهم يكون مشروطاً بالوصول القطعي، ومنه يقاس حق الطاعة شه سبحانه وتعالى، فيكون مشروطا بالوصول أيضاً.

<sup>(</sup>١) الاقتصاد الهادي إلى طريق الرشاد،الشيخ الطوسي(ت٢٠٤ه)،الناشر: مكتبة جامع جهاستون، مطبعة الخيام قم ،ص٦٢.

<sup>(</sup>۲) ينظر: المصدر نفسه، ص٦٨.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين ، ص ٢٧١.

وقد اشار المحقق النائيني (ت١٣٥٥ه)، إلى ذلك حين قال: (وأما الحكم المحتمل فهو بنفسه غير قابل للمحركية أيضاً لتساوي احتمال الوجود مع احتمال العدم ...فالعقاب على مخالفته عند عدم وصوله عقاب على مخالفة حكم لا اقتضاء له للمحركية، ولاريب في قبح ذلك، كما يظهر ذلك بأدنى تأمل في أحوال العبيد مع مواليهم العرفية) (١).

ققد استدل على ما يظهَرُ من معاملة الموالي العرفيين مع عبيدِهم، على عدم مُحرّكية الحكم المُحْتَمل، وأنَّ العقابَ قبيحٌ على مخالفتِه، فاستدلَ بسيرة العقالة وأعرافهم، على أنَّ العقابَ قبيحٌ مع عدم وصولِ البيان كما تقدم.

كما عدَّ مرتضى الحسيني الفيروز آبادي(ت١٤١٠ه)، الأعراف العقلائية دليلاً على نظرية (قبح العقاب بلا بيان) وذلك عند شرحِه لدليل العقل الدال على البراءة والوارد في كلام المحقق الخراساني في كفاية الأصول، إذ قال: (وقد أكد الشيخ أعلى الله مقامه حكم العقل بحكم العقلاء (قال الرابع) من الأدلة حكم العقل بقبح العقاب على شيء من دون بيان التكليف ويشهد له حكم العقلاء كافة بقبح معاقبة المولى على فعل ما يعترف بعد إعلامه أصلا بتحريمه ...)(٢).

هذا وتعد القاعدة (مما تطابق عليها العقلاء على اختلاف مللهم ومذاهبهم وتباين أذواقهم ومستوياتهم وتشعب أزمانهم وبيئاتهم، وقد عبر عنها بعض المشرعين المحدثين بقوله: (لا عقاب بغير قانون) وبالطبع ان مراده بالقانون هو خصوص القانون المبلغ بوسائل التبليغ المتعارفة وإلا فإن التشريع وحده لا يكفي في إيقاع المواطنين تحت طائلة العقاب) (٦).

فيما أكد الشيخ مكارم الشيرازي أنَّها قاعدةٌ عقلائية بقوله: ( . ... ولولا بناء العقلاء على عدم العقاب بلا بيان وإمضاء الشارع لهذا البناء لم يقبح في حكم العقل العقاب بدونه، فوقع الخلط هنا بين الاحكام العقلية المبنية على مسألة الحسن والقبح والاحكام العقلائية الناشئة عن تشريعاتهم وقوانينهم، والفرق بينهما ظاهر كما أن آثارهما مختلفة ... . )(٤).

<sup>(</sup>١) أجود التقريرات: ابو القاسم الخوئي (ت ١٤١٣ه): تقريراً لأبحاث الميرزا النائيني(ت ١٣٥٥ه)، ٣٢٤/٣.

<sup>(</sup>٣) الأصول العامة للفقه المقارن، محمد تقي الحكيم ، النشر/ منشورات ذي القربي ، ط١/ ٤٢٨ هـ، ص٥١٣.

<sup>(ُ</sup>٤) أنوار الاصول، الشيخ مكارم الشيرازيُّ ،تقرير ٰ أحمد القدسي، ٤٦/٤.

#### ب. مفهوم حجية القطع

عُرِّف القطعُ بأنَّه: (الانكشاف التام والرؤية الواضحة لمتعلقة والتي لا يشوبها أدنى شك مهما تضاءل، وهو تعبير آخر عن الجزم والعلم واليقين، فليس للأصوليين معنى خاص يختلف عن المعنى المتعارف للفظ القطع في اللغة وفي المتفاهم العرفي)(١).

والقطع الذي تُطلق عليه الحجية ويتألف منه القياس هو القطع الموضوعي<sup>(۲)</sup>، دون القطع الطريقي، لان الحجة القطع الطريقي، لان الحجة باصطلاح الطريقي، الأدلة الشرعية، باصطلاح المنطقي هي الحد الوسط<sup>(٤)</sup>، وباصطلاح الأصولي عبارة عن الأدلة الشرعية، بينما طريقية القطع ذاتية، لا دخل ليد التشريع فيها، فلا معنى لتدخُّلِ التشريع بما هو قائم بذاتِه، فهو متكونٌ بنفسه (٥).

وأمّا (القطع الموضوعي فيطلق عليه الحجة ويتألف منه القياس حقيقة ... فإنَّ موضوع الدُكم يكونُ بمنْزِلةِ العلَّةِ لثبوتِ ذلك الحكم حيث إن نسبة الموضوعات إلى الأحكام نسبة العلل إلى معلولاتها ....)(٦).

وأما وجه أستدلالهم بمفهوم حجيَّة القطع، هو التَّمسكُ بالمفهومِ المعاكس (٧)، لحجيةِ القطع، وذلك لإثباتِ البراءةِ العقلية عن التكليف، في حال انتفاء القطع.

(١) المعجم الأصولي، محمد صنقور ، ٣٨٧/٢.

<sup>(</sup>٢) القطع الموضوعي: هو الذي يكون مأخوذا في الخطاب ويكون له دخل في الحكم أو في موضوعه وهو على أقسام كثيرة بعضها ممكن وبعضها مستحيل وتوضيحه: أن القطع المأخوذ في الموضوع إما أن يكون قطعا متعلقا بالحكم أو بموضوع ذي حكم أو بموضوع بلا حكم، وهو ما كان القطع بالحكم مأخوذا في موضوع حكم مخالف لمتعلقة كما لو قال إذا علمت بوجوب الجمعة يجب عليك التصدق بدرهم، وهذا من قبيل القطع الموضوعي الممكن ينظر: اصطلاحات الأصول ومعظم أبحاثها،المشكيني،ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) القطع الطريقي: هو الذي يكون طريقا صرفا إلى حكم أو موضوع ذي حكم بحيث لا دخل له في الحكم شرعا ولم يؤخذ في متعلقة بنظر الشارع، فإذا ورد الخمر حرام والبول نجس، فقطعك هنا قطع طريقي سواء تعلق بالحكم الكلي فعلمت بأن الخمر حرام شرعا أو بالموضوع الخارجي فعلمت أن هذا الإناء خمر، إذ الفرض أن الحكم رتب على العنوان الواقعي، ولم يلاحظ الشارع في مقام جعله إلا الحكم الكلي على الموضوع الكلي والقطع طريق إليه عند العقل . ينظر: اصطلاحات الأصول ومعظم أبحاثها، المشكيني، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) الحد الوسط: ويسمى الحد الأوسط أيضا، وهو الحد المشترك لتوسطه بين رفيقيه في نسبة أحدهما الى الآخر، ويسمى أيضا (الحجة) لأنه يحتج به على النسبة بين الحدين الأكبر والأصغر، ويسمى أيضا الواسطة في الإثبات لأنه به يتوسط إثبات الحكم بين الحدين، مثاله لو قلنا: شارب الخمر فاسق وكل فاسق ترد شهادته فشارب الخمر ترد شهادته بحذف الحد الأوسط، ينظر: المنطق، المظفر، ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: فوائد الاصول: محمد علي الكاظمي (ت١٣٦٥ه)،تقريرا لأبحاث الشيخ النائيني (ت١٣٥٥ه)، ٦/٣.

<sup>(</sup>٦) فوائد الأصول،محمد علي الكاظمي (ت١٣٦٥ه)،تقريرًا لأبحاث الشيخ النائيني (ت ١٣٥٥ه)،ط١ (٣٣٢ه، طبع ونشر: مؤسسة التاريخ العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – لبنان: ٩/٣.

<sup>(</sup>٧) المفهوم المعاكس: عرف المفهوم بأنه حكم غير مذكور تستلزمه خصوصية المعنى المذكور، وإنه ينقسم الى قسمين مفهوم الموافقة ومفهوم المخالفة، فالأول: هو المعنى غير المذكور الموافق للمعنى المذكور في الإيجاب والسلب، والثاني: هو المعنى غير المذكور المخالف للمذكور في السلب والايجاب، فهما وصفان للمعنى دون اللفظ، ينظر: اصطلاحات الأصول ومعظم أبحاثها: المشكيني، ص٢٥٠.

وتأتي حجية القطع من قبلِ نفسه من دون جعل جاعل أو اعتبار معتبر (١)، وأمّا (الشك فهو غير قابل للحجية والكاشفية أصلاً ....)(٢).

وتوضيحُ ذلك أنَّ الحُجِّية من اللوازمِ الذاتيةِ للقطع، والقطعُ يؤدي إلى الكشفِ التام، وبالتالي فإنَّ الحجية تتقي بانتفاء الكشفِ التام، لأنَّها من ذاتياتِ الكشف، ومنه يُعلم أنَّ نظرية (قبح العقاب بلا بيان) هي نتيجةٌ لـ (حجية القطع) فهي مستنبطةٌ من مفهومِها المعاكس، فعند انتفاءِ القطع يُقَبح العقابُ لأنَّه لا بيانَ في المقام (٣).

فإذا قطع العبدُ بحكم المولى تنجز عليه التكليف (إذ بالقطع بحكم المولى أو بقيام ما يقطع بحجيته عليه يحتج المولى على عبده العاصي، فيكون قاطعا للعذر كما أن العبد في فرض موافقته لقطعه بالحكم أو بما قطع بحجيته يحتج على مولاه إذا كان القطع أو الطريق مخالفا للواقع فيكون معذرا له) (٤).

وفيما تقدم بيانٌ واضح، على أنَّ القطعَ بحكم المولى، من قبلِ العبد، حجةٌ للمولى على عبده فيما لو خالف قطعَه، وفي المقابلِ لو لم يوافق قطعُ العبد الواقع، فلا يكون العبدُ مؤاخذاً، لأنَّهُ عَملَ وفقاً لما تقتضيه حجيةُ القطعِ فهو معذورٌ حينئذ، وأما حالةُ الشَّك فلا تُتَجِّزُ التكليفَ على العبد فلا يَقْبَحُ العقابُ حينها.

## ج. الأثار المترتبة على نظرية قبح العقاب بلا بيان

من الوجوهِ التي استُدِلَ بها على نظرية (قبح العقاب بلا بيان) والبرهنة عليها، أنَّ التكليفَ لا يكونُ مُحركاً ومنجزاً للعبد إلا بوجوده الواقعي، لا باحتمال صدورهِ فحسب، كما يَذْهَبُ إليه القائلونَ بنظريةِ (حق الطاعة)، وإنَّما يُنَجَّزُ التكليفُ بوجودِهِ العلمي، وإن ذلك قائمٌ في جميع الأغراض الأخرى.

فيرى المُحقق الأصفهاني (ت١٣٦١ه): (أن مدار الاطاعة والعصيان على الحكم الحقيقي، وأن الحكم الحقيقي متقوم بنحو من أنحاء الوصول، لعدم معقولية تأثير الانشاء الواقعي في انقداح الداعي وحينئذ فلا تكليف حقيقي مع عدم الوصول، فلا مخالفة للتكليف الحقيقي فلا عقاب)(٥)، ثم إنَّ عدمَ العقابِ يكونُ بلحاظين، أحدُهما: عدمُ التكليف والآخر:

<sup>(</sup>١) أجود التقريرات، ابو القاسم الخوئي، تقريراً لأبحاث الميرزا النائيني طبع ونشر، بيروت –لبنان.، ٩/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ٩/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مباحث الأصول: الحائري تقريراً لأبحاث السيد محمد باقر الصدر (ت:١٩٨٠م) ط١٤٠٧هـ، طبع ونشر، مطبعة مركز الاعلام الاسلامي، قم-ايران، ق٢-٤٠/٣-٤٨، ظ: نظرية حق الطاعة (١): علي أكبر الحائري: ص٢٩.

<sup>(</sup>٤) أجود التقريرات: أبو القاسم الخوئي (ت: ١٤١٣ه): تقريراً لأبحاث الميرزا النائيني (ت: ١٣٥٥ه) ، ٣/ ١٠٠

<sup>(°)</sup> نهاية الدراية في شرح الكفاية ،محمد حسين الأصفهاني،تحقيق أبو الحسن القائمي، ط٢-٢١٤ (ه- ٢٠٠٨ م، طبع ونشر، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، بيروت – لبنان، ٨٣/٤.

عدمُ وصول التكليف، وقُبْحُ العقابِ بلا بيان مفادُهُ الثاني دون الأول، هذا وإنَّ قبحَ العقابِ بلا بيان متفقٌ فيه، إلا أنَّ تتَجُزَ التكليفِ وتقومَه بالوصولِ الى المكلفِ مختلفٌ فيه (١).

وإنَّ (من الواضح أن الانبعاث نحو عمل، أو الانزجار عنه إنما هو من آثار التكليف الواصل، وما يكون محركاً للعبد نحو عمل أو زاجراً له عنه انَّما هو العلم بالتكليف لا بوجوده الواقعي، فإذا لم يكن التكليف واصلاً الى العبد كان العقاب على مخالفته قبيحاً عقلا) (٢)، والسببُ في كونِ المخالفةِ غير قبيحةٍ إذ (فوت غرض المولى ليس مستنداً إلى تقصير من العبد، بل إلى عدم تمامية البيان من قبل المولى)(٢).

وإنَّ عدم تمامية بيانِ المولى التكاليف، تعذِّر العبد عند المخالفة، كما أنَّ ما يظهر من كلماتِ الأصوليين، لا يخرجُ عن مفادِ ما ذُكِرَ سابقاً، فلا يؤاخذ المولى عبده على مخالفة التكاليف الصادرة، لأنها غير مُنَجَّزة.

والترم أصحاب نظرية (قبح العقاب بلا بيان) بالبراءة العقلية في المواردِ المظنونة والمحتملة، وبهذا يرفعون اليد عنها ويذهبون إلى تتجيز الحكم الظاهري في هذه الحالة، فتتقي البراءة العقلية، مع أنَّ ذلك خلاف مقتضاها المعلوم، ومن المعلوم أنَّ هذا لا يتمُّ بناءً على نظريةِ (قبح العقاب بلا بيان) إذ إنَّه لا بيان في المقام، فلا الأمارة ولا الأصل العملي توجبان البيان والقطع بالتكليف، وقد حدد مشهورُ الفقهاء السبب في بيان تقديم الأمارة والأصل المثبتين للتكليف على البراءة العقلية، وذلك بمجموعة بياناتٍ تُبْحَثُ عادةً عند عنوان (قيام الأمارة والأصل مقام القطع الطريقي) (أ)، ويتلخصُ بيانُ المشهورِ بأنَّ سببَ تقديمِ الأمارة والأصل مقام القطع الطريقي (أ).

وبما أنَّ التنجيزَ منحصر في التكاليفِ المقطوعة فحسب، فلا يمكن أن تدخل التكاليف المظنونة أو المحتملة في هذا التنجيز؛ لأن الظنّ لا يكون حجّة من دون جعل، وحجيتُه تكون مخالفه لنظرية (قبح العقاب بلا بيان) ومخصصة لها، وإنَّ تخصيصَ القانونِ العقليّ غيرُ معقول<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) نهاية الدراية في شرح الكفاية ،محمد حسين الأصفهاني، ٨٣/٤.

<sup>(</sup>٢) مصباح الأصول: محمد الواعظ الحسيني البهسودي (ت ١٣٩٨ه): تقريراً لأبحاث السيد ابو القاسم الخوئي (ت١٤١٣ه) ط ١٩٨٨م، مطبعة الآداب ،الناشر: منشورات مدرسة دار العلم ، النجف الأشرف – العراق، ٣٦٦-٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ٢/٥٥٥-٣٦٦.

<sup>(</sup>٤) فرائد الاصول،مرتضى الانصاري (ت١٢٨١هـ)، الناشر، مجمع الفكر الإسلامي، قم ايران، ٥٣/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: فوائد الاصول، النائيني، ١٥٣/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مباحث الأصول: كاظّم الحسيني الحائري: تقريراً لأبحاث السيد محمد باقر الصدر (ت٤٠٠ه) ق٢-٣ /٤٨.

كما أنَّ هناكَ نصوصاً أخرى للقائلينَ بـ (قبح العقاب بـ لا بيان) تستثني موردَ الظنِ من جريانِها .

يقول الشيخ الأنصاري(ت١٨١ه) في الفرائد: (أنه لا شك في حكم العقل والنقل برجمان الاحتياط مطلقاً، حتى فيما إذا كان هناك أمارة على الحل مغنية عن أصالة الاباحة، إلا أنه لا ريب في أن الاحتياط في الجميع موجب لاختلال النظام ... فلا يجوز الأمر به من الحكيم) (١)، وذهب الأخوند(ت١٣٦٩ه)، في كفاية الأصول للقول: (... بالنسبة إلى عدم وجوب الاحتياط التام بلا كلام، فيما يوجب عسره اختلال النظام، وأما فيما لا يوجب، فمحل نظر بل منع، لعدم حكومة قاعدة نفى العسر والحرج على قاعدة الاحتياط) (١).

فيما أفاد السيد الروحاني(ت ١٤١٧ه) في المنتقى بقوله: (إن التكليف في صورة الاحتمال له إمكان الداعوية ، إذ الداعي ليس هو نفس الأمر فإنه سابق على العمل وجوداً ... وإن الداعي هو موافقة الأمروامتثاله والموافقة يمكن أن تكون داعية في ظرف الاحتمال كما في موارد الاحتياط) (٣).

ويحاول المحقق النائيني(ت ١٣٥٥هـ) إثبات أن نظرية (قبح العقاب بلا بيان) تشمل جميع التكاليف سواء المظنونة منها، أم المحتملة على تفصيل في الأخير، وفيما يلي نلخص رأيَ المحقق النائيني في أهمية النظرية لتشْمُلَ حالةَ الظَّن وكالأتي (٤):

١. إنَّ ما يظهر من كلمات المحقق الانصاري والخراساني عدم جريان البراءة بـ (قبح العقاب بلا بيان) في حالتي الظن بالوجوب أو الحرمة.

٢. إنَّ شرط العملِ بالظن هو الحبِّية، ومع عدم حبيته، فلا يكون بياناً، وعليه لا يكون مانعاً من جريان نظرية (قبح العقاب بلا بيان).

٣. موضوعُ نظرية (قبح العقاب بلا بيان) لا يقتصر على الشك فحسب، وإنَّما جميع ما لا يكون حجةً وبياناً، فكل ظنِّ لا يكونُ حجةً يجري عليه حكم الشك ويَقْبُح معه العقاب.

وأمّا في موارد الاحتمال فالذي يظهر من كلماتِ المحقق النائيني التفصيل في ذلك، لأنه يرى إن: ( ... المحركية والباعثية تتوقف على وصول الحكم بنحو من أنحاء الوصول ومع عدمه يكون المكلف في حيرة وضلال، فتارة تكون ملاكاتها من الاهمية بمرتبة تقتضي جعلا آخر في ظرف الشك يوجب كون الحكم الواقعي واصلا بطريقه ومتنجزا ولو مع

<sup>(</sup>١) فرائد الاصول، مرتضى الانصاري (ت١٢٨١هـ)، ١٣٧/٢.

<sup>(</sup>٢) كفاية الاصول الأخوند الخراساني، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٣) مِنتقى الأصول، عبد الصاحب الحكيم (ت٥٠٤٠ه)، تقريراً لأبحاث السيد محمد الحسيني الروحاني، ٤٤٤/٤.

<sup>(</sup>٤) أجودَ التقريرات: أبو القاسم الخوئي (تُ ١٤١٣ه)،تقريراً لأبحاث الميرزا النائيني (ت٥٥٥٦ه)،٣٢٠٠٪.

الجهل به كما في موارد إيجاب الاحتياط أو أصالة الحرمة، وأخرى لاتكون تلك الملاكات مقتضية الجعل نفس الأحكام الواقعية من دون أن تستتبع لجعل آخر في ظرف الجهل أما في القسم الأول فلا ريب في أن حكم الشارع بوجوب الاحتياط أو أصالة الحرمة كما في موارد الفروج والدماء في الجملة، راجع إلى إيجاب الاحتياط في الدقة ، إذ الحكم بها أيضا ينشأ في الاهتمام بالأحكام الواقعية في موردها يوجب تنجز الواقع في ظرف الإصابة)(١).

لذا يتبين من خلل أقوال المحقق النائيني أنَّ نظرية (قبح العقاب بلا بيان) تشْمل التكاليف المظنونة والمحتملة، وبالتالي فإنَّ النظرية لا تقتصر على موردِ الشَّكِ فقط، وأنما هي عامة لجميع الحالات.

ولا بد من القول بأن وجوب دفع الضرر المظنون الذي يدركه العقل يعارضه مدرك عقلي آخر ،فإذا أخل العبد بماتقتضيه وظيفته بترك الفحص والسؤال عن مراد المولى وأعتمد على الشك فهذا ما يطلق عليه قبح العقاب بلا بيان.

ويبدو من خلال ذلك أنّ قاعدة "قبح العقاب بلا بيان"، لم يتطرق لها المتقدّمون بهذا العنوان، ولكنّها بحثت من قبل المتأخرين بهذا العنوان، إلا أنّ هناك أشارات تدل على أنها بحثت أو تم التطرق أليها في طيّات العديد من البحوث الفقهيّة؛ والتي تعد فيها دليلاً من أدلّتهم، فكان أثر المباني والمسائل الكلامية واضحاً في العديد من الموارد، ومن أهم هذه الموارد: ١- الحكم بالإباحة العقليّة عند الشكّ في التكليف. ٢ - الحكم بالإباحة العقليّة عند عدم الدليل على الحكم الشرعي. ٣ - الأصل في الأشياء الإباحة. ٤ - عدم جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة. ٥ . عدم جواز إثبات حكم شرعي إلا بدليل شرعي.

بالإضافة إلى أن هناك آثاراً أخرى، فمن الممكن العثور عليها عند الحديث حول الأدلّة العقليّة سواء كان على الإباحة أو على البراءة؛ حيث كانت هذه القاعدة من أهمّ أدلّتهم على ذلك، ومن هذه الموارد العقليّة بحثهم في قبح التكليف بما لا يطاق، وأصالتي: البراءة والإباحة، وعدم الدليل دليل العدم وهو أنه لو لم يثبت دليل على شيء وجب نفيه.

<sup>(</sup>١) أجود التقريرات: أبو القاسم الخوئي (ت:١٣٤٥)، تقريراً لأبحاث الميرزا النائيني (ت:٥١٣٥٥)، ٨١/٢.

# المطلب الثالث: التضاد بين الأحكام

### أولاً: التضاد لغةً وأصطلاحاً:

أ.التضاد في اللغة: قال الخليل بن أحمد الفراهيدي(ت١٠٠٥): (الضد كل شيء ضاد شيئًا ليغلبه، والسواد ضد البياض، والموت ضد الحياة، تقول هذا ضده وضديده، والليل ضد النهار إذا جاء هذا ذهب ذاك، ويجمع على الأضداد)(١)، وإلى ذات المعني ذهب الأزهري(ت٢٠٠ه)(١)، وابن منظور (ت٢١٠ه)(١)، وفي معجم مقاييس اللغة: (ضد: الضاد والدال كلمتان متباينتان في القياس، فالأولى الضد ضد الشيء، والمتضادان الشيئان، لا يجوز اجتماعهما في وقت واحد، كالليل والنهار، والكلمة الأخرى الضد وهو الملء بفتح الضاد يقال ضد القربة أي: ملأها ضدًا)(١).

وذكره الفيومي(٢٠٠٧ه) في المصباح المنير: (الضد هو النظير والكفء والجمع أضداد، قال أبو عمرو الضد مثل الشيء والضد خلافه، وضاد مضادة إذ باينه مخالفة، والمتضادان اللذان لا يجتمعان كالليل والنهار)<sup>(٥)</sup>، وقال الزبيدي(٢٠٠٥ه): (الضد بالكسر كل شيء ضاد شيئًا ليقلبه، السواد ضد البياض، والموت ضد الحياة، ويقال: لا ضد له ولا ضديد يدله أي: لا نظير له ولا كفء له، ويقال: لقي القوم أضدادهم وأندادهم أي: أقرانهم)<sup>(٢)</sup>.

ب. التضاد في الاصطلاح: جاء في تعريفات المتكلِّمين والأصوليين واللغوبين للتضاد، أنها متقاربة المعنى، فلا يختلف تعريف التضاد في الاصطلاح كثيرًا عما ذكر في عمومات التعريف في اللغة، إلا أنه عُرِّف بعدة تعريفات نذكر من بينها: ذكره السجستاني ( ٢٠٥٠ م) في (كتاب الأضداد): (أن التضاد يعد جنسًا من أجناس الكلام عند العرب، يقصد به أن تؤدي اللفظة الواحدة معنيين مختلفين متضادين، تنبيء كل لفظة عن المعنى الذي تحتها، وتدل عليه وتوضح تأويله) (١)، وعرَّفه الزركشي (٢٠٤٥م) بأنَّه: (تسمية الشَّيء باسم ضِدِّه ) (١).

ومن عرَّف بقول ه: (هو عند الجمهورِ يُقال لموجودٍ في الخارج مساوٍ في القوةِ لموجودٍ آخرَ ممانع له، ويُقال: وقد يُراد بالضدِّ المنافي بحيث يمتنعُ اجتماعُهما في الوجود)(٩).

<sup>(</sup>١) العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي(ت١٧٠هـ)تحقيق عبد الحميد هنداوي، الناشر : دار الكتب العلمية، مادة (ضد).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تهذيب اللغة، أبومنصور مُحمد بن أحمد الأزهري، تحقيق رياض زكي قاسم، دار المعرفة، بيروت، ه ، مادة (ضد).

<sup>(</sup>٣) ينظر السان العرب ،ابن منظور ، مادة (ضد).

<sup>(</sup>٤) متخير الألفاظ، ابن فارس، تحقيق هلال ناجي، المكتب الدائم لتنسيق التعريب في الوطن العربي، المغرب، مادة (ضد).

<sup>(ُ</sup>هُ) المصباح المنير ، أحمد بن محمد بن على الفيوّمي(ت٧٧٠هـ)، دار الحديث، القاهّرة، ط١/ ١٤٢٣ ه، مادة (ضد).

<sup>(</sup>٦) تاج العروس ، الزبيدي ، دراسة وتحقيق : علي شيري ، الناشر : دار الفكر، بيروت لبنان ١٤١٤هـ ، مادة (ضد).

<sup>(</sup>٧) الأضداد، السجستاني، تحقيق، محمد عبدالقادر أحمد، دار المعارف، القاهرة، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٨) البحر المحيط، بدر الدين بن محمد الزركشي ١٢/١٥.

<sup>(</sup>٩) الأضداد، ابن الأنباري ،تحقيق، محمد أبوالفضل إبراهيم ، نشر المكتبة العصرية، بيروت – لبنان ، ص١ وما بعدها.

وعرَّف أيضاً: (هو اللفظ الدَّال على معنيين متقابلين)<sup>(۱)</sup>، وجاء في تعريف إبراهيم بن فتحي عبدالمقتدر بأنه: ( لفظةٌ واحدة تحمل المعنى وعكسه)<sup>(۱)</sup>.

وهناك من عرَّف: (اللفظ المستعمل في معنيَيْن متضادَّيْن) ، والمُتَضَادَّانِ: (اللذان لا يجتمعان كالليل والنهار)<sup>(۱)</sup>.

وفي أصطلاح المتكلمين: (عبارة عما لا يجتمعان في شيء واحد من جهة واحدة ، وقد يكونان وجودين كما في السواد والبياض، وقد يكون أحدهما سلباً وعدماً كما في الوجود والعدم)(1)، والضد: (وهو ما حُمل حمل التضاد، والتضاد هو اقتسام الشيئين طرفي البعد تحت جنس واحد، فإذا وقع أحد الضدين ارتفع الآخر)(٥).

ويشترط المتكلمون لوقوع التضاد أن يكون بين أنواع الجنس الواحد، فلا تضاد بين أنواع متدرجة من أجناس مختلفة، فالتضاد بين السواد والبياض واقع تحت جنس اللون<sup>(۱)</sup>.

# ثانياً: تصور التناقض والتضاد في الأحكام

قسم علماء الأصول الحكم إلى تكليفي ووضعي، وتعد هذه من أهم التقسيمات للحكم الشرعي؛ ويقسّم أيضاً إلى أحكام أولية وأحكام ثانوية، والأحكام الولائية والحكومتية وغيرها من التقسيمات، وأختلف علماء أصول المدارس الاسلامية على تعريفها، فنجد أن السيد محمد باقر الصدر تثيّر (ت٠٠١ه) قد بين ذلك بقوله: (لكل واحد من الاحكام التكليفية الخمسة مبادئ تتفق مع طبيعته، فمبادئ الوجوب هي الارادة الشديدة، ومن ورائها المصلحة البالغة درجة عالية تأبى عن الترخيص في المخالفة، ومبادئ الحرمة هي المبغوضية الشديدة، ومن ورائها المفسدة البالغة إلى الدرجة نفسها، والاستحباب والكراهة يتولدان عن مبادئ من نفس النوع، ولكنها أضعف درجة بنحو يسمح المولى معها بترك المستحب وبارتكاب المكروه)(١).

<sup>(</sup>۱) الراموز على الصحاح ، السيد محمد بن السيد حسن (ت ٨٦٦هـ)،تحقيق: د محمد علي عبد الكريم الرديني، الناشر: دار أسامة – دمشق ، ط١٩٨٦/٢ م ، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) مكانة السنة في التشريع، إبراهيم فتحى ، ص ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، الفيومي، مادة: "ضد".

<sup>(</sup>٤) موسوعة مصطلحات علم الكلام الإسلامي، سميح دغيم،١ / ٧٨١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، ٧٢١/١ ..

<sup>(</sup>٦) كشاف اصطلاحات الفنون للتهانوي ، ٨٧٣/٢ - ٨٧٦ ، الهند: ١٤٠٤ه.

<sup>(</sup>٧) دروس في علم الأصول:محمد باقر الصدر، ١٧٧/١.

ومن قال: إن الوجوب: ناشئ عن مصلحة أوجبت تولّد إرادة بحجم تلك المصلحة التي بلغت مبلغا لا يسمح معها بالترخيص في ترك متعلقها، وأمّا الحرمة فهي ناشئة عن مفسدة شديدة أوجبت تولّد كراهة ومبغوضية بحجم تلك المفسدة التي بلغت مبلغا لا يسمح معها بالترخيص في فعل متعلق تلك المفسدة (۱).

أما الأشاعرة والمعتزلة، فقالوا بتعريف القاضي الباقلاني (ت٢٠٤ه) في (التقريب والإرشاد) معرفاً الواجب: (أما حد الواجب فإنه: ما وجب اللوم والذم بتركه من حيث هو ترك له)(٢)، وقد تبنى الغزالي (ت٥٠٥ه) تعريف القاضي فقام بأيضاحه وبيانه، فعلق عليه بقوله: (لأن الذم أمر ناجز، والعقوبة مشكوك فيها)(٣).

ولـذا تـرى أن معظـم الأشـاعرة أخـذوا بتعريـف القاضـي البـاقلاني، وإن أختلفـت عبـارات بعضـهم، وتباينـت ألفـاظهم، غيـر أنهـا تحـتفظ بـالروح المذهبيـة الأشـعرية لهـذا التعريـف، مـنهم الجويني(ت٤٧٨ه)، والآمدي(ت٢٩١ه) والأسنوي (ت٢٩٦ه).

وعن ما قاله به الجويني وتلميذه الغزالي (٥٠٥ه)، أخذ أغلب المعتزلة تعريفهما وإن أختلفت تسميتهم بلفظ (قوم) أو (قائلون)، إلى أن الواجب (هو الذي يستحق المكلف العقاب على تركه) (٥).

والخلف بين المعتزلة والأشاعرة في تعريف الواجب مبني على أصول كلامية خلافية، وهي:

أن تعريف المعتزلة للواجب مبني عندهم على أصلهم في العدل الإلهي والذي يشتركون به مع مدرسة أهل البيت على ومن خلاله أطلق عليهم والأمامية بالعدلية ، وهو أحد أصولهم الخمسة، إذ يوجبون به على الله معاقبة مخالف الواجب، كما يجب عليه ثواب فاعله، ومبني أيضاً على أصلهم في الوعد والوعيد، وكلا الأصلين يترتب عنهما القول ب(الاستحقاق) الذي هو من مستلزمات حد الواجب عند المعتزلة (٢).

أما الأشاعرة فأصولهم لا توجب على الله تعالى شيئا، ولا استحقاق عليه سبحانه، لأن الاستحقاق عند الأشاعرة في حق الله تعالى باطل، لأجل ذلك اعترض الغزالي على تعريف

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح الأصول من الحلقة الثانية، محمد الصنكور البحراني، مطبعة، عترت، الناشر، نقش، قم – ايران ، ١/ ٣٠ .

<sup>(</sup>۲) التقريب والإرشاد ۲۹۳/۱.

<sup>(</sup>٣) المستصفى ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البرهان في أصول الفقه،الجويني، ٢١٤/١ والإحكام في أصول الأحكام ، الآمدي، ١٣٩/١ و نهاية السؤل، ٧٣/١.

<sup>(°)</sup> البرهان ۲۳۱/۱. و المستصفى ۲۱۱۱۱.

<sup>(ُ</sup>٦) ينظُر: شرح الأصول الخمسة : القاضي عبد الجبار (ت ٤١٥ هـ)،حقّقه وقدّم له الدكتور عبد الكريم عثمان ، ط٣ /١٩٩٦ - مكتبة و هبه بالقاهرة، ص٢٠١، ٢٠٩.

الواجب عند المعتزلة بقوله: (بأن الواجب قد يعفى عن العقوبة على تركه، ولا يخرج عن كونه واجبا، لأن الوجوب ناجز والعقاب منتظر)(١).

ومن هذا ترى أن الخلاف بين العدلية والأشاعرة في مسائل عديدة من علم الكلام، يعود إلى خلاف في المباني العقدية التي أثرت في قضايا متعددة في المباني الأصولية والفقهية، منها قضايا الأحكام التكليفيه الخمسة، وفي قضية التحسين والتقبيح العقليين، فذهب العدلية على ضوء ذلك إلى أنه يجب على الله مكافأة كل من يفعل الحسن، ويعاقب كل من يرتكب القبيح، وهو على غير ماذهبت اليه الأشاعرة.

# ثالثاً:التضاد بين الاحكام:

تطرق السيد الشهيد الصدر (ت١٤٠٠ه)، الى موضوع التضاد بين الأحكام في حالة قيام المكلف بأداء واجب ويشتبه في عمل محرم فيقول: نجد أن بين الأحكام التكليفية تنافياً وتضاداً، يؤدي إلى إستحالة اجتماع نوعين منها في فعل واحد، ومرد هذا التنافي إلى التنافر بين الملك والأرادة (مبادئ تلك الاحكام)، ويقع جل الخلاف في الملك ، وأما على مستوى الاعتبار فقط فلا يوجد تنافر، إذ لا تنافي بين الاعتبارات إذا جردت عن الملاك والارادة. وعلى هذا الأساس لايمكن اجتماع الأمر والنهي في نفس اللحاظ (٢).

وجاء تقريرات لمحاضرات السيد السيستاني دام ظله الوارف: (التضاد بين الأحكام الخمسة: وهل هو تضاد حقيقي أم تضاد اعتباري أم تضاد عرضي باعتبار مرحلة المبدأ أو مرحلة المنتهى، ومما يتفرع على البحث حول تضاد الأحكام البحث حول امكان اجتماع الأمر والنهي مع أنهما ضدان أو امتناعه والبحث حول كيفية الجمع بين الحكم الظاهري والواقعي مع تضادهما) (٣).

ويقول الشيخ محمد صنقور في شرحه الحلقات وفيما يخص مبحث التضاد بين الأحكام من الأحكام: (أن دعوى التضاد بين الأحكام مرجعها إلى التضاد بين مبادئ تلك الأحكام من المصالح والمفاسد والمبغوضية والمحبوبية ، فاستحالة اجتماع الوجوب والحرمة منشؤه

<sup>(</sup>١) المستصفى: أبو حامد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، تحقيق: محمد عبد السلام،دار الكتب العلمية، ط١/ ١٤١٣هـ ٢١١/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر : دروس في علم الأصول ، الحلقة الثانية ، السيد محمد باقر الصدر ، ١٧٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) الرافد في علم الأصول ، محاضرات السيد السيستاني ، السيد منير عدنان القطيفي ، ١/١٥ .

استحالة أن يكون هذا الفعل مشتملا على مصلحة تامة ومفسدة تامة وإرادة تامة ومبغوضية تامة ) (١).

ومن هذا يتضح أن التضاد مابين الأحكام هو تتافر مابين مباديء الأحكام من ملاك وأرادة وحقيقة الحكم، وهذا التتافي أو التنافر مابين الأحكام وبقية الأقسام الأخرى هو من الارتباط بين الأحكام كونها من المبادئ التصورية والتصديقية، فالبحث الأصولي فيما إذا كان وجوب الشيء يستلزم حرمة ضده أولا ، فيتوقف البحث عن حقيقة الوجوب ولوازم ثبوته العقلية، لأن العقل يدرك العلاقة بين الأشياء، وله القدرة على أدراك العلاقة القائمة بين الأحكام، والأستفادة منها في الكشف عن وجود حكم أو عدمه، وبطبيعة الحال لا يمكن أن يكون هذا التضاد من منشيء الأحكام سبحانه وتعالى، لأن هذا محال على الله سبحانه وتعالى وهو منزه عن كل شيء، وهذا المحذور قد أقر وحقق في علم الكلام بأن المشرع حكيم ، لايمكن تصور وقوع التضاد في الحكام لأنه يعود على الله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) شرح الأصول من الحلقة الثانية، محمد صنقور علي البحراني، ٣٣/١ .

# المبحث الثالث: الأثار المتعلقة بالمحكوم عليه ( المكلف )

المحكوم عليه: وهو المكلف باعتبار مايصدر عنه من فعل، أو هو المأمور الذي يتعلق به الخطاب الشرعي، أي أنّه الذي تدور حوله مسألة التكليف كونها تتعلق بأوامر المولى عزوجل للعبد وألزامه بها، وكما أنّ الشريعة أرتبطت بفعل المكلّف، فإن الأصول الأعتقادية لها تأثيرٌ مباشرٌ في فعل المكلف وسلوكه، كون أرتباطها بوجود الله سبحانه وتعالى أو صفاته وأفعاله ، بل هي تعد في أصل تشريعها وإنشائها فعلاً من أفعاله سبحانه وتعالى ولطفاً من ألطافه، ولا دخل للمكلف بها إلا من حيث الأمتثال، كما للشريعة من ارتباط بفعل المكلّف، وهناك العديد من المسائل المتعلقه بالمكلف والتي لها صلة بأفعاله، من حيث كونه موجوداً، وأن الخطاب موجة له، وأن يكون له القدرة على تمييز الأشياء بحيث يستثنى من التكليف المجنون والصبى .

# المطلب الأول: وجود المكلف، أو تكليف المعدوم

يعد وجود المكلّف من المسائل المرتبطة بالتكليف، لاستحالة تكليف المعدوم الغير الموجود، وبما أن العقلاء يقرون بأن تكليف الجمادات والعجماوات قبيحاً فالأولى أن يكون تكليف المعدوم قبيحاً.

يقول الشيخ الطوسي (ت٤٦٠ه): (لا يخلو أن يكون في ابتداء الخلق غرض أو لا غرض فيه، فإن كان لا غرض فيه فهو عبث، وذلك قبيح لا يجوز عليه تعالى، وإن كان فيه غرض لا يخلو أن يكون فيه غرض قبيح أو حسن، فالقبيح هو أن يقصد بخلق الخلق الإضرار بهم، وذلك قبيح لا يجوز على الحكيم، والغرض الحسن لا يكون إلا بحصول النفع فيه )(١).

وقالت الأشاعرة بجواز تكليف المعدوم، بل أنه لا تكليف شرعاً عندهم إلا المعدوم لقدم التكليف عندهم بقدم ما به التكليف وهو الكلام النفسي<sup>(۱)</sup>، وهذه من المسائل التي ظهرت أول مرة في علم الكلام وانسحبت الى علم الأصول والتأثر واضح وجلى.

يقول الرازي (ت٢٠٦ه): (ان سائر الفرق انكروا ذلك) (٢)، لكن هذا الانكار منسوب اساساً الى المعتزلة وبعض الاحناف (٤)، والأشاعرة ومن وافقهم أستدلوا بجواز تكليف المعدوم بما قاله

<sup>(</sup>١) الاقتصاد فيما يتعلق بالاعتقاد، محمد بن الحسن الطوسي، الناشر، دار الأضواء، ١٩٨٦م.، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأحكام، الأمدي، ١٥٣/١. والكلام النفسي: وهو المعنى القائم بالنفس ، الذى يتم التعبير عنه بالكلام اللفظى ، فلا يمكن معرفة ما يدور فى نفس أى انسان الابما ينطق به من حروف ، فأتفقت الاشاعرة على وجود نوع آخر من الكلام غير النوع اللفظى المعروف وقد سموه بالكلام النفسى ينظر: البيان فى تفسير القرآن ،السيد الخوئى،ص٤١٦-٤١٤.

<sup>(</sup>٣) المحصول: أبو عبد الله الفخر الدين الرازي، تحقيق: طه العلواني، الناشر: مؤسسة الرسالة ، ط٣/ ١٤١٨ هـ ٢٢٨/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن النجار ، شرح الكوكب المنير ١٣/١٥.

الباقلاني (ت٤٠٢ه): (إنا في عصرنا مأمورون بأمر الرسول ، ولاشك انا كنا معدومين عند صدور ذلك الامر، وقد أجمع المسلمون على استحالة ثبوت امر مجدد من الله تعالى من غير تبليغ مبلغ ورسالة مرسل فمن بلغه القرآن فقد انذر بانذار النبي الله الله عند الله عند

ويرى الشيخ الطوسي(ت٤٦٠ه) في صفات الملكف: (فإذا ثبت ذلك فالمكلف هو الحي، لأن من ليس بحى لا يحسن تكليفه) (٢).

والكلوذاني (ت٥٠٠ه) وهو من الحنابله فاستشهدعلى ذلك بعده ايات منها قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾(٣)، والمراد من ذلك جميع أمته فقد خاطبهم وهم معدومون لقوله تعالى: ﴿...لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ...﴾(٤)، والمعدوم قد يبلغه ذلك اذا وجد(٥).

أما الامدي(ت٦٣١ه) فيقول: (هذا الانكار منسوب الى المعتزلة وبعض الاحتاف، لا الى سائر الفرق أو الى جميع الطوائف)<sup>(١)</sup>، يقول العلامة الحلي (ت٢٢٦ه): (وأما ما يرجع إلى الفعل فأمران: أحدهما: إمكان وجوده، والثاني: كون الفعل قد اشتمل على صفة زائدة على حسنه بأن يكون واجبا أو مندوبا، وإن كان التكليف ترك فعل فإما أن يكون الفعل قبيحا أو يكون الإخلال به أولى من فعله) (٧).

أما ابن مفلح (ت٢٦٣ه) وهو من الحنابلة فقال: (يجوز تكليف المعدوم بمعنى ان الخطاب يعمه اذا وجد اهلا ولايحتاج خطابا آخر عند اصحابنا) (^).

وأعترض الأسنوي (ت٧٧٦ه) على دليل الأشاعرة، فالامر الوارد منه إخبار بأن الله تعالى سيأمرهم عند وجودهم فلم يحصل الأمر عند وجود المأمور وأجيب بأن أمر الله تعالى في الازل يعد أيضا إخباراً بأنهم سيكلفون عند وجودهم مستجمعين شرائط التكليف (٩).

فتجد أن الغالبية العظمى من الحنفية والحنابلة يثبتون جواز تكليف المعدوم وإن اختلف بعضهم في بعض الجزيئات، قال ابن عبد الشكور (١١١٩هـ) من الاحناف (المعدوم مكلف خلافاً للمعتزلة)(١٠٠).

<sup>(</sup>١) التلخيص: الجويني ، ٢/١٥-٤٥٣. المحصول، الرازي،١/٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) الاقتصاد، الشيخ الطوسي، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف الآية (١٥٨).

<sup>(</sup>٤) سورة الانعام الآية:(١٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر: علاقة علم اصول الفقه بعلم الكلام ، د محمد علي الجيلاني ،ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الأحكام، الآمدي، ٢١٩/١.

<sup>(ُ</sup>٧) كشفّ المراد في شرح تجريد الاعتقاد ، العلامة الحلي ، ص ٤٣٧.

<sup>(</sup>٨) ينظر: اصول الفقه، ٢٩٥/١.(٩) نهاية السول، الاسنوي، ١٤٥/١.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: مسلم الثبوت ( مع فواتح الرحموت) ١٤٦/١٠.

إلا أن الأشاعرة قالوا: إن هذا الاعتراض مبني على قاعدة التحسين والتقبيح العقليين وهي باطله عندهم ومعنى ذلك إنها لاتصلح لألزامهم والرد عليهم (١).

ويذكر الجويني(ت٢٧٨ه)، أن الباقلاني أستدل بأنه يصبح منا توجيه الامر على العاجز بشرط ان يقدر وهو لاخلاف فيه (٢)، ويضيف أيضاً: بأنه استدل بأن الأمر بالمعدوم جائز على تقدير الايجاد وكذلك امر المعدوم على تقدير الوجود (٣)، ومن الأدلة التي يقولون بها، إن الأمر بالوصية يعد بمثابة أمر المعدوم، اذا وجد متاهلاً فإن الوالد لو وصبى عند موته لمن سيوجد بعده من أولاده بوصية يصير الولد بتقدير وجوده وفهمه مكلفاً بوصية والده (٤)، وعندما يقول الأشاعرة: إن المعدوم ليس بشيء، فهم ألزموا أنفسهم بإن المأمور ليس بشيء مادام معدوما، وهذا مايقول به المعتزلة، وعليه فلا مأمور اصلاً او لاشيء اصلاً هو مأمور وهذا تناقض؛ لأنهم ينفون شيئية المعدوم ثم يجعلونه مأموراً وهو لاشيء (٥).

وخلاصه القول عند الأشاعرة إن المعدوم مقدور عليه قبل وجوده بمعنى إنَّ الله تعالى قادر على قلبه وجوداً على شرط الوجود فكذلك يكون الأمر أمر بالمعدوم على شرط الوجود (٦).

واستشكل الجويني (ت ٤٧٨ه)، وهو أحد كبار الأشاعرة لما يقوله أصحابه، ورد أدلتهم ووصف بعضها بأنه ركيك، وعد القول بأن المعدوم مأمور على تقدير الوجود تلبيساً مؤكداً بيقين أن الوجود شرط في كون المأمور مأموراً  $(^{\vee})$ ، وهذا مايراه بعض الأشاعرة إنه ميل منه نحو مايقول به المعتزلة والاشكال عند الجويني (ت ٤٧٨ه) أن الكلام الازلي ليس تقديراً حتى يقال أنه خطاب أو أمر على تقدير الوجود ولم يجزم بموقف واضح يحل به مااعتبره معضلة  $(^{\circ})$ .

وهو مايدل على أن صعوبة المسألة، كون منشأها يعود الى قضايا كلامية معقدة، ممايثبت كون المسألة ليست مسألة أصولية، وأنما نقلت كما هي من علم الكلام الى علم اصول الفقه، والمهم أنه لايترتب عليها عمل والخلاف فيها افتراضي مبني على تقدير الوجود (١٠٠).

<sup>(</sup>١) تحفة المسؤول، الرهوني ، ١٣١/١ . ومناهج العقول، لبدخشي، ١٣٢١-١٣٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر:التلخيص، الجويني، ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الاحكام، الامدي ، ١/٩١٦ وشرح الكوكب المنير، ابن النجار ، ١٤/١٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: علاقة علم اصول الفقه بعلم الكلام ، د محمد علي الجيلاني ،ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر التلخيص ، الجويني ، ١/١٥٥-٤٥٧.

<sup>(</sup>٧) البرهان: الجويني تحقيق: صلاح بن محمد بن عويضة، الناشر دار الكتب العلمية، ط١/ ١٤١٨هـ، ١٩٢/١- ١٩٥٠

<sup>(</sup>۸) البحر المحيط، الزركشي ، ۲۸۰/۱.(۹) البرهان، الجويني، ۱۹۰۱.

وهذا الخلاف بالنسبه الى علم الاصول، وان كان عميقاً ومعنوياً في علم الكلام، إلا إنه لايترتب على القولين المختلفين في الاصل الكلامي اي خلاف في الاصول أو الفروع وبيان ذلك ان الذين يقولون بتكليف المعدوم على تقدير الوجود يثبتون تكليفه الفعلي عند الوجود والذي ينكرون تكليف المعدوم يثبتون كذلك تكليفه الفعلى عند الوجود.

# الأحكام هل هي موضوعة على نحو القضية الحقيقية او الخارجية

بحث الأمامية الأحكام هل هي موضوعة على نحو القضية الحقيقية او الخارجية، والاختلاف بين القضية الخارجية والقضية الحقيقية في جعل الحكم وتعلُّق الحكم، وعن إمكان أو استحالة أخذ العلم بالحكم في موضوع الحكم.

قال المحقق البهبهاني(ت١٢٠٦ه): (... وربّما مال آخر إلى أنّ الأصل الاشتراك إلّا أن يثبت الاختصاص، وربّما كان بناؤه على أنّ الإجماع وقع كذلك، أو أنّ من الاستقراء وتتبّع تضاعيف الأحكام يظهر ذلك، أو ممّا روي عن رسول اللّه هي أنّه قال: ((حكمي على الواحد حكمي على الجماعة))(۱)، لكن ثبوت هذه الامور يحتاج إلى التأمّل)(٢).

قال السيّد المراغي (ت١٢٥٠ه): (إنّا وجدنا أغلب التكاليف والأحكام، مشتركة بين المكلّفين كافّة، ولم نجد الفرق إلّا في مقامات نادرة، فإذا شكّ في الاشتراك والعدم فينبغي الإلحاق بالغالب) (٣).

ومما يلاحظ عليه: هوعدم حجّية مثل هذا الظن الحاصل من الغلبة ما لم يحصل العلم بالتعميم أو قيام حجة شرعية معتبرة عليه.

وجاء في موسوعة الفقه الأسلامي: (أنّ جعل الأحكام من الأزل على الموضوعات المقدّرة الوجود على نحو القضايا الحقيقيّة، وليس من قبيل القضايا الخارجية حتى يكون تسريته إلى غير الحاضرين في مجلس الخطاب أو غير الموجودين في ذلك الزمان) (أ).

ويمكن القول إنّ التشريعات الإلهية الصادرة من الشارع المقدس هي عامة وخالدة وليست قضايا خارجية وأحكاماً شخصية بنفسه قرينة ارتكازية وذهنية عامة يعتمد عليها المعصومون في إفهام واستظهار التعميم والإطلاق من أدلّة الأحكام الشرعية، للرواية المشهورة سنداً ودلالة، فقد جاء في

<sup>(</sup>١) عوالي اللَّذلي: محمد علي بن ابراهيم الاحسائي المعروف بابن جمهور، تحقيق أغا مجتبى العراقي، ١/ ٥٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر : الفوائد الحائرية: محمد باقر الملقب بالوحيد البهبهاني، الناشر : مجمع الفكر الإسلامي، ٤/١ ٥٠-٥٥٠.

<sup>(</sup>٣) العناوين الفقهية: السيد مير عبد الفتاح الحسيني، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، ٢٤/١-٢٠.

ر) ينظر: الموسوعة الفقهية ، تأليف موسسه دائرة المعارف الفقه الاسلامي، مطبعة بهمن ،ط١/ ٢٣٤ هـ، ٢١٦/١٣.

الكافي علي بن إبراهيم، عن محمد بن عيسى بن عبيد، عن يونس، عن حريز عن زرارة قال: سألت أبا عبد الله عليه عن الحلال والحرام فقال: ((حلال محمد حلال أبدا إلى يوم القيامة، وحرامه حرام أبدا إلى يوم القيامة، لا يكون غيره ولا يجئ غيره، وقال: قال علي عليه: ما أحد ابتدع بدعة إلا ترك بها سنة))(۱)، وقد استدل بهذا الحديث على اتّحاد الغائبين عن زمان التشريع وإن كانوا في آخر الزمان مع الحاضرين، وأنّ الناس في جميع الأزمنة سواء في أنّ حلاله على أهل الزمان المتقدّم حلال على أهل الزمان المتأخّر، وكذلك حرامه(۱).

ويمكن الأستفادة منها في بعض الأبواب أو الموارد الخاصة من الأدلّة الخاصة كالإجماعات<sup>(۱)</sup>، أو الضرورة المدعاة<sup>(٤)</sup>، على اشتراك الجاهلين مع العالمين في الأحكام أو اشتراك الكفار والمسلمين في التكليف بالفروع أو غير ذلك.

#### المطلب الثاني: مخاطبة الكفار

من المباحث التي تُذكر كمدخل للكلام في التكليف، هو أشتراط البعض من الفقهاء في التكاليف "الإسلام" فقط وآخرون أشترطواط "الإيمان"، وعند مشهور فقهاء الإمامية قولهم: بعدم أشتراطهما؛ لأن الكفّار مكلفون ومخاطبون بالفروع والأصول، فيما اختلفت باقي فرق المسلمين بذلك ولو استعرضنا أدلة المذاهب في تكليف الكفار بفروع الشريعة، لوجدنا أن الراجح هو أن الكفار مكلفون بالفروع مطلقا.

يـذهب الشـيخ الطوسـي(ت٢٠ه) بـالقول: (إن الكفـار مكلفـون للشـرائع لتمكـنهم مـن العلـم بهـا بالنظر في معجزات الأنبياء) (٥).

وذهب الجويني (ت٨٧١ه) وجماعة آخرون الى القول: (لا خلاف بين الأمة أن الناس جميعاً مخاطبون بالإيمان الذي هو أصل الشريعة) (٦) ، فقد جاءت الرسالة للناس جميعاً ، بينما ذكر

<sup>(</sup>١) الكافي: محمد بن يعقوب الكليني ( ت٣٢٩ ه) ، ط ١٤٠٣ هـ، طبع ونشر: منشورات دار الأضواء ، ٥٨/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: القواعد الفقهيّة ، البجنوردي، ٢/ ٥٩- ٦٠.

<sup>(</sup>٣) الأجماعات: وهي اتفاق جميع الفقهاء يستلزم القطع بقول الامام عليه عادة، اذ من قول فقيه واحد يحصل الظن ولو بأقل مراتبه بالواقع، ومن فتوى الفقيه الثالث يحصل الاطمئنان، ويضعف احتمال مخالفة الواقع، وهكذا الى أن يحصل القطع بالواقع ينظر :مصباح الاصول ،تقريرات السيد الخوئي ،ج٢/٠٤.

<sup>(</sup>٤) الضرورات المدّعاة: هي مما لا أصل لها في الكتاب أو السنة، وإنما استقرارها في الأوساط العلمية مدة من الزمن أضفى عليها سمة الضرورة في الأذهان، رغم أنها انطلقت من ذهنية معينة ومناخ ثقافي محدود، كما في دعوى ضرورة المذهب على عدم احترام أبناء المذاهب الأخرى. ينظر المكاسب، للسيد الخميني ٢٥١/١.

<sup>(</sup>٥) الاقتصاد الهادي الى طريق الرشاد، الشيخ الطوسي،منشورات مكتبة جهاستون، مطبعة الخيام – قم ، ٤٠٠، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٦) البرهان، إمام الحرمين ، ١ / ٩٢. والإبهاج في شرح المنهاج، السبكي ، ١ / ١٣٤ .

التلمساني (ت٤٤٢ه) في شرح المعالم: إن المعتزلة خالفوا الإجماع فقالوا بأنهم ليسوا مكلفين بالإيمان (١).

ويضيف الشيخ الطوسي: (ليس من شرط المكلف أن يعلم قبل الفعل أنه مكلف للفعل لا محالة وأنه أوجب عليه قطعا، لأنه لو كان كذلك لقطع على بقائه إلى وقت الفعل، وفي ذلك إغراء بالقبيح في ذلك الوقت)(٢).

يقول الشوكاني (ت١٢٥٠ه) في هذا السياق: (لا خلاف في أنهم مخاطبون بأمر الإيمان، لأنه مبعوث إلى الكافة وبالمعاملات أيضاً) (٣).

يقول الشيخ حسن الجواهري: (لم يصح دليل واحد من قبل صاحب الحدائق والسيد الخوئي على أن الكفار غير مكلفين بالفروع، بل ثبت عندنا كما قاله المشهور من ان الكفار مكلفون بالفروع كالاصول) (أ)؛ لأن هناك من الأدلة ماتشتمل على مخاطبة الكفارفقط، وهناك من الأدلة ما تشتمل على مخاطبة المسلم وغير المسلم منها قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللّه إلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾(أ)، أن الكافر مطالب بالفروع لكن مع تحصيل شرطها الذي هو الإيمان، وقوله تعالى: ﴿ وَلِلّه عَلَى النّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلا﴾(أ)، لذا يتضح من خلال ذلك شمول الكفار بالفروع مثل تكليفهم بالاصول، وذلك لعموم الآيات والأوامر الإلهية والتي تدل على أنّ الخطابات القرآنية هي لجميع البشر.

ويشترط في صحة قبول العبادات "الإسلام والإيمان"، عدا الصدقة، والوقف، والعتق؛ لأن الكافر لا تتحقق منه نية القربة، ومعلوم أن العبادة لا تصح إلاً بنية القربة.

وأتفق العلماء على أن الكفار مكلفون بالحدود والقصاص والديات وأيضا أتفقوا على أن الكفار مكلفون بالمعاملات ، جاء في فواتح الرحموت (إن تكليفهم بالعقوبة والمعاملات إنما هو الاتفاق بين المسلمين والكفار بعقد الذمة ولا يلزم منه أن يكونوا مكلفين ديانة)(٧).

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح المعالم ، ابن التلمساني ، ١ / ٣٤٢ .

<sup>(</sup>٢) اقتصاد الهادي الى طريق الرشاد، الشيخ الطوسي، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول، الشوكاني، ص٩.

<sup>(</sup>٤) حسن الجواهري ، محاصَّرات بحث الفقة بتاريخ ٢١ ٤٣٤/٧/٢١.

<sup>(</sup>٥) سورة الاعراف الأية (١٥٨).

<sup>(</sup>٦) سورة ال عمران الأية:(٩٧). (٧) فواتح الرحموت ، نظام الدين الأنصاري ،ط١، ١/ ١٤٣.

#### المطلب الثالث: كمال العقل للمكلف

وهو أن تكون لدى المكلف القدرة على تميز التكاليف، وعلى فهم دليل التكليف، فيشترط في التكليف في التكليف في التكليف عاقلاً، فليس هناك عبرة بأفعال المجنون وأقواله، لا في عباداته ولا في معاملاته؛ لعدم التكليف في حقه (١)، واشترط أن تكون للمكلف القابلية على فهم الخطاب وتصوره، لأن التكليف وخطاب من لا عقل له ولا فهم له يعد قبيحاً.

جاء في الحديث عن أمير المؤمنين علي علي مرفوعاً عن النبي في: ((رفع القلم عن ثلاثة، عن الصبي حتى يستيقظ ثلاثة، عن الصبي حتى يحتلم-أو في بعض النسخ حتى يبلغ- وعن النائم حتى يستيقظ وعن المجنون حتى يفيق))(٢).

وفي صحيحة محمد بن مسلم عن الإمام الباقر عليه قال: (لما خلق الله العقل استنطقه ثم قال له: اقبل فأقبل، ثم قال له: أدبر فأدبر، ثم قال: وعزتي وجلالي ما خلقت خلقاً هو أحب إليً منك ولا أكملتك إلاً فيمن أحب، أما إني إياك آمر وإياك أنهي وإياك أعاقب وإياك أثيب) (٣).

لذا يمكن القول إن العقل وهو القوة التي من خلالها يتمكن الأنسان أن يدير بها أموره ويدبر بها شؤونه على الوجه الصحيح وبإمكانه أن يميز بها الحسن عن القبح، فلو كان مجنوناً لم يتعلق به التكليف لأن التكليف خطاب، وخطاب من لا عقل له قبيح.

قال الشيخ الطوسي (ت٢٠٦ه) في ذلك أنه: (ليس من شرط المكلف أن يعلم قبل الفعل أنه مكلف للفعل لله لله الفعل لا محالة وأنه أوجب عليه قطعا، لأنه لو كان كذلك لقطع على بقائه إلى وقت الفعل، وفي ذلك إغراء بالقبيح في ذلك الوقت)(٤).

ويقول الآمدي (ت٦٣١ه): (أتفق العقلاء على أن شرط المكلف أن يكون عاقلا فاهما للتكليف؟ لأن التكليف وخطاب من لا عقل له ولا فهم محال كالجماد والبهيمة)(٥).

لذا يرى بعض الفقهاء أنه من المحال عدم اعتبار العقل في التكليف؛ لأن غاية التكليف هي حصول الامتثال، أو الابتلاء، وذلك لأستحالة الأمتثال ممن لا شعور له، ولأنه لو صح ذلك التكليف لكلفت البهائم التي حال عدم الفهم بينها وبين التكليف (٦).

<sup>(</sup>١) الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية محمد بن مكي العاملي الشهيد الثاني( ت٦٦٩ه) تحقيق،محمد الكلانتر . ٣٠٧ ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) الخصال الصدوق ،ص ٩٣، البحار: المجلسي، ٨٧/٧٩ ، وسائل الشيعة ،الحر العاملي ، ٣٢/١.

<sup>(</sup>٣) الكافي، الكليني، ١٠/١.

<sup>(</sup>٤) الاقتصاد، الشيخ الطوسي، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٥) الأحكام ، الآمدي، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت، ابن نظام الدين،١٤٣/١. والأحكام ، الآمدي، ص١٢٩ وبيان المختصر، الأصفهاني، ١/٥٣٠ و روضة الناظر ، ابن قدامة ، تحقيق عبدالقادربدران، ١٣٧/١.

ومن وجد له أصل الفهم لأصل الخطاب، دون تفاصيله من كونه أمرا ونهيا، ومقتضيا للثواب والعقاب ومن كون الآمر به هو الله تعالى ، وأنه واجب الطاعة ، وكون المأمور به على صفة كذا وكذا كالمجنون والصبي الذي لا يميز ، فهو بالنظر إلى فهم التفاصيل كالجماد والبهيمة بالنظر إلى فهم أصل الخطاب ، ويتعذر تكليفه أيضا إلا على رأي من يجوز التكليف بما لا يطاق؛ لأن المقصود من التكليف كما يتوقف على فهم أصل الخطاب ، فهو متوقف على فهم تفاصيله (۱).

وذكر العلامة الحلي (ت٧٦٦ه) في بيان حكمة وحسن التكليف وجهاً فلسفيا رائعاً، مانصه: (إن الله خلق الانسان مدنيا بالطبع لا كغيره من الحيوانات، لا يمكن أن تبقى أشخاصه ولا تحصل لهم كمالاتهم إلا بالتعاضد والتعاون، لأن الأغذية والملبوسات أمور صناعية يحتاج كل منهم إلى صاحبه في عمل يستعيضه عن عمله له حتى يتم كمال ما يحتاج إليه واجتماعهم مع تباين شهواتهم وتغاير أمزجتهم واختلاف قواهم المقتضية للأفعال الصادرة عنهم مظنة التنازع والفساد ووقوع الفتن، فوجب وضع قانون وسنة عادلة يتعادلون بها فيما بينهم، ثم تلك السنة لو استند وضعها إليهم لزم المحذور فوجب استنادها إلى شخص متميز عنهم بكمال قواه واستحقاقه للانقياد إليه والطاعة له، وذلك أنما يكون بمعجزات تدل على أنها من عند الله تعالى)(٢).

ويترتب على ذلك عدة أمور: منهاعدم تكليف المجنون، والصبي، الذي لا يميز، لعدم مقدرتهما على فهم دليل الخطاب على الصفة المعتبرة شرعاً، ومثلهما الصبي المميز، وإن أمكنه تمييز بعض الأشياء، إلا أن تمييزه ناقص، فالتكليف مرفوع عنه قبل بلوغه، بدليل الحديث عن أمير المؤمنين علي عيم النائم حتى يستيقظ)(").

أما بالنسبة لما يتعلق في وجوب الضمان فيما يتسبب بأتلافه الصبي أوالمجنون، فلايعد هذا من خطاب التكليف، إنما هو من خطاب الوضع (ربط الأسباب بالمسببات)، لأن هذه مثل هذه التكاليف لا تتعلق بفعل الصبي والمجنون، وإنما تعلقت بالمال، أو الذمة وهما

<sup>(</sup>١) الأحكام في أصول الأحكام: الآمدي(ت ٦٣١ه)،،ص٥١.

<sup>(</sup>٢) كشف المرّاد في شرح تجريد الاعتّقاد ، العلامة الحلي ، ص ٤٣٧.

ر) (٣) الخصال باب الثلاثة، ٩٠، البحار ٩٧/٧٩، الفصول المهمة ، الحر العاملي، ٢٦٣ ومستدرك الحاكم النيسابوري ٣٨٩/٤.

صالحان بما ثبت لهما من إنسانية تهيؤهما لفهم الخطاب عند حدوث البلوغ والإفاقة، ومتولي الأداء هو وليهما أو هما بعد بلوغ الصبي وإفاقة المجنون<sup>(۱)</sup>.

#### المطلب الرابع: أن يكون للمكلف الأهلية

ويقصد بها أن يكون المكلف أهلاً للتكليف، وأهلية المكلف لا تتحقق إلا بالعقل والفهم لأن العقل شرط للتكليف، وأظهر تفسيراته أنه آلة الفهم، لأن فهم الأدلة لا يكون بغيره، وهو يتفاوت في الناس شدة وضعفاً، والتكليف لايناط بجميع العقلاء بل بالبالغين منهم، فاشترط البلوغ بعد العقل، لأن البلوغ مظنة اكتمال العقل وعدم مظنته نقصه، والبلوغ في ذلك كالسفر، أنيط به الحكم في حالة الوجود و العدم، وجدت المشقة أو لم توجد (٢).

يقول الشيخ الطوسي(ت٢٠٤ه): (فالصفات التي تجب أن يكون عليها المكلف شيئان: أولهما: أن يكون قادرا ليتمكن من فعل ما كلفه ولا يكون مكلفا لما لا يطيق، وثانيهما: أن يكون عالما أو متمكنا من العلم به فيما يحتاج إلى العلم به من جملة ما كلفه من أحكام الأفعال أو إيقاعه على وجه مخصوص ليستحق به الثواب ولا بد من العلم به، وكذلك يستحق الثواب على ترك القبيح إذا تركه لقبحه، وذلك لا يتم إلا مع العلم بقبحه أو التمكن من العلم به بنصب الأدلة عليه يقوم مقام خلق العلم الضروري في قلبه) (٣).

لذا فإن التكاليف غير الإلزامية التي لا يشترط فيها البلوغ، مثل الاستحباب والكراهة وإنما يكون هو شرط لخصوص الوجوب والحرمة، وحديث الرسول الكريم عن (رفع القلم عن الصبي حتى يحتلم) ظاهره رفع الأحكام الإلزامية دون غيرها، كون الحديث المذكور يأتي في مورد الامتنان ولا منة في رفع الأحكام غير الإلزامية، والأحكام الوضعية لايشترط فيها البلوغ ، فإن الطهارة والمواريث والضمان والديات والغصب تثبت للصبي كالبالغ، وقوله عن (من أحيا أرضاً ميتة فهي له) (ئ)، و (من حاز شيئاً من المباحات فقد ملكه) (٥)، أو (من أتلف مالاً ضمنه) (١)، ونحو ذلك فهي عامة للصبي كالبالغ، أما الأحكام التكليفية فهي للبالغ فقط.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الأحكام في أصول الأحكام:الآمدي(ت٦٣١ه) ،١٣٠/١، ١٣١. وفواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت، ابن نظام الدين، ١٤٢١، ١٤٤، ١٤٤، والمستصفى، الغزالي، ٨٣/١، ٨٤٨. و إرشاد الفحول، الشوكاني، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت، ابن نظام الدين، ١٥٤/١.

<sup>(</sup>٣) الاقتصاد، الشيخ الطوسي، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود: سليمان بن الأشعث الأزدي،المحقق: شعيب الأرناؤوط و آخرون، الناشر: دار الرسالة العالمية، ١/٢٥.

<sup>(</sup>٥) العناوين الفقهية، المراغي، ٢/٠١٦.

<sup>(</sup>٦) تسهيل المسالك، الشريف الكاشاني، ص١١.

ولا يتعلّق خطاب التكليف بعبادة وغيرها إلا مع القدرة على الامتثال، ومن عجز عنه كان معذوراً وسقط عنه التكليف، وإذا عجز عن بعض التكليف وجب عليه الإتيان بالمقدور (١).

#### تقسَّم الأهلية حسب تقسيمات الأصوليين الى قسمين :

الأولى ماتسمى بأهليَّة الوجوب:وهي صلاحية الانسان لوجوب الحقوق المشروعة له، والأخرى ماتسمى بأهليَّة الاداء: ويعبر عنها بصلاحية الأنسان بما يطالب به من أداء، لأن أقواله وأفعاله تكون معتبرة ، وتترتَّب عليها آثار شرعية (٢)، والمقصود بالآثار الشرعية المترتبة على أهلية الأداء مثل ترتُّب التملّك على عقد البيع، والعقوبة على الجناية، وسقوط التكليف بعد الامتثال.

ثم قسَّموا الأهليَّة الى قسمين (٣): أهليَّة كاملة، وأهليَّة ناقصة.

1. ويقصد بأهلية الوجوب الناقصة، هي ما كانت فيها صلاحية الأنسان لأثبات الحقوق له فقط دون الواجبات عليه، مثل الجنين الذي تثبت له بعض الحقوق، كالميراث وحقه في المحافظة عليها والنسب.

أما أهليَّة الوجوب الكاملة، فيقصد بها ما يكون للانسان صلاحية لأثبات حقوقه وواجباته ، كما في الصبي والبالغ كثبوت حقوق لهما مثل النفقة، وتثبت عليهما حقوق أيضا مثل نفقة الأقارب من مالِهما.

٣. ويقصد بأهليَّة الأداء الناقصة: وهي مايكون بها صلاحية الانسان في أداء بعض الأعمال وترتب الأثر عليها دون بعض آخر، كالصبي المميِّز حيث تصح منه أداء العبادات لان الشارع حكم بصحَّة عبادته، كما حَكَمَ الشارع بصحة معاملاته المأذون بإجرائها من قبل وليّه.

3.أما أهلية الأداء الكاملة: فيقصد بها مايكون للانسان من صدلاحية في أداء جميع الحقوق المشروعة سواء كانت له أم عليه، في العبادات أو في المعاملات، وهو ما يترتب على أقواله وأفعاله وآثارهما الشرعية من ثواب ومدح أو عقاب وذم، وتمليك وتملّك ونحوها، مالم يحصل له عارض يحدّ من هذه الصلاحية ، كعارض النوم والاغماء والسفّه والإكراه ونحوها.

بعد التعرض والوقوف على مبحث الأهلية ، نجد أن الإنسان تتم له أهلية الأداء ، وكذلك أهلية الوجوب ، ويصبح من المأمورين الذين يتوجه لهم الخطاب الشرعي، ويشملهم التكليف بالأحكام الشرعية المختلفة ، بحيث تتعقد تصرفاته ، ويصبح منه أجراء العقود دون

<sup>(</sup>١) ينظر: كشف الغطاء، جعفركاشف الغطاء، ١/٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح مرقاة الوصول، محمد بن فرامرز بن على الحنفي الشهير بملا خسرو، ٣/ ٤٣٤.

ر) . (٣) ينظر: عوارض الأهلية، الدكتور حسين بن خلف الجبوري، -١١٠. وأصول الفقه، الزحيلي ،١٦٥١-١٦٦.

التوقف على إجازة الولي إلا في حالة حصول عارض ما يؤثر في أهليته، والتي من خلالها تعرفنا على ما يؤثر على هذه العوارض التي تسبّب زوال أهلية المكلف بعد ثبوتها مثل عارض الجنون على البالغ فيؤثر على زوال أهلية الأداء الكاملة، ومثل عارض الإغماء والنوم والنسيان ونحوها مما يؤثر على بعض أنواع الأهلية، وكذلك بقية المطالب الأخرى.

لذا فأن أثر علم الكلام في المحكوم عليه (المكلف)، هوما يتعلق بقدرة المكلف على أداء التكاليف، لأن مراد المولى سبحانه وتعالى منه هو التكليف، والله تبارك وتعالى قضت حكمته وعدله، أن لا يكلف إلا بما هو مقدور للمكلف من أجل الطاعة والأمتثال من قبل المكلف، لذا قضت أرادته بأسقاط بعض التكاليف عن المرأة رحمة منه ولطف بعباده، إذ أن التكليف بمالايطاق عبث والله جل جلاله منزه عن ذلك.

# الفصل الثاني

أثر المباني الكلامية في مباديء علم الأصول

المبحث الأول: أثر المباحث اللغوية التي طرحت في علم الكلام

على علم الأصول

المبحث الثاني : الإجمال في الدليل .

المبحث الثالث : مسائل المفاهيم .

#### تمهيد:

أن مبادئ أي علم تقوم على البرهان النظري وهي التصورات والتصديقات المسلمة فيه، وبالنظر لكون علم الكلام هو العلم الكلي الذي تنتهي إليه العلوم الشرعية، فقد تم برهان مبادئ هذه العلوم ومسلماتها في علم الكلام، وعلم أصول الفقه كباقي هذه العلوم الشرعية يقوم على مبادئ مسلمة تم البرهان عليها صحة أو فساداً في علم الكلام، وفي هذا الفصل سيتم التعرض الى أثر المباحث اللغوية التي طرحت في المباني الكلامية على مباديء علم الأصول وهي كالآتى:

# المبحث الأول: أثر المباحث اللغوية التي طرحت في علم الكلام على علم الأصول

إن علم اصول الفقه كغيره من بقية العلوم التي أستمدت مادتها من علوم شتى، وكان أهمها علوم اللغة ، ومن يطلع على كتب الأصول يجد أن علماء الكلام والأصول تطرقوا الى العديد من المسائل اللغوية في بحوثهم وكتبهم، وسنتطرق الى أهم تلك المباديء، ومن أهم المباحث اللغوية هي:

#### المطلب الأول: الأشتقاق

# أولاً: الأشتقاق في اللغة والاصطلاح

أ. الاشتقاق لغة: (الاشتقاق من الشق، وهو اخذ الشيء أو اخذ شقه أي نصفه، واشتقاق الكلام الاخذ فيه يمينا وشمالا، والاشتقاق الحرف من الحرف اخذ منه، ويقال شقف الكلام اذا اخرجه احسن مخرج)(١).

وهو: (أخذ شق الشيء أو هو نصفه، والأشتقاق الأخذ في الكلام، وفي خصومه يميناً وشمالاً مع ترك المقصد، وأشتقاق الحرف اخذ منه) أو (أخذ كلمة من كلمة أو اكثر مع تتاسب بين المأخوذ والمأخوذ منه في اللفظ والمعنى جميعاً) (٢).

وقالوا عنه هو (توليد لبعض الالفاظ من بعض، والرجوع بها إلى اصل واحد، يحدد مادتها، ويوصى بمعناه المشترك الاصيل مثلما يوصي بمعناها الخاص الجديد) (٣).

<sup>(</sup>١) لسان العرب، جمال الدين ابن منظور (ت ٧١١هـ)، ١/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) الاشتقاق،عبدالله أمين ، الناشر لجنة التأليف والترجمة والنشر. القاهرة الطبعة الأولى ١٩٥٦ م ، ص ٧٨- ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) دراسات في فقه اللغة: صبحي الصالح، الناشر، دار العلم للملابين، ط١- ١٩٦٠م، ص ١٧٤ فوقه اللغة (مناهله ومسائله)، محمد اسعد النادري، منشورات المكتبة العصرية – بيروت، ١٤٣٠ه ، ص ٢٥٧.

ومن عرفه بأنه: يراد به اللفظ المأخوذ من لفظ آخر مع توافقهما في الحروف وترتيبها كالضارب والضرب، ويعتقد البصريون ان المصدر أصل المشتقات كاسم الفاعل واسم المفعول واسم الزمان والمكان والمصادر المزيدة ونحوها (۱)، بينما يعتقد الكوفيون أن الأصل في الاشتقاق هو الفعل (۱)، وكلاهما غير تام بنظر الأصوليين المتأخرين بل الأصل عندهم هو المادة السارية في جميع المشتقات.

### ب. الأشتقاق أصطلاحاً:

يرى الزمخشري(ت٥٣٨ه) أن المشتق له معنيان: (أحدهما: أن بين القولين تناسبا في اللفظ والمعنى وسواء تكلم أهل اللغة بأحدهما قبل الآخر أم لا وعلى هذا إذا قلنا: المصدر مشتق من الفعل أو بالعكس كان كل منهما صحيحا، وهذا هو الاشتقاق الذي يقوم عليه أساس التصريف.

والثاني: أن يكون أحدهما أصلا للآخر ، فهذا إن عني به أن أحدهما تكلم به بعد الآخر لم يقم على هذا دليل في أكثر المواضع ، وإن عني به أن أحدهما مقدم على الآخر في العقل لكون هذا مفردا وهذا مركبا ، فالفعل مشتق من المصدر) (٣).

ويذكر الزمخشري(ت٥٣٨ه): (أن له أركان وهي أربعة: المشتق، والمشتق منه، والمشاركة بينهما في الحروف الأصلية، والرابع التغيير اللاحق فلا بد من التغيير اللفظي، ويحصل التغيير المعنوي بطريق التبع)(٤).

وعرف الجرجاني (ت٨١٦ه): (نرع لفظ من اخر يشرط مناسبتهما معنى وتركيبا ومغايرتهما في الصيغة)(٥).

وفي رأي بعض المحدّثين: (أحدى الوسائل الرائعة التي تنمو عن طريقها اللغات وتتسع ويزداد ثراؤها في المفردات، فتتمكن به من التعبير الجديد من الافكار والمستحدث من وسائل الحياة) (٦)، فالمعنى اللغوي ناظراً الى تكثير اللفظ الواحد من الأصل الواحد.

<sup>(</sup>١) ينظر: الانصاف للأنباري ،ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه ،ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ، الزمخشري ، ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) التعريفات، الجرجاني، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٦) فصول في فقه اللغة: رمضان عبد التواب، الناشر مكتبة الخانجي - القاهرة – مصر، ط٦٠/٢٤١ه، ص٢٩٠.

فأختلف الأصوليون في أن المشتق حقيقة في خصوص ما تلبس بالمبدأ في الحال، أو فيما يعمه وما انقضى عنه على أقوال، بعد الاتفاق على كونه مجازا فيما يتلبس به في الاستقبال (١).

فعرفوا المشتق بأنه: (هو اللفظ المأخوذ من لفظ، ويسمّى الأوّل فرعاً، و الثاني أصلاً، ولابدّ بينهما من مناسبة حتى يتحقّق الأخذ) (٢).

قال الأخوند الخراساني (ت١٣٢٩ه): (إن المراد بالمشتق هاهنا ليس مطلق المشتقات، بل خصوص ما يجري منها على النوات، مما يكون مفهومه منتزعا عن الذات، بملاحظة اتصافها بالمبدأ، واتحادها معه بنحو من الاتحاد، كان بنحو الحلول أو الانتزاع أو الصدور والايجاد)(٢).

وقال الأصفهاني (ت١٣٦٢ه): (معنى المشتق مفهوم بسيط منتزع عن الذات بلحاظ تلبسه بشيء من الصفات، فيكون المفهوم عنوانا للذات بعنوان بعض صفاته)(٤).

أن البحث في المقام بحث لغوي حول مدلول لفظ المشتق وأن هذا المدلول في حد ذاته هل هو واسع شامل لحين وجود المبدأ خارجاً وحين انقضائه (°).

وعرف الشيخ السبحاني: (المشتق عند الأصوليين، فهو عبارة عمّا يجري على الذات باعتبار اتصافها بالمبدأ و اتحادها معه بنحو من الاتحاد)<sup>(1)</sup>.

يقول الشيخ الفياض في تقريره لبحوث أستاذه السيد الخوئي: إنّ اللفظ الموضوع لمعنى على قسمين:

أحدهما: ما يسمى بالمشتق وهو ما كان لكل واحدة من مادته وهيئته وضع خاص مستقل. والثاني: ما يسمى بالجامد وهو ما كان للمجموع من مادته وهيئته وضع واحد لا وضعان. وعلى مايبدو أن بحث المشتق هو من أختصاص اللغويين وإنما خاض فيه الأصوليون لأنهم أعمق تفكيراً وأدق نظراً في هذا الموضوع من علماء اللغة (٧).

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول ، الآخوند الخراساني ، ص٣٨ .

<sup>(</sup>٢) الفصول الغروية ،ص ٥٨\_ ٥٩.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول ، الآخوند الخراساني ، ص٣٨ .

<sup>(</sup>٤) وقاية الأذهان ، الشيخ أبي المجد محمّد رضا النجفي الإصفهاني، تحقيق ونشر : مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث ـ قم، المطبعة: مهر، طـ/١٤٣٣،،ص ١٧٠ .

<sup>(</sup>٥) ينظر: الرافد في الأصول ، محاضرات السيد السيستاني . بقلم منير القطيفي ، ص٢١٨ .

<sup>(</sup>٦) موجز اصول الفقه ،الشيخ السبحاني ،ص٢٧ .

<sup>(</sup>٧) ينظر: المشتق، الشيخ اليعقوبي ، تقريرات بحوث السيد محمد صادق الصدر، ٣/١ .

والمشتق يتوفر فيه شرطان الاول يحمل على الذات المتلبسة في المبدأ ويكون عنوانا لها والثاني ألا تزول الذات بزوال تلبسها بالمبدأ فتكون باقية بعد انقضائه .

# ثانياً: أقسام المشتق: أمّا المشتق فهو على قسمين:

أحدهما: ما يكون موضوعاً لمعنى يجري على الذات المتصفة بالمبدأ بنحو من أنحاء الاتصاف ويصدق عليها خارجاً كاسم الفاعل، والمفعول، والزمان، والمكان، وما شاكل ذلك. ثانيهما: ما يكون موضوعاً لمعنى لا يجري على الذات ولا يصدق عليها خارجاً، وذلك كالأفعال جميعاً والمصادر المزيدة، بل المصادر المجردة، بناءً على ما هو الصحيح من أنّ المصادر المجردة أيضاً مشتقات.

# وأمّا الجامد فهو أيضاً على قسمين:

أ. مايكون موضوعاً لمعنى منتزع عن مقام الذات كالانسان والحيوان والشجر والتراب ونحو ذلك.

ب. ما يكون موضوعاً لمعنى منتزع عن أمر خارج عن مقام الذات وذلك كعنوان الزوج والرق والحر وما شابه ذلك. وموضع البحث في القسم الأوّل من المشتق والقسم الثاني من الجامد، والقسمان الآخران خارجان عنه (١).

وعلى هذا الأساس فقد ذكر المحققون: إن الأسماء الجامدة يخرج منها عن النزاع ما كان منتزعاً عن النزاع ما كالزوج منتزعاً عن النات كالإنسان والحجر والشجر ونحوها ويدخل منها فيه غير ذلك كالزوج والسيف والمنشار ونحوها (٢).

#### ثالثاً: أهم مسائل بحث المشتق:

هناك أقوال في أهم مسائله ، يقول صاحب وقاية الأذهان(١٣٥٥هـ) :

الأول: لا بد في الاشتقاق من مبدأ وأصل، لأن المبدأ لابد أن يكون كالطبيعة السارية في الأفراد موجوداً بتمامه في تمام المشتقات، ويكون تمايز أفراده بتمايز تشخصاته الخارجة عنه، بل يكون قائما بحقيقة ووحدته النوعية أو الجنسية، والا فلا يكون مبدأ، بل يكون فرداً

<sup>(</sup>١) ينظر: محاضرات في علم الأصول ، الشيخ الفياض ، تقرير أبحاث السيد الخوئي ، ٢٤٧/١

<sup>(</sup>٢) ينظر: بحوث في علم الأصول ، محمود الهاشمي ، ٢٦٤/١ .

كسائر الأفراد، فالمصدر الذي يقال إنه المبدأ ليس موجودا في جميع المشتقات بما هو هو، فلا يمكن أن يكون مبدأ لجميعها، لا بحسب المعنى، ولا بحسب اللفظ(١).

ويضيف أيضاً: نقول: (إن المصدر له خصوصية زائدة على الذات كسائر المشتقات، فهو إذن يعد أحدها لا مبدأ لها، اللهم إلا أن يعتبر في حد ذاته، ويجرد عن صورته، ويكون بعد ذلك قابلا لأن تعتوره أي هيئة كانت من هيئات المشتقات، ولكن هذا ليس بأمر يختص بالمصدر، بل يشاركه فيه جميع المشتقات (٢).

الثاني:إن المشتق هو المادة الملحوظة ببعض تطوراتها وحيثياتها لم يبعد كل البعد عن الواقع، فالمبدأ هو الملحوظ بذاته من دون نظر إلى شيء من اعتباراته، والمشتق هو المبدأ مع لحاظها معه.

ويضيف: ويظهر أيضا السر في عدم صحة حمل المبدأ على الذات، وصحة حمل المشتق عليه إذ من الواضح أن المبدأ بماهو مبدأ مباين مع الذات، فمفهوم القيام في (زيد) ولكنه عين (زيد) بأعتباره الفاعلي، وعين (عمرو) باعتباره المفعولي، وهكذا.

الثالث: إن المشتقات على قسمين: فعلية واسمية، فالكلام هنا في مقامين: منه ما قد مر القول في معنى الفعل إجمالا، ونزيده توضيحا، ونقول: مدلول الفعل هو الحدث المقيد بالزمان، والنسبة إلى فاعل ما على نحو دخول التقييد، وخروج القيد، فمدلول الفعل مركب من أمرين: للحدث نفسه، والتقييد، بل إطلاق التركيب عليه مسامحة، أما الأخر في المشتقات الاسمية، فنقول: معنى المشتق مفهوم بسيط منتزع عن الذات بلحاظ تلبسه بشيء من الصفات، فيكون المفهوم عنوانا للذات بعنوان بعض صفاته.

الرابع: إطلاق المشتق على الذات المتصفة بمبدئه في الحال حقيقة أتفاقاً، أما إطلاقه على ما يتصف به في الماضي، ما يتصف به في الاستقبال مجاز أتفاقاً، وفي إطلاقه على ما أتصف به في الماضي، أقوال، كذا في الفصول<sup>(٣)</sup>.

أما المحقّق الخراساني (ت١٣٢٨ه) فقال: (بأنّ اختلاف المشتقات في المبادئ وكون المبدأ في بعضها فعليّاً، لا يوجب المبدأ في بعضها حرفة وصناعة، و في بعضها قوة و ملكة، وفي بعضها فعليّاً، لا يوجب

<sup>(</sup>١) ينظر: وقاية الأذهان: الشيخ أبي المجد محمّد رضا النجفي الإصفهاني، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ، ص۱٦٠ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفصول الغروية في الاصول الفقهية: الشيخ محمد حسين الأصفهاني، صاحب الفصول، الناشر: دار إحياء العلوم الإسلامية، ص ٥٩.

تفصيلاً في المسألة، بل يوجب طول التلبس و قصره حسب اختلاف المواد، فلو كانت المادة فعلية، يكون المتلبس أقصر مدّة ممّا إذا كانت المادة حرفة أو ملكة أوقوّة )(١).

### رابعاً: الأقوال في المشتق

يقول الأخوند محمد كاظم الخراساني (ت ١٣٢٨ه): إن الأقوال في المسألة وإن كثرت، إلا أنها حدثت بين المتأخرين بعد ما كانت ذات قولين بين المتقدمين، لأجل توهم اختلاف المشتق باختلاف مبادئه في المعنى، أو بتفاوت ما يعتريه من الأحوال، وقد مرت الإشارة إلى أنّه لايوجب التفاوت فيما نحن بصدده (٢).

القول الأول في المشتق: هو ان الوضع لخصوص المتلبس وذهب الى هذا القول الاشاعرة ، وبعض متأخري الامامية: صاحب القوانين و المجدد الشيرازي والمحقق الخراساني و المحقق النائيني والمحقق العراقي فقالوا: المشتق موضوع للمتلبس دون الأعم، وذلك بوجوه (٣):

1. التبادر: (أي تبادر خصوص المتلبس في الحال وهو قطعي ووجداني وهو القدر المتيقن الدذي يكون تبادره صحيحا ومادام قطعيا فلا يحتاج الى الاثبات بالأمارات الظنية) (أ).

7. صحة السلب بالتقريب المتقدم: هو صحة السلب عما انقضى عنه المبدأ وهذا بنفسه ينفع لنفي الحصة المنقضية، وهو ماذهب أليه الشيخ المظفر بقوله: (الحق ان المشتق حقيقة في خصوص المتلبس بالمبدأ، ومجاز في غيره، ودليلنا التبادر وصحة السلب عمن زال عنه الوصف، فلا يقال لمن هو قاعد بالفعل (انه قائم) ولا لمن هو جاهل بالفعل (انه عالم). وذلك لمجرد انه كان قائما أو عالما فيما سبق، نعم يصح ذلك على نحو المجاز، أو يقال: (انه كان قائما أو عالما) فيكون حينئذ، اذ يكون الاطلاق بلحاظ حال التلبس) (٥).

7. ارتكاز التضاد بين المشتقين المتضادين في المبدأ: يقول الشيخ مكارم الشيرازي في هذا الصدد :انه لاشك في وجود صفات متضادة بين الصفات ، نحو القائم بالنسبة الى القاعد ، والقاعد مقابل الجاهل ، والنائم مقابل المستيقظ، والقول بالأعم يوجب عدم التضاد بين الصفات لأنه حينئذ يصدق على القائم فعلا مثلا انه قاعد حقيقة في الأعم يوجب عدم

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: محمد كاظم الخراساني (ت ١٣٢٨ه)، ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه، ص ٤٥

<sup>(</sup>٣) ينظر : محاضرات في علم الأصول ، الشيخ الفياض ، تقرير أبحاث السيد الخوئي ، ٣٠١/١.

<sup>(</sup>٤) المشتق ، الشيخ اليعقوبي ، ٣٠٣/١ .

<sup>(</sup>٥) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضا المظفر (ت١٣٨٤ه)، ص٧٢.

التضاد بين الصفات لأنه حينئذ يصدق على القائم فعلا مثلا انه قاعد حقيقة في لحاظ ما انقضى عنه ، وهو خلاف انقضى عنه ، وهو خلاف الارتكاز (۱).

القول الثاني في المشتق: وهو القول بالوضع للأعم، وذهب الى هذا القول المعتزلة وجماعة من متقدمي الامامية، وذكر هذا القول العلامة الحلي، والمحقق الكركي، والشيخ البهائي (۲).

قال الشيخ الفياض في هذا المورد: وقد استدل على القول بالأعم بأن استعمال المشتق في موارد الانقضاء أكثر من استعماله في موارد التلبس، فيقال: هذا قاتل زيد وذاك مضروب عمرو وهكذا.

فلو كان المشتق موضوعاً للمتلبس لزمه أن تكون هذه الاستعمالات وما شاكلها استعمالات مجازية ، وهذه بعيدة في نفسها، مع أنها تنافي حكمة الوضع التي دعت إلى وضع الألفاظ لغرض التفهيم، فأنّ الاستعمال في موارد الانقضاء إذا كان أكثر، فالحاجة تدعو إلى الوضع بازاء الجامع دون خصوص المتلبس.

وأضاف أيضاً: إن وضع المشتق للأعم يتوقف على تصوير جامع بين المنقضي والمتلبس في الواقع ومقام الثبوت، ولمّا لم يعقل وجود جامع بينهما ثبوتاً، فلا مجال لدعوى كون المشتق موضوعاً للأعم إثباتاً (٣).

#### خامساً: أثر علم الكلام في مسألة المشتق

وبعد هذا العرض لمفهوم المشتق، لابد من أيضاح حقيقة أثر علم الكلام في المشتق، من ناحية تحديد مفاده ومدلوله اللغوي أو العرفي، أو من ناحية أنَّه موضوع للمتلبس بالمبدأ بالخصوص أو لمفهوم أعم، قد يشمل المتلبس أومن انقضى عنه المبدأ على السواء، وتعد هذه الحيثية من متطلبات البحث أصولية ينطبق عليها ميزان المسألة الأصولية لأنَّها تشكل عنصراً مشتركاً في عمليات الاستنباط صالحاً للدخول في كلّ باب من أبواب الفقه .

<sup>(</sup>۱) ينظر: انوار الاصول: احمد القدسي، تقريراً لأبحاث الشيخ مكارم الشيرازي، ط٢٨/٢ ١٥، مطبعة سليمان زاده، الناشر، مدرسة الإمام على بن ابي طالب، قم -إيران.، ٧٢/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مبادئ الوصول الى علم الأصول ، العلامة الحلي ،ص٦٧ . رسائل المحقق الكركي ، المحقق الكركي ، ٨٢/٢ . زبدة الأصول ، الشيخ البهائي ، ص٣٣ . اصول الفقه، الشيخ المظفر ، ص٦٧ ، (الهامش) .

ر. (٣) ينظر: محاضرات في علم الأصول ، الشيخ الفياض ، تقرير أبحاث السيد الخوئي ، ٢٨٨/١.

يذكر صاحب الكفاية وجوهاً في حجة القول بعدم الأشتراط منها(١):

الأول :التبادر، وقد عرفت أن المتبادر هو خصوص حال التلبس.

الثاني :عدم صحة السلب في مضروب ومقتول، عمن انقضى عنه المبدأ.

ويعبر عنه أيضاً: صحة سلب المشتق عمن أنقضى عنه المبدأ، فيقال زيد ليس بعالم بل هو جاهل، وهي أمارة أن المشتق مجاز فيه والالم يصح السلب عنه (٢).

الثالث: وهو موطن البحث في هذا المبحث ما أستدل به الأمام الشيراً بالنبي النبي النبي النبي الثالث: وهو موطن البحث في هذا المبحث ما أستدل به الأمام المقال المنطق عن غير واحد من الاخبار بقوله تعالى: ﴿لَا يَلَا لُلُ عَهْدِي الظّالِمِينَ ﴿(٢) على عدم لياقة أي شخص عبد صنما أو وثنا لمنصب الإمامة والخلافة، تعريضا بمن تصدى لها ممن عبد الصنم مدة مديدة، ومن الواضح توقف ذلك على كون المشتق موضوعا للأعم، وإلا لما صح التعريض، لانقضاء تلبسهم بالظلم وعبادتهم للصنم حين التصدي للخلافة، والجواب منع التوقف على ذلك، بل يتم الاستدلال ولو كان موضوعا لخصوص المتلبس (٤).

وما ذكر في تفسير البرهان: على عدم لياقة من عبد الأصنام لخلافة أو أمامة المسلمين ولو بعد دخوله في الإسلام (٥)، وتقريب الإستدلال به أن المشتق لو كان موضوعاً لخصوص المتلبس لم يتم استدلال الإمام الإمام الأية المباركة على عدم لياقة من كان يعبد الأصنام قبل تشرفه بالدخول في الأسلام، لأنهم في زمن توليهم لمنصب الخلافة أو الأمامة كانوا متشرفين بقبول الاسلام، وغير متلبسين بالظلم وعبادة الأوثان ظاهراً، وإتما كان تلبسهم بذلك قبل التشرف بالاسلام وفي زمن الجاهلية، فالاستدلال بالآية لا يتم إلاعلى القول بالوضع للأعم، ليصدق عليهم عنوان الظالم فعلاً فيندرجوا تحت الآية، وتاريخنا الأسلامي يعج بالكثير من هذه الصور.

وبالعودة الى قوله تعالى: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِي الطَّالِمِينَ ﴾ (٦)، فقد جاء في محاضرات اصول الفقه للشيخ الفياض:أن ما ذكره البعض من جواب عن دلالة الآية أجنبي عنها بالكلية، بل هما في طرفي النقيض، وذلك لأنّ دلالة الآية المباركة على الحكم المذكور مبنية على وجوه ثلاثة:

الأول: مناسبة الحكم والموضوع، فانها تقتضى بقاء الحكم أبداً.

<sup>(</sup>١) ينظر: كفاية الأُصول: محمد كاظم الخراساني (ت ١٣٢٨ه)، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: محاضرات في علم الأصول ، الشيخ مُحمد اسحاق الفياض ، تقرير أبحاث السيد الخوئي ، ٢٨٨/١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية : (١٢٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: كفاية الأصول ، الآخوند الخراساني ، ص ٤٩.

 <sup>(</sup>٥) ينظر البرهان في تفسير القرآن ، ١/ ٣٢١.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة الآية :(١٢٤).

الثاني: الاتيان بصيغة المضارع وهي كلمة (لَايَنَالُ) ، وعدم توقيتها بوقت خاص، فهي على هذا تدل على بقاء الحكم واستمرارها حتى بعد زوال التلبس.

الثالث: ما ورد من نظائره في الشريعة المقدسة، فانّه يدل على أنّ بقاء هذا الحكم في الآية المباركة وعدم زواله بزوال المبدأ أولى، ومن الواضح أنّ شيئاً من هذه الوجوه الثلاثة لا تجري فيما ذكره من الجواب، بل المتفاهم العرفي كما عرفت من الأمثلة التي ذكرها هو أن الحكم يدور مدار العنوان حدوثاً وبقاءً على عكس المتفاهم من الآية الكريمة (۱)، ويؤكد الشيخ في نفس السياق أمرين آخرين أيضاً:

الأول: نفس إطلاق الحكم في الآية المباركة، فأن الإتيان بصيغة المضارع وهي كلمة (لَايَنَالُ)، بلا تقييدها بوقت خاص، يدل على عدم اختصاص الحكم بزمن دون زمن، وأنه ثابت أبداً لمن تلبس بالظلم.

الثاني: قد ورد في عدة من الروايات النهي عن الصلاة خلف المحدود والمجذوم والأبرص وولد الزنا والأعرابي، فقد جاء في الوسائل بأسناده عن محمدبن مسلم عن أبي جعفر عليم، أنه قال: ((خمسة لايؤمون الناس ولايصلون بهم صلاة فريضة في جماعة الأبرص والمجذوم و ولد الزنى والأعرابي حتى يهاجر والمحدود))(٢)، فتدل على أن المتلبس بأحد هذه العناوين لايليق أن يتصدى هذا المنصب الكبير، لعدم المناسبة بينهما.

ويستدل على ذلك: فيقول: وبالأولوية القطعية تدل على أن المتلبس بالظلم وعبادة الوثن أولى بعدم اللياقة للجلوس على كرسي الخلافة، لعلو المنصب وعظم المعصية، بل إن المحدود بالحد الشرعي في زمان ما لا يليق للمنصب المزبور إلى الأبد وإن تاب بعد ذلك وصار من الأتقياء الخيار (٢).

وبالرغم من ذكره حول الآية المباركة ، إلا إن الشيخ الفياض يؤكد اذا كان المشتق موضوعاً لخصوص المتلبس فلا يصدق عليه وصف الظلم فهو في الماضي ، لأن

<sup>(</sup>۱) ينظر: محاضرات في علم الأصول ، الشيخ الفياض ، ، تقرير أبحاث السيد الخوئي ،مؤسسة أنصاريان للطباعة والنشر ، قم طهر إن ط١٤/٧٤ ه، هامش ،١٠١٧-٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة محمد بن الحسن الحر العاملي(ت٤٠١١)، كتاب الصلاة، باب صلاة الجماعة ،ح٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه، ٢٩٨/١ .

الاستدلال بها على عدم لياقة عبدة الأوثان للخلافة أبداً لا يبتني على النزاع في وضع المشتق للأعم أو للمتلبس بالمبدأ.

وماذكره صاحب الكفاية (۱)، وصاحب عناية الاصول (۲) أيضا، إذ عد الاستدلال بها من أهم الأدلة عندهم للقول بالأعم، فأن الآية الكريمة تشير الى عدم لياقة من عبد صنما للإمامة.

وهذا يتوقف على كون المشتق موضوع للأعم وإلا فلا يصح التعريض لانقضاء تلبسهم بعبادة الاصنام والظلم .

اما اذا كان المشتق موضوع لخصوص المتلبس فلا يصدق عليه وصف الظلم فهو في الماضي، فيكون الأثر في ذلك عقديا بأثبات عصمة من ينال العهد والإمامة.

ولذا تكمن أهمية هذا البحث بصورة عامة في الكلام في هذه الآية الكريمة ودلالتها، فكثر الكلام حولها من اثبات عصمة الانبياء والعهد والإمامة لمن بعد الرسول الله والتي طغى الكلام حولها على بحث المشتق حتى قيل انه بحث كلامي فهو يدرس موضوع اثبات العصمة لمن ينال العهد والإمامة .

والكلام في المشتق والبحث في مسائله، هو لبيان مفهومه ومعناه سعةً وضيقاً، كما في سائر المباحث اللفظية التي أستفاد منها الأصوليون في تثبيت قاعدة أصولية كونها تشكل عنصراً مشتركاً في عمليات الاستنباط، أي أنّه وضع لمفهوم وسيع منطبق على المتلبس والمنقضى معاً، أو لمفهوم ضيق لا ينطبق إلّا على المتلبس فقط.

لذا تبين أن أثر علم الكلام وطريقة البحث الكلامي في علم النحو عموماً، ومباحث الألفاظ خصوصاً متقدمة جداً، وهذا واضح من خلال أن الكثير من النحاة كانوا يبحثون في علم النحو وفق أسلوب المتكلمين.

<sup>(</sup>١) ينظر: كفاية الأصول ، الآخوند الخراساني ، ص ٤٩.

#### المطلب الثاني: الأوامر

إن الأحكام الشرعية التي بينتها الشريعة الأسلامية سواء كانت على مباني المتكلمين أوالأصوليين، يتوقف فهم الأسلوب البياني فيها على الأوامر والنواهي ودلالتهما، قال السرخسي (ت٩٠٠ هـ): (فأحق ما يبدأ به في البيان: الأمر والنهي، لأن معظم الابتلاء بهما، وبمعرفتهما تتم معرفة الأحكام، ويتميز الحلال من الحرام)(١).

قال بعض علماء الأصول: (هذان قسمان عظيمان من أقسام الأدلة الشرعية، لأنه يثبت بهما أكثر الأحكام وعليهما مدار تكاليف الإسلام وبهما يميز الواجب من غيره والحلال من الحرام)(٢)، ولذا أولاهما الأصوليون بالغ الاهتمام وقدموها على غيرهما من المباحث، وأولى هاتين القاعدتين: الأمر وله مادة وصيغة نتطرق لبيانهما والاختلاف فيهما.

# أولاً . الأمر لغةً وأصطلاحاً :

أ. الأمر لغة: ورد تعريف الأمر بعدة معان، منها: العاقبة: لقوله تعالى: ﴿إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴾ أي إليه ترجع الأمور (ئ)، والوعد: فيستعمل، لفظ الأمر ويراد به الوعد (٥)، ففي قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ اللَّهُ وَلَه تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ تَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا ...﴾ (١٠)، أي: وصل ما وعدكم الله تعالى به من عذاب وإبادة وتحقق الأمر الربوبي (١٠)، وقال تعالى: ﴿ طَيعُوا وقال تعالى: ﴿ طَيعُوا مُصَالِحُ أُولِي الأمر (١٠)، أي الحكام أو العلماء والساسة لشؤون العباد، قال تعالى: ﴿ طَيعُوا اللَّهُ ...﴾ (١١)، الشأن: (١٠)، أو الأوضاع التكوينية، وقد يظهر ذلك في قوله تعالى: ﴿ ثُمُ

<sup>(</sup>١) اصول السرخسي: أحمد بن ابي سهل السرخسي،تحقيق، أبو الوفا الافغاني، الناشر: لجنة إحياء المعارف الأفغانية – حيدر آباد، ١١/١ م

<sup>(</sup>٢) الوسيط في اصول فقه الحنفية ، احمد فهمي أبوسنه ، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى الأية ٣٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مجمع البيان ، الطبرسي ، ١٥/٩

<sup>(</sup>٥) لسان العرب ، ابن منظور ، ٢٥/٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة النحل الآية: ١.

<sup>(</sup>٧) سورة هود الآية ٤٠.

<sup>(</sup>٨) ينظر: تفسير الميزان ، الطباطبائي ، ١٥٠/١٠.

<sup>(</sup>٩) سورة يونس الآية ٢٤.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: لسان العرب ، ابن منظور ، ٢٦/٤.

<sup>(</sup>١١) سورة النساء الآية ٥٩.

<sup>(</sup>١٢) ينظر: المفردات في غريب القران، الراغب الأصفهاني ، ص٢٤.

اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدبَّرُ الْأَمْرَ... (١)، وقول ه تعالى: ﴿ بَلْ لِلَّهِ الْأَمْرُ جَمِيعً ... (٢)، الطلب (٣)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ ... (١)، أي يطلب ويريد .

ب. الأمر اصطلاحاً: الأمر له أطلاقان: الأول: الطلب، والأخر: الشيء، فقد بحث علماء الأصول في هذه الاستعمالات فقالوا: بأن اللفظ موضوع لمعنى واحد، والمعاني الأخرى تحتاج إلى وضع آخر فيتعدد الموضوع له، وكثرة المعاني لا تثبت، لإمكان إرجاعها إلى معنى واحد والباقي مصاديق لهذا المعنى وليست معاني له، ومن تلك الأقوال (٥):

- الطلب و الشيء، قال محمد كاظم الخراساني (ت١٣٢٨ه): ( ولا يبعد كونه الأمر حقيقة في الطلب والشيء)، فلم يستبعد اشتراك مادة الأمر بين الطلب والشيء.

- الاشتراك اللفظي، بأن مادة الأمر مشترك لفظي بين معنيين: الطلب و مفهوم الشيء، فقيل: (الصحيح أن يقال: وضع المادة لمعنيي ن: الطلب بالمعنى الخاص، ومفهوم الشيء، على سبيل الاشتراك اللفظى )(٧).

- المعنى الجامع، فإن (لفظ الأمر) موضوع لمعنى جامع، ويكون الطلب من مصاديق ذلك المعنى (^).

#### ثانياً: مادة الأمر

يذكر أن الأمر له أطلاقان: الأول: الطلب، والأخر:الشيء، وبما أن الأمر يدرس من جهتين الأولى المادة والثانية الهيئة، فالأولى: هي المادة: نجد ان مادته هي (أمر) فقد ذكر للأمر معان متعددة، منهاالطلب كما يقال أمره كذا، ومنها الشأن كما يقال شغله أمر هكذا، ومنها الفعل كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴾(١)، فالمقصود من الآية المباركة (وما أمر فرعون بذي رشد حتى يهدي إلى الحق، بل كان ذا غيّ وجهالة، ومنها

<sup>(</sup>١) سورة يونس الآية ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التعريفات ، الجرجاني ، ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية: (٥٨) و (٦٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ٥٩/١ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: كفاية الاصول ، الآخوند الخراساني ، ٦١/١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: مصابيح الأصول، علاء الدين بحر العلوم ، ١٩١/١.

<sup>(</sup>٨) ينظر: فوائد الأصول، محمد على الكاظمي ، ١٢٨/١.

<sup>(</sup>٩) سورة هود الآية: (٩٧).

الفعل العجيب) (۱)، كما في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا ﴾ (۲)، ومنها الشيء كما نقول: رأيت اليوم أمر عجيبا ومنها الحادثة ومنها الغرض كما نقول: (جاء زيد لأمر كذا (7).

إنّ عدّ بعض هذه الامور من معاني الامر فيه نظر فهي تكون من باب اشتباه المصداق بالمفهوم فقول (جاء زيد لأمر) فاللام الموجودة تدل على الغرض وليس معنى الامر يدل على الغرض وكذلك الحادثة والشأن والتعجب، ففي قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا ﴾ فهنا لا يكون مستعملا في مفهوم التعجب بل هو مصداق التعجب قال الخراساني (ت١٣٢٩ه): (لفظ الامر حقيقه في المعنين الاولين الطلب والشيء وهذا بحسب العرف واللغة واما بحسب الاصطلاح فقد نقله الاتفاق على انه حقيقة في القول المخصوص ومجاز في غيره) (٥).

أما العلامة الحلي (ت٢٦٦ه)، فقال إنّ مادة الأمر حقيقة في الطلب ومجاز في غيره بقوله: ( اتفق الناس على ان مادة الامر حقيقة في القول المخصوص واختلفوا في كونه حقيقه في غيره ... والحق انه حقيقة في المخصوص ومجاز في غيره ) (١).

(والمراد من الطلب اظهار الارادة والرغبة بالقول او الكتاب أوالإشارة اونحو هذه الامور مما يصح اظهار الإرادة والرغبة وابرازهما به والمراد من الشيء ليس كل شيء على الاطلاق فيكون تفسيره من باب تعريف الشيء بالأعم فان الشيء لا يقال له (امرا) الا اذا كان من الافعال والصفات ولذا لا يقال رأيت امرآ اذا رأيت انسانا او شجرا او حائط)().

والمراد من الامر بالشيء الاسم المصدري أي ما يدل عليه اسم المصدر اما المراد من الامر بالطلب فالمقصود منه المعنى الحدثي ونلاحظ فيه جهة الصدور من الفعل والايجاد (^).

فالأمر بالطلب يصبح الاشتقاق منه ، اما الامر بالشيء لا يصبح الاشتقاق منه لو كان حدثيا لصبح الاشتقاق منه .

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان ، محمد حسين الطباطبائي ، ج١٥/١٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة هود الآية (٦٦)

<sup>(</sup>٣) ينظّر: كفّاية الأصول ، الآخوند الخراساني ، ٦١/١.

<sup>(</sup>٤) سورة هود الآية: (٦٦).

<sup>(</sup>٥) كفاية الاصول ، الأخوند الخراساني ، ١١/١.

<sup>(</sup>٦) نهاية الوصول ، العلامة الحلي، ٣٨/١.

<sup>(</sup>٧) اصول الفقه ، الشيخ المظفر ، تحقيق عباس الزارعي ، ص ٧٥ .

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه.

المعتبر في صدق الامر هو علو الامر، هذا بحسب ما اشار اليه الشيخ المظفر، وذلك لأننا عرفنا مما سبق ان الامر طلب مخصوص وليس كل طلب بل، ان يكون من العالى الى الداني لا بالعكس لأنه يكون استدعاء ولا مساويه ، لأنه يسمى التماس اما الميرزا القمى فانه اعتبر الاستعلاء والعلو في الآمر (المراد بالعالى من كان له تفوق يوجب اطاعته عقلا أو شرعا وقيل هوه الطلب من العالى ) (١).

ولتوضيح معنى العلو والاستعلاء نذكر العلو هو ان يكون المتكلم الآمر في مقام عال أما ظاهريا كما في أوامر فرعون ، أو معنويا كما في أوامر الانبياء .

أما الاستعلاء فهو التكلم عن مقام عال ، والأمر أو النهي عن منصب عال (وليس بمعني تجبر وتكبر) (لا عن موضع شافع او ناصح او صديق سواء كان له مقام عال أو ليس بعال أو بالعكس)<sup>(٢)</sup>.

فالمتبادر من الامر هو نوع من الالزام في مقابل الاستدعاء الذي ليس فيه الزام فهو يتصور في من كان مطاعاً في نحوا من الانحاء، اي ان الالزام يصدر ممن هو مطاعاً اما شرعاً او عقل او عرف واذ ان لزوم الطاعة هذا يلازم غالبا الاستعلاء والعلو فاعتبرا في المعنى الموضوع له الامر فالمتبادر من الامر هو الالزام واما العلو والاستعلاء فهما من اللوازم الغالبة له (٣).

# ثالثاً: دلالة لفظ الأمر على الوجوب

وقع الاختلاف بين الاصوليين في دلالة لفظ (الامر) التي تكون بمعنى الطلب على الوجوب على أقوال:

الأول: بعض الاصوليين قال: انه موضوع لخصوص الطلب الوجوبي منهم الاخوند الخراساني (لا يبعد كون لفظ الامر حقيقة في الوجوب، لان سباقه عنه عند اطلاقه، لقوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَر الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ ( أَ).

وصحة الاحتجاج على العبد ومؤاخذته بمجرد مخالفة أمر، وتوبيخه على مجرد مخالفته كما يظهر هذا دلالة قولة تعالى ﴿ مَا مَنْعَكَ أَلَّا تَمْهُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ ﴾ (٥)، وتقسيمة الى الايجاب والاستحباب انما يكون قرينة على ارادة المعنى الاعم منه.

<sup>(</sup>١) القوانين المحكمة في الأصول المتقنة: الميرزا أبي القاسم القمي (ت١٣٦١ه) لبنان، ٨١/١.

<sup>(</sup>٢) انوار الاصول ، ناصر مكارم الشيرازي، ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٣) انوار الاصول ، ناصر مكارم الشيرازي، ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٤) سورة النــور الآية: (٦٣).

<sup>(</sup>٥) سورة الاعراف الآية: (١٢).

الثاني: هو إن دلالة الامر للأعلم من الطلب الوجوبي والندبي، أي أن الأمر حقيقة في مطلق الطلب الجامع بين الوجوبي والندبي، وهومما قال به المحقق العراقي بقوله: (انه حقيقة في مطلق الطلب الجامع بين الوجوبي والاستحبابي وهذا أظهر من القول بان الأمر حقيقة وخصوص الطلب الوجوبي، وذلك من صدق الامر حقيقة على الطلب الصادر من العالي اذا كان طلبه استحبابيا فيقال له: - انه امر هذا من دون احتياج في صحة اطلاق الامر عليه الى رعاية البين ، كذلك كاشف عن كونه حقيقة في مطلق الطلب، وإلا لكان يحتاج في صدق الأمر عليه وصحة اطلاقه على الطلب الاستحبابي الى رعاية عناية في البين ومما يشهد على ذلك ايضا صحة التقسيم الى الوجوب والاستحباب وهذا علامة على كونه حقيقة في الجامع بينهما .

لا اشكال في ظهوره عند اطلاقه في خصوص طلب الوجوب فلو اطلق فأريد منه الاستحباب لا يحتاج الى نصب قرينة، على الرخص في الترك وان هذا ما سار عليه الاصحاب في الفقه في الأوامر الواردة عن النبي هذا وآله الأطهار يحملونها على الوجوب عند خلو المورد من القرينة الصارفة الى الاستحباب، والرخصة في الترك (١).

واما القول الثالث: فهو إنّ دلالة لفظ الأمر بمعنى الطلب على الوجوب مشترك لفظي بين الوجوب والندب، إذ قال صاحب الفصول: (إنّ صيغة الامر حقيقة في طلب الفعل فقط مطلقا لكن حيث يطلق الطلب يتبادر منه الالزام وعدم الرضى بالترك تبادرا اطلاقياً ولهذا نحمل الاوامر المطلقة على الايجاب مع اننا نجعل استعمالها في الندب حقيقة ايضا والاكثر على انها حقيقة في الوجوب اي اعنى الايجاب فقط) (٢).

وأوضح الشيخ الحائري أيضاً: (أن علم الهدى، قد ذهب إلى أنها مشتركة بينهما لفظاً بحسب اللغة وأما بحسب الشرع فهي حقيقة في الوجوب فقط ومرجع كلامه إما إلى دعوى أن الشارع وضع لفظ الأمر للوجوب فقط بعد أن كان في اللغة مشتركا بينه وبين الندب فمتى ورد في كلامه حمل على مصطلحه، أو أنه بنى في استعمالاته الشرعية أو مطلقا على متابعة وضعه للوجوب فقط حتى إنه لو استعمله في الندب اعتبر العلاقة بينه وبين الوجوب) (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: كفاية الاصول ،الأخوند المخراساني (ت ١٣٢٨ه)، ٦٣/١.

<sup>(</sup>٢) الفصول الغزوية في الاصول الفقهية: الشيخ محمد حسين الأصفهاني، الناشر : دار إحياء العلوم الإسلامية، ص٦٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ٦٤

وصاحب القوانين أيضا اشار الى ان علم الهدى قال بالاشتراك لغة وبالوجوب شرعا(١).

ظهر مما تقدم إن الأختلاف وقع في دلالة الأمر على الوجوب أو الأستحباب وما أظهره لنا أنه ظاهر في الوجوب فيما اذا كان مجرد عن قرينه تصرفه غير استحباب فالدليل اذا تضمن الامر مادة ، صيغه يكون استنباط الحكم الشرعي واجبا في حال ان الفقيه هو ممن يقول بالوجوب فقط، أما اذا اخذ الفقيه بالقول بالوجب المطلق هنا سوف يختلف الحكم يحتاج الى إمعان نظر اكثر ليعرف على ماذا دل وهل توجد قرينة صارفه أم لا، أم انه يعتقد بأن الامر مشترك لفظى فهذا الاختلاف يؤدي الى اختلاف الاستدلال .

#### رابعاً: دلالة صيغة الامر

وردت اقوال بخصوص دلالة صيغة الأمر نذكر منها:

الأول: يستفاد من صيغة الأمر الوجوب<sup>(۲)</sup>، نحو قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ...﴾<sup>(۳)</sup>، وفيه أقوال:

1. أنها ظاهرة في الوجوب ، وحقيقة فيه اما من جهة الوضع ، أو من جهة انصراف الطلب التي اكمل الافراد ، ذهب التي هذا القول كل من الشيخ الطوسي والعلامة الحلي وابن الشهيد الثاني والآخوند الخراساني والميرزا القمي (٤).

٢.أنها حقيقة في القدر المشترك بين الوجوب والندب وهو مطلق الطلب الشامل لهما من غير ان تكون ظاهرة في احدهما . ذهب اليه الشيخ المرتضى والمحقق الاصفهاني و اختاره المحقق العراقي (٥).

الثاني: الندب، مثل قوله تعالى: ﴿ ... فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْ تُمْ فِيهِمْ خَيْرًا... ﴾ (١)، فإن مكاتبة العبد لعتقه يقتضى الثواب من الله تعالى، فتكون مستحبة للمولى.

ثالثاً :الإباحة، لقوله تعالى: ﴿... وَكُلُوا وَاشْرَبُوا...﴾(٧)، وقوله تعالى: ﴿... وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا...﴾(١)، وقوله سبحانه : ﴿... كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ...﴾(١)، أي ما يستلذ

<sup>(</sup>١) ينظر: قوانين الاصول ، الميرزا القمي، ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الوسيط في اصول فقه الحنفية ، احمد فهمي أبوسنه ، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية ٤٣

<sup>(</sup>٥) ينظر: نهاية الافكار، المحقق العراقي، ٤/١.

<sup>(</sup>٦) سورة النور الآية: ( ٣٣ ).

<sup>(ُ</sup>٧) سورة البقرة الآية: ( ١٨٧).

<sup>(</sup>٨) سورة المائدة الآية: (٢).

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة الأية: (١٧٢).

من المباحات، وهناك معان أخر تراجع في مصادرها (۱)، و يمكن دعوى التداخل في هذه بعض المعاني بعضها مع بعض لتقارب بين المعاني، قال الغزالي: (وهذه الأوجه عدها الأصوليون شغفًا منهم بالتكثير، وبعضها كالمتداخل، وقوله تعالى: ﴿ تَمَتَّعُوا ﴾(۲)، للأنذار، وهو قريب من قوله ﴿ اعْمَلُوا مَا شِئتُمْ ﴾(۳)، الذي هو للتهديد )(٤).

أما الأختلاف الذي وقع بين الاصوليين فهو في منشأ دلالة الامر على الوجوب باحتمالات متعددة منها: أولاً: هو ما ذهب اليه المحقق الخراساني في كتابه فهو اسندها الى التبادر فقال: (لا يبعد تبادر الوجوب عند استعمالها بلا قرينة )(٥).

بينما أشكل عليه في ذلك: إنّ هذا القول يستلزم المجاز عند استعمال الصيغة في الندب، مع أن الوجدان يحكم خلاف هذا فلا نرى عند استعمالها في الندب عناية، ولا رعاية علاقة من علاقات المجاز بناء على القول، لقوله تعالى: ﴿ وَلْيَكْتُبُ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ...﴾(١).

ف (بناء على استحباب الكتابة في الدّين كما هو المشهور والمعروف) فلا يصح سلب الأمر منها وجداناً وذلك لان المجازية تستازم صحة السلب وهنا لا يصح ان يقال انه ليس بأمر (٧).

ثانياً: يقول الشيخ النائيني(ت١٣٥٥هـ) في ذلك: (والذي ينبغي ان يقال هو ان الوجوب انما يكون حكما عقليا، لا انه أمر شرعي ينشأ الامر حتى يكون ذلك مفاد الصيغة ومدلولها اللفظى)(^).

علق الشيخ الكاظمي (ت١٣٦٥هـ) بقوله: فالوجوب يستفاد من نفس الصيغة بضميمة حكم العقل لا وضعا، ولا انصرافا فالوجوب ليس معناه لغة الا الثبوت، والواجب يقسم الى تكويني وتشريعي أما التكويني فمعناه أن يكون الواجب بالذات لنفسه و لمكان اقتضاء ذاته لأجل علمة خارجية تقتضي الثبوت، ومعنى واجب لغيره لعلمة موجودة في الخارج تقتضي الثبوت، أما الواجب التشريعي فهو معنى كون الشيء واجبا شرعيا هو ثبوت علمة وجوده في عالم

<sup>(</sup>١) ينظر: الوجيز في اصول الفقه، عبد الكريم زيدان، ص١٩١. ومعالم الدين ، العاملي ، ص١٩١.

<sup>(</sup>٢) سورة هود الأية (٦٥).

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت الآية: (٤٠)

<sup>(</sup>٤) المستصفي ، الغزالي ، ٣٠٣/١ .

<sup>(</sup>٥) كفاية الاصول ، الآخوند الخراساني ، ٧٠/١ . (٦) سورة البقرة الآية : ( ٢٨٢ ).

<sup>(</sup>٧) ينظر: انوار الاصول، ناصر مكارم الشيرازي ، ٢٦٥/١.

ر) ينظر: فوائد الاصول: محمد على الكاظمي (ت١٣٦/٥)،تقريرا لأبحاث الشيخ النائيني (ت١٣٥/٥) ، ١٣٦/١.

التشريع وعلة وجوده هي البعث فالبعث يقتضي الوجود لو خلى من الترغيب الذي يصرفه الى الاستحباب (١)، وهو أيضاً ما قال به السيد الخوئي.

ثالثا: وهناك من جعل دلالة صيغة الأمر على الوجوب بحكم بناء العقلاء و جعله حجة لكن هذا لا يخلو من مناقشة ، وهو ماقال به السيد الخميني(ت١٤٠٨م) بقوله: (إنها كاشفة عن الارادة الحتمية الوجوبية كشفا عقليا ككاشفية الامارات العقلائية، ويمكن أن يقال إنها حجة وإن لم تكن كاشفة عن الارادة الحتمية إلا أنّها حجة بحكم العقل والعقلاء على الوجوب حتى يظهر خلافه )(٢).

وفي رد الشيخ مكارم الشيرازي على هذا القول، إنّ كلا الوجهين قابل للمناقشة وذلك (لأنه لاحجة للعقلاء في باب الالفاظ، لا من طريق الدلالة حيث انه لا معنى لإمارية الألفاظ إلاّ من ناحية دلالتها على معنى ،والبناءات العقلائية، والحجج المعتبرة عندهم في باب الألفاظ لها مجار خاصة ، فهي إما أن تكون من باب الوضع أو من باب مقدمات الحكمة أو القرينة ، وإذا لا بدّ من تعين أحد هذه الطرق حتى تعيين كيفية الدلالة ومنشأها )(٣).

أثر الأمر: نظر الأشاعرة الى الأمر بوصفه قسماً من كلام الله النفسي القديم، وهي مسألة كلامية أنعكس أثرها على علم الأصول، فالقائلون بالكلام النفسي<sup>(3)</sup> يرون أن صيغة (أفعل) ليس هو الأمر نفسه ولا الكلام عينه، وإنما هو من قبيل الدلالات والأشارات<sup>(6)</sup>، فأهل العامة يقولون بين الأمر والأرادة ولايعدون الأرادة داخلة في حقيقة الأمر ولاشرطاً فيه، وحاصل الأمر عندهم قد يأمر الله تعالى بما (لايريده)، وأحتجوا بعدة أدلة منها: أن الشهر أمر أبراهيم المسجود ولم يرد منه، وأمر بليس بالسجود ولم يرد منه (٦).

أما المعتزلة فينكرون المعنى القائم بالنفس، ويرون ان الكلام هو: الأصوات المقطعه ضرباً من التقطيع، وان الأمر ماهو إلا الإرادة، وهذا تفريع عن مبحث الأرادة في علم الكلام الذي يبحث عن الأرادة الألهية (٧).

<sup>(</sup>١) ينظر: فوائد الاصول، الشيخ الكاظمي ، ١٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الاصول، السيد الخميني، ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٣) انوار الاصول، ناصر مكارم الشيرازي ، ٢٦٦/١.

<sup>(</sup>٤) جاء ذكره في الفصل الاول - المبحث الثالث - المطلب الاول ،وجود المكلف .

<sup>(</sup>٥) ينظر: علاقة علم اصول الفقه بعلم الكلام ، د محمد على الجيلاني،ط١٠ ، ٢٠١م،ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۷) المصدر نفسه ،ص ۲۲۱.

فتبين أنّ أثر علم الكلام ، هو من خلال بناء العقلاء على معنى الوجوب بأخذ انحاء الدلالة وبدونها لا معنى لبناء العقلاء على الوجوب، فظهور الأمر في الوجوب و الاستحباب بحكم العقل معتمد على كيفية إرادة الله سبحانه وتعالى لصيغة الامر، فإذا استعملها في الوجوب يحكم العقل بوجوب الانبعاث ، وإن استعملها في الندب يحكم العقل به، فإنّ وجوب طاعة المولى والعمل على أمره ومراده مسلم به، إنما الكلام في مراد المولى الجدي من أمره .

فالاختلاف ليس جوهريا في التعبير عن الدلالة أو المنشأ فالظاهر أنّ المستفاد من صيغة الامر هو دلالتها على الوجوب رغم تعدد ماتقدم من الاقوال واختلافها، فالثمرة المترتبة لهذا البحث انه في حال عدم كون المتكلم في مقام البيان هنا تدل صيغة الامر على الوجوب ايضا بناء على كونها من باب الاطلاق ومقدمات الحكمة لأنها تستلزم كون المتكلم في مقام البيان .

#### المطلب الثالث: النواهي

### أولاً: النهى لغة وأصطلاحاً

أ. النهي لغة: المنع أو ( الزجر عن الشيء ) (١)، قال تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَى (\*) عَبْدًا إِذَا صَلَى (٢)، ولايفرق بصدر بالقول أو بعيره .

وأشتق من الفعل نهى، نهاه، ينهاه، نهيًا، فانتهى، وتناهى، أي كف وامتع، و النَّهَى: العقل (٣)، لأنه يمنع ويوقف صاحبه عن القبيح من الأفعال، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِأُولِي النَّهَى ﴿أَنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِأُولِي النَّهَى ﴿أَنَّ والمعنى الكف.

ب. النهي اصطلاحًا: في بحوث علماء الأصول<sup>(٥)</sup>، عدة تعريفات نذكر بعضها:

في عدة الأصول عرف الشيخ الطوسي (ت ٢٠٠ه) بأنه: (قول القائل لمن دونه : لا تفعل ) (٦)، أما صاحب القوانين فيقول: (قانون النهي هو طلب ترك الفعل، بقول من العالي على سبيل الاستعلاء ويدخل فيه التحريم على ما هو المتبادر من هذه المادة في العرف )(٧).

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القران: أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (ت ٥٠٢هـ)، ص٥٠٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة العلق الأية: ( ٩-١٠ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر: لسان العِرب ، ابن منظور ، ٧/ ١١٢٤ . والمفردات في غريب القران، الراغب الأصفهاني ، ص٥٠٩ .

<sup>(</sup>٤) me (ة طه الآية: (٤٥).

<sup>(</sup>٥) ينظُّر: مباحث الدليل اللفظي ، محمود الهاشمي ، ٨/٣ . ومعالم الدين ، العاملي ، ص١٤ ٣٠.

<sup>(</sup>٦) عدة الاصول ، الشيخ الطوسي ، ٢٥٥/١.

<sup>(</sup>٧) قوانين الاصول ، الميزرا القمى ، ص١٣٥-١٣٦ .

وهناك من أوضح ان النهي: (لفظ النهي عرفا ولغة عبارة عن طلب العالي من الداني ترك الفعل على سبيل الالزام)<sup>(۱)</sup>، ومن قال عن النهي: (القول المقتضي ترك الفعل)<sup>(۲)</sup>، وقال الشوكاني: (القول الإنشائي الدال على طلب كف عن فعل على جهة الاستعلاء)<sup>(۳)</sup>.

أن النهي يعني النسبة الطلبية الإلزامية من المولى في ذمة العبد والعقل يحكم بوجوب الطاعة (أ)، وخصوصا إذا اقترن مع القرينة والمناسبة وهي العقوبة مع المخالفة فعندها يثبت طلب الترك الإلزامي للفعل، وموضوع النهي لا يقل اهمية عن موضوع الامر فمهامه من مهمات مباحث الالفاظ وهو كالأمر له مادة وصيغة أيضا نتعرف عليهما.

ثانياً: مادة النهى: المقصود بها كلمة النهى (ن، ه، ي).

وجاءت هذه المادة في مجموعة من الآيات الشريفة نذكر بعضها: مادة "انتهى" فقال تعالى: ﴿ ... فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى... ﴾ فالفعل انتهى أي امتع و ترك هذه المعصية طاعة لربه، ويخاطب الجماعة المؤمنة بصيغة الاستقبال بالفعل المضارع "تنهون"، فقال تعالى: ﴿إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْ هُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلًا كَرِيمًا ﴾ أتنهون"، فقال تعالى: ﴿ وَأَخْدَبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْ هُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلًا كَرِيمًا ﴾ (١)، و وردت مادة "نهوا" في سياق قرآنيعند النهي عن الربا لقوله تعالى: ﴿ وَأَخْدَفِهُمُ اللَّهِا وَأَعْدُنْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ (٧).

فأن ورود النهي في القران الكريم بأي من الصيغ فأنه يحكم بدلالته على الحرمة مالم توجد قرينة صارفه ، وصيغة النهي فهي كل هذا تدل على طلب الترك، أو كل صيغة تدل على الزجر عن الفعل وردعه عنه ، كصيغة (لا تفعل) أو (إياك ان تفعل) (^)، والفعل يعني الحدث الذي يدل عليه المصدر المذكور مثل قولك (لاتترك الصلاة) فهو الزجر والنهي عن ترك الصلاة فأي هيئة تدل على طلب ترك الفعل هي صيغة النهي.

فمادة النهي إذا جاءت بالدليل اللفظي تدل على الزجر والابتعاد عن إتيان الفعل، فهي تدل على طلب ترك إيجاد الطبيعة، والعقل يلزم بالامتثال فدلالتها على الحرمة بالدليل العقلي لترتب الجزاء والعقوبة، وقد تأتى دالة على الكراهة إذا لم يتوعد عليها بالعقوبة، وقد عبر

<sup>(</sup>١) الفصول الغروية في الاصول الفقهية ، الشيخ الحائري، ص١١٩.

<sup>(</sup>٢) المستصفي ، الغزالي ، ٣٠٠/١ .

<sup>(</sup>٣) أرشاد الفحول ، الشوكاني ، ص١٠٩ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: اصول الفقه، محمد رضا المظفر ، ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة الآية: (٢٧٥).

<sup>(</sup>٦) سورة النساء الآية: (٣١).

<sup>(</sup>٧) سورة النساء الأية: (١٦١).

<sup>(</sup>٨) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، تحقيق عباس الزارعي ، ١١٦/١.

بعض العلماء عن النهي أنه (صرف ترك الطبيعة)(١)،ولذا لا يكون امتثال النهي إلا بإعدام تمام إفراد متعلقه، وهناك بحوث تفصيلية في تعلق الأمر والنهي بالطبيعة أو الأفراد.

والخلاف الذي وقع بين الاصوليين على قسمين، قسم ذهب الى ان ظهور صيغة النهي في الحرمة هو من باب الوضع، وهذا قول ينسب الى المشهور كما أشار الى هذا صاحب القوانين بقوله: ( وأما صيغة لاتفعل وما معناها فالأشهر الاظهر أنها أيضا حقيقة في الحرمة ) (٢)، وهو ماقال به الشيخ الطوسي في العدة اذ قال: إنها من باب الوضع ( الصيغة وضعها اهل اللغة ليدلوا على إيجاب الامتناع من الفعل ) (٣).

وقسم قال إن ظهور النهي في الحرمة يكون من باب الاطلاق ومقدمات الحكمة ، وهو ماقال به الشيخ مكارم الشيرازي بقوله: (اي يستفاد الوجوب من الاطلاق ومقدمات الحكمة... فدلالة النهي على الحرمة معناه الزجر والمنع من الفعل مطلقا من دون تطرق لعدم الزجر فيه) (أ)، وأشار الرازي(ت٢٠٦ه) في المحصول الى إن اكثر أهل العامة ذهبوا الى ان النهي هو مشترك بين التحريم والكراهة وذلك لاستعماله في الدلالة على الحرام والمكروه (٥).

واشار بعض الإمامية الى ان النهي ظاهر في التحريم من باب حكم العقل بهذا وهو ما يقول به المتكلمين والأصوليين، لأن العقل يحكم بوجوب إطاعة أمر المولى تعالى والانزجار عند نهيه، ويحكم بحسن معاقبة المخالف أيضا لأنه يدل على النسبة الزجرية أو طلب الترك. وان هذا مما لا يحتاج الى قرينة بالتبادر ينصرف بالدلالة على الحرمة (٦).

ومما تقدم أن النهي يدل على الحرمة بالتبادر من دون قرينة، وأما غير هذه الدلالة فيحتاج الى قرينة، فالتبادر أقوى علامة الحقيقة بدلالة قوله تعالى قرينة، فالتبادر أقوى علامة الحقيقة بدلالة قوله تعالى قَنُهُ فَاتْتَهُوا... (٧).

ويبقى أثر الاختلاف في المبنى في استنباط الحكم ونوعه، فهل يحمله الفقيه على نحو الحرمة او يحمله على نحو الكراهة او القدر المشترك ؟ اذ يعتمد على مبناه فيه، والخلاف الذي وقع في معنى النهي هل هو بمعنى عبارة ( لاتفعل) او يكون بمعنى الكف (^).

<sup>(</sup>١) أجود التقريرات ، السيد أبو القاسم الخوئي، ٣٢٨/١ .

<sup>(</sup>٢) القوانين المحكمة في الأصول المتقنة: الميرزا أبي القاسم القمي ( ت١٣٦ ٥)، ط١٤٣١/٥، ص١٣٦ .

<sup>(</sup>٣) عدة الاصول ، الشيخ الطوسي ، ٢٥٦/١.

<sup>(</sup>٤) انوار الاصول، ناصر مكارم الشيرازي ، ٥٠٨/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المحصول في اصول الفقه ، الفخر الرازي، ٢٨٣/١. (٦) ينظر: كذارة الاحرول في الآخريز الخراسان م ١٨٣/١ . . محافر

<sup>(</sup>٢) ينظر : كفاية الاصول، الأخوند الخراساني ، ١٨٣/١ .و محاضرات في اصول الفقه ، تقريرات الشيخ الفياض، ١٢٦/٢ .

<sup>(</sup>V) سورة الحشر الآية: (V).

<sup>(</sup>٨) انوار الاصول: احمد القدسي: تقريراً لأبحاث الشيخ مكارم الشيرازي ، ٤/١ ٥٠٤/٠.

وذهب الآخوند الخراساني والمحقق النائيني إلى أنّ المراد من النهي عبارة (لاتفعل)، لأنه هو المتبادر الى الذهن وأن الترك أمر عرفي يحصل بمجرد ترك الفعل، والتكليف بالكف هو تكليف بأمر وجودي زائد على الترك مطلقا، يحتاج الى مؤونة زائدة من الدليل.

ومن قال بالكف بانه المراد من الترك فاستدلوا بأن(ان لا تفعل) هو عدم خارج عن تحت القدرة والاختيار فلا يمكن ان يتعلق به الطلب والبعث ويشهدوا على ذلك بأزلية العدم، بمعنى ان هذا كان قبل ان يكون المكلف موجود، لكن لو كان شيء وجوده تحت القدرة والاختيار لاستحالة الانفكاك بين وجود الشيء وعدم وجوده (۱).

إن النهبي هو طلب الكف عن الفعل خارجا(٢)، وهو طلب المولى من العبد حبس النفس ومنعها من إيجاد الطبيعة، وهو فعل اختياري.

ولذا يرى إن عند المشهور اللغويين والمتكلمين والأصوليين هو إن النهي موضوع لدلالة على الزجر والبعد عن إيجاد أي فرد من متعلق النهي باعتبار اشتماله على دفع مفسدة يجب الأخذ بها لأن الأحكام تابعة للمصالح والمفاسد في ذلك<sup>(٣)</sup>.

وما ذهب إليه السيد الخوئي(ت١٤١٣ه): (إن النهبي عبارة عن اعتبار المكلف محروماً من الفعل، فإن المفسدة أوجبت حرمان المكلف من إيجاد الفعل والاستمرار على المنع والحرمان، والصيغة أبرزت الإنشاء والحرمة الاعتبارية)(1).

يتبين إن الأمر هو طلب الفعل، والنهي هو طلب ترك الفعل، فالطلب والإنشاء واحد ومتعلق الطلب يختلف ففي الأمر إيجاد الامتثال والفعل، وفي النهي ترك إيجاد الطبيعة فالنهي هو ترك الفعل<sup>(٥)</sup>.

و يمكن القول إن ما يقال حول الأمر يقال في حق النهي ، إذ أنّ الخلاف بينهما هو أن الأمر والنهي هو أنّ الأمر هو الأمر والنهي هو أنّ الأمر هو النام الأمر والنهي ها النها النها فها إلى المنها النها النها فها النها فها النها الن

<sup>(</sup>١) انوار الاصول: احمد القدسي: تقريراً لأبحاث الشيخ مكارم الشيرازي ، ١٠٤/١

<sup>(</sup>٢) ينظر: المعجم الأصولي، محمد صنكور ، ٦٤/٢٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: دروس في علم الأصول الحلقة الثانية، محمد باقر الصدر ، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٤) محاضرات في أصول الفقه ، محمد اسحاق الفياض ، ٨٦/٤ .

ر). (٥) ينظر: نهاية السؤل في شرح منهاج الأصول، الأسنوي ، ٢٩٣/٢. و اصول الفقه ، محمد ابو زهرة ص١٧٢.

المبحث الثاني: الإجمال في الدليل.

المطلب الأول: العام والخاص

### أولاً: تعريف العام والخاص باللغة والأصطلاح

تعريف العام والخاص في اللغة: عرف العام بانه الشمول والاستيعاب وأما الخاص فهو: التفرد وقطع الشركة، كأن يقال اختصه أي أفرده من دون غيره (١).

أ. تعريف العام لغة؛ إن المعنى المعجمي للعموم يدور بين الشمول والإحاطة والاستيعاب، وفي كلمات أهل اللغة والمعاجم، قالت العرب: عمهم الصلاح والعدل: أي شملهم، وعم الخصب: أي شمل الأماكن أو الأعيان، ومنه سميت النخلة الطويلة عميمة لإحاطة ظلها بما تحتها، والقرابة إذا اتسعت أدركت العمومة وتناولتها، فكل لفظ يستغرق جميع ما يصلح له (۱)، وينتظم جمعا من الأشياء سمي عاما لمعنى الشمول والإحاطة أوالإدراك (۱)، ومن هذه الأمثلة يتضح معنى شامل، وهو: (العام الذي يأتي على الجملة لا يغادر منها شيئاً) (ن)، فالشمول والاستيعاب أساس في معنى العموم لغة، لأنه لفظ شامل لأفراد متعددة.

ب. تعريف العام اصطلاحاً: للعام تعريف متعددة عند الأصوليين (°).

فعرفه السيد المرتضى (ت٣٤٦هـ) فقال: هو ( العموم ماتناول لفظه شيئين فصاعدا) (٦).

فينتقض بالجمع المنكر والمثنى، واسماء العدد إلا أن يجعلها عامة بالنسبة لما يندرج تحتها. أما الغزالي (ت٥٠٥ه) فقال في تعريفه: (العام اللفظ الواحد الدال من جهة واحدة على شيئين فصاعدا واحترزنا بقولنا (من جهة واحدة) عن قولهم ضرب زيدا وعمرا وعن قولهم ضرب زيد وعمرو، فانه قد دل على شيئين لكن بلفظين لا بلفظ واحد ومن جهتين لا من جهة واحدة (من قال: ما دل على (شموله لجميع أفراد الموضوع أو المتعلق أو المكلف) (۱)، أو

<sup>(</sup>١) ينظر: لسان العرب: ، جمال الدين ابن منظور (ت ٧١١هـ) ، ٢٩٠/٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: التعريفات ، الجرجاني ، ص ٨٤.

ر ) يـ رو. (") ينظر: لسان العرب ، ابن منظور ، ٢٦/١٦ . والقاموس المحيط ، الفيروز آبادي، ١٥٥/٤.

<sup>(</sup>٤) فقه اللغة ، ابن فارس، ص ٢٠٩ .

<sup>(ُ</sup>هُ) ينظر: المعتمد ، البصري ، ٢٠٣/١. وأرشاد الفحول بالشوكاني ، ص١١٣.

<sup>(</sup>٦) الذريعة الى اصول الشريعة، السيد المرتضى: ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٧) المستصفى ، الغزالي ، ١٠٦/٢.

(اللفظ المتناول لجميع ما هو صالح له ، وما هو موضوع له (7)، ومن قال أنه : (ما ينتظم جمعا من الأسماء لفظا أو معنى) (7).

والواضح من التعريفات أستفادة العموم من وضع الأدوات لمعانيها، ولا تخرج التعريفات عن المعنى اللغوي، فالصلة الرابطة دلاليًا تكون بين المعنى المعجمي للعموم والمفهوم الاصطلاحي له.

ج. الخاص لغة: (خصه بالشيء يخصه خصا وخصوصا وخصوصية ... واختصه: أفرده به دون غيره، ويقال: اختص فلان بالأمر وتخصص له إذا انفرد)<sup>(3)</sup>، و (التخصص تفرد بعض الشيء بما لايشاركه فيه الجملة، وذلك خلاف العموم والتعميم)<sup>(0)</sup>، والمراد من المعنى اللغوي للخاص هو الانفراد عما هو أعم منه.

د. الخاص أصطلاحاً: وهو لايبتعد عن المعنى اللغوي، فقد ذكر علماء الأصول بعض التعريفات للخصوص (٦)، منها: (والتخصيص هو اخراج بعض الافراد عن شمول الحكم العام ، بعد أن كان اللفظ في نفسه شاملا له لولا التخصيص ، والتخصيص هو أن يكون اللفظ من أول الأمر بلا تخصيص،غير شامل لذلك الفرد غير المشمول للحكم) (١)، قول التخصيص يطلق مسامحة على الخاص، ومن قال إن الخصوص: (هو كل ما ليس بعام ويدخل فيه الألفاظ المهملة )(١)، واما الفخر الرازي فقد عرّف الخاص بانه: (القول الذي يندرج تحت معنى لا يتوهم غيره معه )(٩).

أما العلامة الحلي (ت٢٦٦ه) فيرى أن هذا الحد غير تام وليس بجامع ولا مانع ، إذ أن العام يكون ضد ومباين للخاص فكيف يعرف به (١٠)، فتارة يكون الخاص جزءاً حقيقياً وتارة أخرى يكون اضافياً لمعنى أعم منه .

وأشار المحقق الخراساني (ت١٣٢٩هـ) الى ان هذه التعاريف المذكورة تعاريف لفظية من باب شرح الاسم.

<sup>(</sup>١) اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١٣٩/١.

<sup>(</sup>٢) المحصول في علم أصول الفقه ، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن الرازي (ت ٢٠٦هـ)، ط٣/ ١٤١٨ ه ، ١٣/١٥ .

<sup>(</sup>٣) اصول السرخسي ، السرخسي ، ٣٣/١ .

<sup>(</sup>٤) لسان العرب ، ابن منظور ، ٢٤/٧ .

<sup>(</sup>٥) المفردات في غريب القرآن ، الراغب الأصفهاني ، ص١٥٥ . والقاموس المحيط ، الفيروز آبادي، ٣٠٠/٢.

ر) (٦) ينظر: اصول السرخسي، السرخسي، ١٦١/١.

<sup>(</sup>٧) اصول الفقه، الشيخ المظفر ، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٨) الرسالة ، الشافعي ،ص٨٨ . والأحكام في أصول الاحكام ، الآمدي ، ٢٨٨/١.

<sup>(</sup>٩) المحصول، الرازي ، ١٩٦/١.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: نهاية الوصول الى علم الأصول ، العلامة الحلى ، ٢٠٣/٢ .

وأما الخاص فالمعنى اللغوي قريب من الاصطلاحي فهو يدل على بعض افراده .

#### ثانياً: في أقسام العام:

يعد بحث العموم والخصوص من أقدم الموضوعات الأصولية، والقواعد التي عني بها علماء الأصول منذ البواكير الأولى للتأليف الأصولي<sup>(۱)</sup>، وذكر إن للعام ثلاثة اقسام:

1- العموم الاستغراقي ( العام الافرادي): ( وهو أن يكون الحكم المتعلق بالموضوع شاملا لجميع الأفراد على نحو يلاحظ كل فرد على حدة، أي كل فرد من أفراد العام موضوعًا مستقلا للحكم ) (٢) ، مثل قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ رَهِينَةٌ ﴾(٣)، "كلّ" موضوعة للعموم، وأن (الآية في مقام بيان وجه التعميم.. فإن كون النفس الإنسانية رهينة بما كسبت يوجب على كل نفس أن تتقي النار ) (٤)، والاستثناء في السياق دليل استفادة العموم، حيث جاء في الآية اللاحقة لقوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ ﴾ (٥)، فقد لوحظ كل فرد فيه من العالم موضوع مستقل لوجوب الكسب إذ لا يرتبط فرد من افراده بتعلق الحكم به فرد آخر، لأنه لكل فرد من الأفراد حكما مستقل .

Y - العموم المجموعي (العام المجموعي): وهو (أن يكون الحكم ثابتًا للمجموع بما هو مجموع فيكون المجموع موضوعًا واحدا)<sup>(7)</sup>، ويتحقق امتثال الأمر فيه بامتثال جميع أفراده، مثل الاعتقاد بنبوة الأنبياء، فلو أعتقد بأحدهم مثلا فلن يتحقق الامتثال، فيكون له طاعة واحدة وعصيان واحد، فالطاعة تحصل بالإتيان بالجميع وأما العصيان فيحصل بترك أي من الأفراد، ويسمى أيضاً (بالعموم الارتباطي)<sup>(۷)</sup>، لترابط بعضه مع بعض، لقوله تعالى : فَسَجَدَ الْمَلائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ (۱)، فو ( الأمر بالسجود له كان لجميع الملائكة... وفي هذا تأكيد للعموم ) (۱).

"العموم البدلي (العام البدلي): وهو أن يكون الحكم لواحد من الأفراد على البدل، فيكون أحد الأفراد -لاعلى التعيين - موضوعا للحكم، مثاله قول المولى: "أعتق أية رقبة شئت" (١٠)،

<sup>(</sup>١) ينظر: الرسالة: محمد بن إدريس الشافعي (ت ٢٠٤هـ)، تحقيق: أحمد شاكر. والذريعة، السيد المرتضى، ٢٠١/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: محاضرات في أصول الفقه ، محمد اسحاق الفياض ، ١٥٢/٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر الآية: ( ٣٨ ).

<sup>(</sup>٤) الميزان في تفسير القرآن ، محمد حسين الطباطبائي ، ١٩٦/٢٠.

 <sup>(</sup>٥) سورة المدثر الأية: ( ٣٩ ).

<sup>(</sup>٦) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١٣٩/١.

<sup>(</sup> $\dot{V}$ ) ينظر: مفتاح الوصول الى علم الأصول ، أحمد كاظم البهادلي ،  $\Pi_{V}$  .

<sup>(</sup>٨) سورة الحجر الآية: (٣٠).

<sup>(</sup>٩) مجمّع البيان ، الشّيخ ألطبر سي (ت٤٨٥)،١٥١/١.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: اصول الفقه: محمد رضا المظفر (ت١٣٨٤ه)، ١٤٠/١.

والمراد من هذا القسم في معناه عموم البدلية، أي صلاح كل فرد لأن يكون متعلقا أو موضوعا للحكم، و الفرق بين البدلي وبين الاستغراقي والمجموعي من جهة كيفية العموم ولحاظه تارة بنحو الاستيعاب للأفراد بنحو العرضية، وأخرى بنحو البدلية الطولية (۱)، ولا بد من استفادة هذا العموم من اللفظ لا الإطلاق، لئلا يدخل في المطلق (۲)، والثمرة المترتبة على الفرد الذي يوجد بين أقسام العام إن الأختلاف يؤدي الى الأختلاف في الأحكام.

أما ألفاظ العموم الدالة عليه فهي النكرة في سياق النفي والنهي مثل قول (لا اله الا الله)، ولفظة كل وما شابهها مثل: جميع ، وكافة، وقاطبة، ك(أكرم كلّ رجل عالم)، وكذلك الجمع المحلى باللام مثل (سل العلماء ما شئت)، والمفرد المحلى باللام مثل قوله تعالى: 
﴿إِلّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾(١)، ففي الآية الكريمة وقع مستثنى.

### ثالثاً: أقسام المخصص وحجية العام:

أ. يقسم المخصص الى متصل ومنفصل

المخصص المتصل وهو ان يقترن المخصص في نفس الكلام الواحد الملقى من المتكلم
 كقول (أشهد أن لا إله الآ الله)، فيكون قرينة على إرادة العموم ما عدا الخاص المذكور.

المخصص المنفصل وهو الا يقترن به مخصصه بنفس الكلام، إنما يرد في كلام آخر مستقل يكون قبله او بعده، فيكون قرينة لإرادة ما عدا الخاص من العموم<sup>(٤)</sup>.

لا يبدو أنّ هناك فرق بين القسمين من ناحية كونهما يعتبران قرينة دالة على مراد المتكلم، انما يظهر الفرق بينهما من ناحية انعقاد الظهور في العموم ففي المتصل لا يكون ظاهرا إلاّ في الخصوص .

وأما في المنفصل فيكون ظاهر في العام لعمومه ، لكن الخاص يكون ظهوره اقوى فيقدم عليه من باب تقديم الاظهر على الظاهر ، لأن العام له ظهور ابتدائي في العموم، فيراعي

<sup>(</sup>١) ينظر: نهاية الافكار ، ضياء الدين العراقي،١٣٦١، ١٥٠١ - ٥٠٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضاً المظفر ، ١٤٠/١.

<sup>(</sup>٣) سورة العصر الآية: (٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: اصول الفقه، محمد رضا المظفر، ١٥٥/١.

هذا الظهور حين الانتهاء من الكلام فان ذكرت قرينة للتخصيص صرف هذا الظهور للخاص وأما إذا لم تكن هناك قرينة صارفه فيستقر هذا الظهور، وإن هذه القرينة كانت بالمنفصل فيقدم المخصص المنفصل على العام من باب كونه قرينة تكشف عن المراد الجدي للمتكلم.

### ب. حجية العام المخصص في الباقي مع بيان الأثر

إذا حصل شك في شمول العام المخصص لبعض افراد العام بعد التخصيص، فهل يكون العام حجة في البعض الباقي فيتمسك بظاهر العموم ليدخل في حكم العام، فمثلا اذا قال المولى (كل ماء طاهر) ثم استثنى من هذا العموم الماء الذي تتغير اوصافه بملاقاة النجاسة بدليل اما متصل او منفصل، وحصل احتمالنا باستثناء الماء القليل الملاقي للنجاسة لكن بدون تغيير، فاذا قلنا ان العام المخصص في الباقي حجة فيطرد هذا الاحتمال بظاهر عموم العام في الباقي جميعه، فالحكم يكون بطهارة الماء الملاقي غير المتغير، واذا قلنا بعدم حجيته في الباقي .

فهذا الاحتمال يبقى معلقا لا دليل عليه من العام فيلتمس له دليل اخر يحكم اما بطهارته واما بنجاسته .

فأثر الاختلاف يؤدي إلى الاختلاف في تحديد الحكم المراد هنا مثلا فنذكر الاقوال المختلفة فيه وهي كثيرة ، منها:

1. التفصيل بين المخصص بالمتصل فهنا يكون حجة في الباقي منه ، وبين المخصص بالمنفصل فهو لايكون حجة فيه (١) ، هذا القول نسب الى بعض من العامة.

٢. عكس القول الاول، نقله صاحب انوار الاصول ولم ينسبه، وأشار الشيخ المظفر إلى أن القول الحق في هذه المسألة هو الحجة مطلقا، لأنه وضح بان النزاع ناشئ من ان العام المخصص مجاز في الباقي أم حقيقة، فمن قال بالمجاز ومنهم: (الشيخ الطوسي والمحقق الحلي وصاحب القوانين من الامامية والغزالي والامدي وابن الحاجب والبيضاوي)، يستشكل في ظهور العام وحجيته في الباقي من جهة أن الاستعمال للعام مجاز في تمام الباقي

<sup>(</sup>١) الأحكام ، الآمدي، ٣٣٨/٢.

واستعماله في بعضه الباقي مجاز اخر ايضا، فهنا يقع النزاع فاذا كان المجاز الاول هو الظاهر كان العام حجة في تمام الباقي ، وإن لم يكن هو الظاهر فلا يكون حجة.

أما من قال إنّ العام المخصص حقيقة في الباقي، منهم: الشيخ المفيد وكثير من المتأخرين كالمحقق الخراساني و النائيني وغيرهم ومن العامة أصحاب الشافعي وأصحاب أبي حنيفة.

لا يقع في هذا النزاع ، لأن اداة العموم تبقى على ما لها من معنى الشمول لجميع افراد مدخولها فاذا خرج بعض الافراد من مدخولها بالتخصيص المتصل او المنفصل فدلالتها على العموم لا تزال باقية على حالها وانما مدخولها تتضيق دائرته ، فيتضح ان حكم العام المخصص حكم العام غير المخصص في ظهوره وبالشمول لكل ما يمكن أن يدخل فيه . فالقول بان العام المخصص حقيقة في الباقي لا يبقى شك بحجيته في الباقي وانما الشك يقع على تقدير القول بالمجازية (۱) .

وبعد هذا العرض حول العام والخاص، لابد من الأشارة الى إن المسألة التي وقعت في محل البحث هي: (هل للعموم صيغة)، وظاهر المسألة أصولي لكن جوهرها كلامي، والذي أثار هذه المسألة هم الواقفية، وأن هذه المسألة بنيت عليها نظرية أصولية في اللغة، وهي نظرية الوقف، وهذه النظرية ليست هينة، لأنها تنكر أن يكون أهل اللغة قد وضعوا للعموم صيغة، أما أنهم لم يتصوروا معنى العموم أصلاً، أو إنهم تصوروه وغاب عنهم أن يضعوا له صيغة مخصوصة.

<sup>(</sup>١) ينظر: اصول الفقه: محمد رضا المظفر (ت١٣٨٤ه)، مطبعة، نينوا، الناشر، اسماعيليان، قم - إيران.، ١٥٩/١.

المطلب الثاني: المطلق والمقيد

أولاً: تعريف المطلق والمقيد لغةً وأصطلاحاً.

أ. المطلق لغة: ( الإرسال والتخلية من الموانع، وأطلق الناقة من عقالها أي لا عقال عليها، وأطلقه فهو مطلق وطليق: سرحه ) (١).

قال ابن فارس (ت٣٩٥ه): ( الطاء والله والقاف أصل صحيح مطرد واحد، وهو يدل على التخلية والإرسال، يقال انطلق الرجل ينطلق انطلاقا ثم ترجع الفروع إليه ) (٢)، فالإطلاق هو الإرسال والتخلية في المعنى المقصود من الجملة.

وعرف بأنه : ( اللفظ الدال على الارسال وعدم التقييد، وأما المقيد فهو ما يقابل هذا المعنى (٢).

ب. المطلق اصطلاحًا: ذكر الأصوليون للمطلق حدودًا لا تتعدى معناه اللغوي، منها أنه: ( هو اللفظ الدال على مدلول شائع في جنسه)  $^{(1)}$ ، وهو ما قاله به العلامة الحلي والآمدي والمحقق الخراساني، بقوله: ( ما دل على شائع في جنسه )  $^{(0)}$ ، أو أنه: ( ما دلّ على شايع في جنسه، بمعنى كونه حصة محتملة لحصص كثيرة مما يندرج تحت أمر مشترك  $^{(1)}$ ، أما ماقاله أيضا صاحب قوانين الاصول ونسبه الى اكثر الاصوليين بقوله: (هو ما دلّ على شايع في جنسه اي على حصة محتملة الصدق على حصص كثيرة مندرجة تحت جنس ذلك الحصة وهو المفهوم الكلي الذي يصدق على هذه الحصة وعلى غيرها من الحصص  $^{(2)}$ ، فكلمة (ما) الموصولة في التعريف هي كناية عن اللفظ فيكون المطلق والمقيد من صفات اللفظ، وهذا التعريف من باب شرح الاسم وليس التعريف الحقيقي، لأن التعريف الحقيقي هو ما يكون جامع مانع وليس التعريف بالجنس او اللفظ، والمراد بالمطلق هو اللفظ الذي لايقيده قيد ولا تمنعه حدود ولا تحتجزه شروط، فهو جار على اطلاقه  $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ، جمال الدين ابن منظور (ت ٧١١هـ)، ١٠/ ٢٢٦-٢٢٩ .

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ، ابن فارس، ٢٠/٣

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط، الفيروز ابادي ٢٨٥/٣ مادة طلق

<sup>(</sup>٤) نهاية الوصول ، العلامة الحلي ، ٣٧٨/٢ . و الأحكام في أصول الاحكام ، الآمدي ، ٣/٣.

<sup>(</sup>٥) كفاية الأصول ، محمد كاظم الخراساني ، ٢٤٣/١

<sup>(</sup>٢) معالم الدين ، العاملي ، ص ٣٨٦ . و زَّبدة الأصول ، البهائي ، ص٣٨٨ .

<sup>(</sup>٧) قوانين الاصول ، الميرزا القمي، ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٨) ينظر: مصطلحات اساسية في حياة علوم القران ، محمد حسسين الصغير ، ص ٩.

وقد أشكل<sup>(۱)</sup>، على هذا التعريف بعدم الاطراد أو الانعكاس، ويمكن التخلص من ذلك بالاعتذار بأنه من قبيل (شرح الاسم، وهو مما يجوز أن لا يكون بمطرد ولا بمنعكس، فالأولى الإعراض عن ذلك ببيان ما وضع له بعض الألفاظ التي يطلق عليها المطلق)<sup>(۲)</sup>.

واشكل أيضاً بأن الأطلاق والتقييد ليسا من صفات اللفظ بل هما من صفات المعنى ، فيجاب على هذا الاشكال بأنه كما أن المعنى يتصف بالإطلاق والتقييد ، فكذلك اللفظ يتصف بهما أيضا لكونه مرآة للمعنى وكاشفا عنه ، بعدم شموله للألفاظ التي تدل على نفس الماهية من دون شيوع كأسماء الاجناس، يرد على هذا الاشكال بأن الشيوع الأول بمعنى العموم ، وحينئذ يرد عليه هذا الاشكال، لأنه ليس للجنس شيوع وكذا النكرة ، ثانيا: السريان والعموم بعد ضم مقدمات الحكمة فلا اشكال بوجود هذا المعنى في اسم الجنس والنكرة ، وأما من أشكل على التعريف ايضا بأنه غير مانع وذلك لشموله كلمة (من و ما و اي) الاستفهامية، لأنها تدل على العموم البدلي بالوضع مع أنها ليست من افراد المطلق فهي ليست يرد عليه بان كلمة (ما واي ومن) الاستفهامية نلتزم بها لكونها من افراد المطلق فهي ليست من الاغيار (۳).

وجاء في أنوار الأصول: بأنه يمكن ذكر تعريف آخر يكون أوضح وأسهل من تعريف المشهور، فيكون هذا بالنظر الى التعريف اللغوي للمطلق فنقول: (المطلق ما لا قيد فيه من المعاني او الالفاظ، والمقيد ما فيه قيد) (٤).

أي أن المطلق في مصطلح الاصوليين هو نفس ما ذكر في اللغة فهو ما يكون ساريا ومرسلاً بلا قيد، من هذا يظهر ان الاطلاق والتقييد هما أمران أضافيان ، وذلك ، لأنه ربما يكون معنى مقيد بالنسبة لمعنى آخر وفي نفس الوقت يكون مطلق بالنسبة لمعنى ثالث " مثل الرقبة المؤمنة" فهي مقيدة بالنسبة الى مطلق الرقبة ومطلقة بالنسبة إلى الرقبة المؤمنة العادلة (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: الفصول الغروية في الاصول الفقهية ، الشيخ الحائري، ص٢١٨.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول ، محمد كاظم الخراساني ، ٢٤٣/١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: انوار الاصول، ناصر مكارم الشيرازي، ١٧٦/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ١٧٦/١ .

<sup>(</sup>٥) المصسدر نفسه.

ج. المقيد لغة: من القيد وهو واحد القيود، وقد قيدت الدابة، وقيدت الكتاب: شكلته. وهؤلاء أجمال مقاييد أي مقيدات، ويقال للقيد الذي يضم عرقوبي الرحل: قيد<sup>(۱)</sup>، فهو يستعار في كل حبس عن الإطلاق.

قال ابن فارس: (القيد وهو معروف ثم يستعار في كلّ شيء يحبس)<sup>(٢)</sup>، ويكون مانعًا من الخروج والتصرف في الدائرة التي احتواها، كما قيل في الحديث الشريف"قيد الإيمان الفتك " أي إن الإيمان يمنع من الفتك، كما يمنع القيد من التصرف فكأنه جعل الفتك مقيدا<sup>(٣)</sup>.

#### د. المقيد اصطلاحًا: ذكر الأصوليون له عدة تعريفات منها:

المقيد: (ما دلّ على الماهية مع قيد زائد عليها)<sup>(1)</sup>، وهذا تعريف المقيد أي كل مطلق قيد بقيد معتبر شرعا أو عقلا، وعرف أيضاً: (ما يتعرض للذات الموصوفة بصفة )<sup>(0)</sup>، أو (ما يدل لا على شائع في جنسه أو ما أخرج عن الشياع )<sup>(1)</sup>.

فالمقيد: هو الذي يلحقه ما يضيق دائرة شيوعه، ويوضحه تحديدًا لدى التلقي مثلا يقال: "رقبة مؤمنة"، فالإيمان وصف لنوع من الرقاب، فهو تحديد لها من بين سائر الناس، فالتعريف الأخير هو الراجح، فالإيمان قيد هذه الرقبة، ولم يجعلها مشاعة في جنسها، وإنما حددت بنوع معين ضيق عليها دائرتها، فأخرجها عن الإطلاق(١)، فالمعنى المقصود سواء كان التقييد في الموضوع أو الحكم يقيد بكما في قوله تعالى: ﴿عَسَى رَبُّهُ إِنْ طَلَقَكُنَّ أَنْ يُبْدِلَهُ أَزْ وَاجًا خَيْرًا مِنْكُنَّ مُسْلِمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَائِبَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِحَاتٍ ثَيِّبَاتٍ وَأَبْكَارًا ﴾(١)، فالمقصود خيرًا منكن، ولكن القيود زادت في وضوح المراد.

والقيود والأوصاف تارة تأتي متصلة مع الدليل كما في الآية الكريمة وأخرى منفصلة في دليل آخر ولا يفرق فيها، ومصب القيود المعاني وليس اللفظ، مع أن القيد يرد في الدليل اللفظي وهوعند إمكان الإطلاق ليضيق من شمولية دلالة المطلق.

<sup>(</sup>١) ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري (ت ٣٩٣هـ)، ٤٤٦/١.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ، ابن فارس، ٤٤/٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: النهاية في غريب الحديث والأثر ، ابن الأثير، ١٣٠/٤.

<sup>(</sup>٤) أرشاد الفحول ، الشوكاني ، ١٦٤/١.

<sup>(</sup>٥) ميزان الاصول ، السمرقندي ، ١/ ٥٦٣.

<sup>(</sup>٦) معالم الدين ، العاملي ، ص٣٨٦ .

<sup>(</sup>٧) ينظر: مصطلحات اساسية في حياة علوم القران ، محمد حسسين الصغير ، ص ٩.

 <sup>(</sup>٨) سورة التحريم الأية: (٥).

#### ثانيا: الأقوال في المطلق والمقيد وبيان الأثر

أ. الاطلاق لا يستفاد من الوضع بل يستفاد من مقدمات الحكمة ؛ لأنه من صفات اللفظ فلا يحتاج الى وضع فهو يستفاد من ارسال اللفظ واطلاقه، وأما الالفاظ التي يطلق عليها المطلق كاسم الجنس والفرد المعرف والنكرة التي ذكرها الشيخ المظفر فهي لا تفيد الاطلاق بمفردها الا إذا لوحظ معها حال المتكلم.

لذا يعرف دليل الإطلاق أصوليًا بالقرينة المسماة "مقدمات الحكمة" ، واختلف الأصوليون في حدها ( وعددها ، مابين مفصل ومجمل في كون هذه العناصر اثنين (١) ، أو ثلاثة (٢) ، أو أربعة (٣) ، ومنهم من قال إن قرينة الحكمة هي : (قرينة عامة يعرف بواسطتها إرادة المتكلم للاطلاق من اسم الجنس وما شابهها) (٤).

#### وتتوقف على مقدمات:

إحدهما: أن يكون المتكلم حكيمًا عاقلاً ملتفتًا إلى ما يقول وما يريد بيانه (٥)، وما لا يريده، وما يحتاجه في بيان ذلك، فإن محط نظر الأصولي ما يصدر من معان تحملها ألفاظ العقلاء، كون المتكلم في مقام بيان تمام المراد، فلو كان الكلام في مقام الإهمال أو الإجمال – ولو لحكمة أخرى – ولم يبن المراد تامًا، فلا يتم الإطلاق (٦).

وثانيها :انتفاء ما يوجب التعيين، بحيث لا ينصب المتكلم قرينة على خلاف الإطلاق، فمع وجودها فلا طريق للقول بالإطلاق، ثم إن القرينة إما لفظية -حالية أو مقالية - أو عقلية، وأقسام الإطلاق كما مر آنفًا في الموضوع أو متعلق الحكم أو الحكم نفسه (٧).

وثالثهما: انتفاء القدر المتيقن في مقام التخاطب، ولو كان المتيقن بملاحظة الخارج عن ذاك المقام في البين ، فانه غير مؤثرفي رفع الاخلال بالغرض، لو كان بصدد البيان، كما هو الفرض فانه فيما تحققت لو لم يرد الشياع لأخل بغرضه، حيث إنه لم ينبه مع أنه بصدده وبدونها لايكون هناك إخلال به)(^)، فأدغمت مقدمة عدم الانصراف بالثانية فلانصراف مما يوجب التعيين كالقيد وبعض جعلها اربعة والمحقق النائيني جعلها اثنان .

<sup>(</sup>١) ينظر: تهذيب الاصول:عبد الاعلى السبزواري ، الناشر، الدار الاسلامية للطباعة والنشروالتوزيع،ط٢- ١٩٨٥م، ١٥٤/١.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول ، محمد كاظم الخراساني ، ٢٤٧/١ و اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١٨٤/١ .

<sup>(</sup>٣) منتهي الأصول ، حسن البجنوردي ، ٤٧٢/١ .

<sup>(</sup>٤) المعجم الاصولي ، محمد صنقور ، ٣٧٨/٢ . (٥) ينظر تهذيب الاصول ، عبد الاعلى السبزواري ، ١٥٤/١ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: اصول الفقه، محمد رضا المظفر، ١٨٥/١.

<sup>(</sup>Y) ينظر: محاضرات في أصول الفقه ، محمد اسحاق الفياض ، ٣٦٤/٥.

ر ) . (٨) كفاية الأصول ، محمد كاظم الخراساني (ت ١٣٢٨ ) ، ٢٤٧/١ .

ونتيجة مقدمات الحكمة تختلف بحسب الاختلاف في المقامات تارة يكون حملها على الشمول البدلي فيكون مفادها أو حملها على الشمول البدلي فيكون مفادها أو حملها على الشمول الاستغراقي مثل قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا...﴾(١)، وهو الغالب في الاحكام الوضعية ومثل قول (الماء اذا بلغ قدر كر فلم ينجسه شيء) ولا يظهر حملها على المجموعي إلا بقرينة تدل على إرادة المجموع.

قال الآخوند الخراساني (ت١٣٢٩ه): في إكمال ما تقدم من الكلام (واختلاف الآثار والاحكام ، كما هو الحال في سائر القرائن بلا كلام، فالحكمة في اطلاق صيغة الأمر تقتضي ان يكون المراد خصوص الوجوب التعييني العيني النفسي، فإن إرادة غيره تحتاج الى مزيد بيان، ولا معنى لإرادة الشياع فيه ، فلا محيص عن الحمل عليه ، فيما إذا كان بصدد البيان) (٢).

فمقتضى مقدمات الحكمة في قول (صل صلاة الظهر يوم الجمعة) يكون مدلولها حقيقة في شمول الوجوب لحالتي الاتيان بصلاة الجمعة وعدمه وبالتأمل يظهرلإزمه الوجوب التعييني .

ب. إذا ورد مطلق ومقيد \_ وهنا ثلاث حالات.

1. إذا كان الدليلان مختلفان في النفي والإثبات، كـ(اعتق رقبة) و ( لا تعتق رقبة كافرة) هنا لنزوم الاخذ بالتقييد هنا، وذلك لان ظهوره أقوى من ظهور الأطلاق كما في حال تقديم المخصص على العام بل التقييد يكون أولى من التخصيص لأن ظهور المطلق في الاطلاق من باب الوضع أما ظهور العام فهو بالوضع فرفع اليد عن الظهور الإطلاقي يكون أسهل من رفع اليد عن الظهور الوضعي .

أن يكون الدليلان مثبتين أو منفيين مع عدم إحراز وحدة الحكم فيهما فالظاهر هنا التعدد أما لأجل تعدد الشرط مثل (إنْ ظاهرتَ فاعتق رقبة) و (إنْ افطرتَ فاعتق رقبة مؤمنة) او عدم كون منافاة بين الحكمين مثل قول (أكرم العالم) و (أكرم العالم الهاشمي) في هذه الحالة لا اشكال من عدم التقييد.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية: ( ٢٧٥).

٣. ان يكون الدايلان مثبتين أو منفيين مع احراز وحدة الحكم مثلا(إنْ ظاهرتَ فاعتق رقبة)
 و (إنْ ظاهرتَ فاعتق رقبة مؤمنة) وكذلك قول (صل صلاة الظهر) و (صل صلاة الظهر إخفاتا) ففي هذه الحالة جرت سيرة الفقهاء على الأخذ بالتقييد (١).

ويمكن القول إن هناك أموراً لابد أن تتوفر بمقدمات الحكمة حتى يتم الأطلاق، من حيث توفر أمكانية أن يكون الدليل القرآني في مقام التشريع وبيان الحكم أو موضوعه أو متعلقه ، أو عدم وجود قرينة صارفه تقيد الدليل أو الكلام ، فإذا ورد الدليل على الحكم الشرعي مطلقًا فالأصل العمل به على إطلاقه اعتمادًا على أصالة الإطلاق التي هي من الأصول اللفظية، إلا إذا دلّ دليل آخر على خلاف ذلك (٢).

فيبنى المطلق على المقيد إذا كانا في حكم واحد، كما في قوله تعالى: ﴿...وَاسْتَشْهِوُوا فيبنى المطلق على المقيد إذا كانا في حكم واحد، كما في قوله تعالى: ﴿...وَاسْتَشْهُوا شَبَهِدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ...﴾(٢)، فالآية الكريمة مطلقة في دلالتها على الشاهد عدل او فاسق، أما قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَشْهُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ...﴾(٤)، قيد الشاهد بالعدالة، فيبنى المطلق عليه.

أثر المطلق والمقيد: يلاحظ أن أثر هذه المسألة كان ظاهراً وجلياً ، خصوصاً في آيات التوحيد، وخصوصاً الآيات التي تخص الذات المقدسة، فإن توظيف المطلق والمقيد كان واضحاً وجلياً فيها، ثم أثر هذا المنهج الكلامي في رد الآيات المطلقة الى المقيدة من أسلوب ومنهج علم الأصول الذي جعلها خطة عمل يسير على وفقها .

<sup>(</sup>١) ينظر: كفاية الأصول، محمد كاظم الخراساني (ت ١٣٢٨ه)، ١٩٣/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: هداية المسترشدين في شرح معالم الديُّن ، الأصفهاني ، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية: ( ٢٨٢).

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق الآية: (٢).

### المطلب الثالث: المجمل و المبين

اولاً: تعريف المجمل والمبين

أ. المجمل لغة: يقال:أجملت له الحساب والكلام، وقد أجملت الحساب إذا رددته إلى الجملة، وأجمل الشيء: جمعه عن تفرقة، وأجمل له الحساب كذلك<sup>(۱)</sup>، و (الجيم والميم واللام أصلان أحدهما تجمع وعظم الخلق والآخر حسن، فالأول قولك أجملت الشيء وهذه جملة الشيء)<sup>(۱)</sup>، فالمجمل في اللغة من أجملت الأمر إذا أبهمته وهو محل البحث.

وقال السيوطي في الأتقان أن المجمل: ما لم تتضح دلالته،وهو واقع في القرآن، خلافا لداود الظاهري وفي جواز بقائه مجملا أقوال: أصحها لا يبقى المكلف بالعمل به، بخلاف غيره (^).

<sup>(</sup>١) ينظر: لسان العرب ، ابن منظور (ت ٧١١هـ)، ١٢٨/١١ .

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ، ابن فارس، ٤٨١/١.

<sup>(</sup>٣) الذريعة الى اصول الشريعة، السيد المرتضى: ٣٢٣/١

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفصول الغروية في الاصول الفقهية ، الشيخ الحائري، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٥) عدة الاصول ، الطوسى: ١٦ ٤٠٦ -٤٠٧ .

<sup>(</sup>٦) المستصفى ، الغزالي ، ٢٨/٢.

<sup>(</sup>٧) الأحكام في أصول الاحكام ، الآمدي ، ٦/٣.

<sup>(</sup>٨) الأتقان في علوم القران ،السيوطي (ت٩١١ه)، ١/١٦.

وقيل فيه بأنه: (ما كان دلالته غير واضحة بأن يتردد بين معنيين فصاعدا من معانيه وهو قد يكون فعلا وقد يكون قولا، إما الفعل فحيث لم يقترن بما يدل على جهة وقوعه من الوجوب والندب وغيرهما كما إذا صلى النبي شفه، ولم يظهر وجهها وإما القول فهو إما مفرد وإما مركب)(۱)، ويقابله المبين فهو ما كانت دلالته واضحة .

وقال الشيخ محمد رضا المظفر (ت١٣٨٣ه) إن من مختصات المجمل هو الأصطلاح باللفظ، فذكر: (إن المجمل اصطلاحا مختص بالألفاظ ومن باب التسامح يطلق على الفعل)<sup>(٢)</sup>.

ويتعرض السيد الهاشمي الى القول بأن المقصود من الإجمال إما أن يكون بالذات أي ليس له معنى ظاهر في نفسه بالنسبة إلينا، أو مجمل بالعرض وهو ما كان الدليل ظاهرًا في معناه وفي نفسه، ولكن توجه إليه الإجمال من جهة مخالفة دليل آخر ينافي مؤداه (٣).

ويتضح إن المراد من المجمل هو ما لا يفهم المراد منه أي ما جهل فيه مراد المتكلم وما يقصده اذا كان لفظا، وما جهل فيه مراد الفاعل وما يقصده اذا كان فعلا ، إلا بالاستفسار من المتكلم فلا بد من صدور بيان من جهته أي لا يعرف المراد منه إلا ببيان من جهة المتكلم المجمل، كما في وعيد فرعون السحرة بعد إيمانهم، فجاء في القرآن الكريم: ﴿قَالَ فَرْعَوْنُ آمَنْتُمْ بِهِ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّ هَذَا لَمَكْرٌ مَكَرْتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لِتُخْرِجُوا مِنْهَا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ بمعني أنا ، أم رب فسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ بمعني أنا ، أم رب موسى أشد عذاباً وأبقى (٥)، وقد فُصِلَ وَبُينَ في الآية اللاحقة .

ج. البيان لغة : بمعنى الوضوح والانكشاف؛ يقال: بان الشيء،إذا اتضح وانكشف، وأبان الشيء، إذا أوضحه وأظهره، ويراد به المنطق الفصيح، وما يتبين به الشيء من الدلالة وغيرها (٦).

د. البيان في الاصطلاح: فإنه يطلق عند الأصوليين على معان ثلاث: من يطلق على فعل المبين، ويراد به معنى الإعلام والتبيين والإظهار، والبعض من يطلق على ما حصل به

<sup>(</sup>١) قوانين الاصول: الميرزا أبي القاسم القمى (ت١٢٣١ه) ،ص ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١٩٥١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: مباحث الدليل اللفظي ، محمود الهاشمي ، ٤٤٤/٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآية: ( ١٢٣) .

<sup>( )</sup> أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن ، محمد الأمين الجكني الشنقيطي، ١٣٤/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: معجم مقايس اللغة ، ابن فارس (ت٣٩٥هـ)، مادة بين، ص ١٦٤. ولسان العرب ، ابن منظور ، مادة بين ، ٧٩/١٣.

التبيين والإعلام، والغرض منه الدليل، وهناك من أطلق على متعلق التبيين ومحله، ويراد منه الظهور والعلم الحاصل من الدليل<sup>(۱)</sup>.

وبالنظر إلى هذه المعاني اختلفت تعريفات الأصوليين للبيان: وجاء في البحر المحيط للزركشي بأنه: ( إخراج الشيء من حيز الإشكال إلى حيز التجلي والوضوح)(٢).

## ثانياً: أسباب الإجمال:

وقع الإجمال في القرآن في الأشياء التي لا تتعلق بالأحكام كأنهار الجنة في قوله تعالى : ﴿جَزَاوُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ...﴾(٢)، وجاء تفصيل الأنهار في قوله تعالى: ﴿ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ...﴾ (١)، وكذلك وقع في المغيبات التي لاتتعلق بالأحكام وليس هناك ضرورة في بيانها وتفصيلها ، فذكرت بالأجمال.

وأما الإجمال باللفظ فهو يكون لأسباب كثيرة منها بسبب الاشتراك اللفظي مثل لفظ (القرء) ولفظ (عين) وغيرهما.

هناك بعض الآيات وقع الشك في إجمالها مثل آية السرقة إذ اختلفوا في موضع القطع لكون الآية مجملة من هذه الناحية ، فأشار صاحب القوانين في خصوص آية السرقة إلى أنه ذهب أكثر الاصوليين الى القول بإنه لا إجمال في هذه الآية لامن جهة اليد ولا من جهة القطع، أما السيد المرتضى فذهب وجماعة من العامة الى أنها مجملة بسبب اشتراك اليد بين جملتها وبين كل واحد من ابعاضها وكلمة القطع أيضاً مجملة لاشتراكها بين الابانة والجرح .

فقال الميرزا: إنّ حجة السيد مع تحرير منه الى أن اليد تطلق على كل اليد وعلى بعض أعضائها فتطلق على الأنامل كما في قول كتبت بيدي وعلى الزند وعلى المرفق ايضا والاستعمال دليل الحقيقة فيثبت الاشتراك (٥)، لكن الروايات الشريفة عن أهل البيت على دلت ان القطع هو أنامل اليد لكون اليد من المساجد فلا يجوز قطعها.

<sup>(</sup>١) ينظر: الإحكام في أصول الأحكام: علي بن محمد الآمدي(ت٦٣١ه)، ٢٣/٣. والبحر المحيط، الزركشي، ٦٤/٣.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، الزركشي، ١٤/٣.

 <sup>(</sup>٣) سورة البينه الآية: (٨).
 (٤) سورة محمد الآية: (١٥).

ر ) (٥) ينظر: قوانين الأصول ،الميرزا القمي( ت١٣٣١ه)،ص ٣٣٧.

من هنا يتبين أن وظيفة الأصولي هي البحث في كيفية رفع الإجمال من الدليل اللفظي من هنا يتبين أن وظيفة الأصولي هي البحث في كيفية رفع الإجمال من الدليل اللفظ نفسه (۱)، فإجمال اللفظ يكون لأسباب كثيرة كما إذا كان مفردًا فقد يكون إجماله لكونه مشتركًا ولا قرينة على أحد معانيه، كلفظ (عين) وكلمة (تضرب)المشتركة بين المخاطب والغائبة، و (المختار) المشترك بين اسم الفاعل واسم المفعول. وقد يكون إجماله لكونه مجازًا، أولعدم معرفة عودالضمير فيه الذي هو من نوع (مغالطة المماراة)، أو (ما يتناول جملة من الأشياء أو جملة من المسميات دون تفصيل، أو ما أنبأ عن الشيء على جهة المجملة دون التفصيل ولا يمكن أن يعلم المراد به على التفصيل)(۱)، شم يعلم بيانه وتفصيله من المولى" صاحب الخطاب" وتأخير البيان غير ممتنع لأجل مصلحة دينية يحسن لها فيفيد مفيدًا بالخطاب المجمل بعض فوائده دون بعض، لقوله تعالى: ﴿ مُنْ فِينَ مُنَافِهُ مُنْهُ وَتُرَكِيهِمْ ... ﴿ (۱) وهو مابينه وفصله فيما بعد قوله تعالى : ﴿ ... وَأَتُوا حَمَّا لِهُ مَنَافِهُ يَوْمُ حَصَادِهِ ... ﴾ (١) وهو مابينه وفصله فيما بعد قوله تعالى : ﴿ ... وَأَتُوا حَمَّا لِهُ مَنَافِهُ مَنَافِهُ مَنَافِهُ مَنْهُ وَتُرَكِيهِمْ ... ﴾ (١) وهو مابينه وفصله فيما بعد قوله تعالى : ﴿ ... وَأَتُوا حَمَا لَهُ وَلَهُ مَنَافِهُ مَنَافِهُ الزكاة .

والاجمال الذي يكون في المركب لقوله تعالى: ﴿... الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ... ﴾ (٥)، فلابد من تقدير فعل تصبح اضافته الى المذكور في الجملة فيصبح ان يكون متعلق الحكم ففي الآيية الكريمية يقدر (قتلها)، وقوله تعالى ﴿... وَأَنْعَامُ حُرِّمَ تُ ظُهُورُهَا... ﴾ (٢)، يقدر (ركوبها) وهكذا (٧).

فالمجمل مثلا قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةُ...﴾ (^)، يكون غير مفسر فقوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ (٩)، ومسألة تعيين الصلاة الوسطى أخذت حيزاً من جهود المفسرين وكتبهم، لما فيه من الدواعي للتأمل في مدى الاهتمام بأمر الصلاة من المولى سبحانه، ومن العبد تبعاً لذلك، وهكذا فتعرضوا لتقصي بيان إجمال الآية من ناحية أن لفظ الوسطى يحتمل أن يكون بمعنى الفضلى أو بين صلاتين أو غيره، فمن فسر وبين هذا المجمل بأن الآية الكريمة فسرت وبينت الصلوات الخمس ، فدلالة قوله تعالى : ﴿

<sup>(</sup>١) ينظر: مباحث الدليل اللفظي، محمود الهاشمي ، ٤٤٤/٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: عدة الاصول ، الطوسي، ١/ ٤٠٦ . و اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الأِيةِ: ( ١٠٣ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة الانعام الآية : ( ١٤١ ) .

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان الآية : ( ٦٨ ) .

<sup>(</sup>٦) سوّرة الانعام الآية : ( ١٣٨ ) .

<sup>(</sup>٧) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ٢١٢/١ .

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة الآية : (٤٣).

<sup>(</sup>٩) سورة الروم الآية : (١٧).

جِينَ تُمْسُونَ... اشارة الى وقت صلاتي المغرب والعشاء ، وقوله تعالى: ﴿... جِينَ تُمْسُونَ الْصَارة الى صلاة الصبح وقوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ... (حين تظهرون) اللى صلاة الظهر و (عشيا) اشارة الى صلاة العصر (۱).

وذهب المتكلمون إلى أن اللفظ المشترك مجمل، سواء كان بالأمكان ترجيح أحد معانيه على الآخر بإحدى طرق الترجيح، أم توقف ذلك على بيان آخر من الشارع<sup>(۲)</sup>، يقول القرافي: (الأصل في المشترك الإجمال حتى يتبين)، ثم يقول في موضع آخر: (كل مشترك مجمل، وليس كل مجمل مشتركاً، فالمجمل أعم من المشترك)<sup>(۳)</sup>.

لذا تبين أن الأثر في إن أغلب النصوص القرآنية ، جاءت على نحو الأجمال، وكانت السنة هي التي تتكفل بالبيان، ومن الأمور التي تأثر بها علم الأصول هي مسألة الأجمال في بعض المسائل الكلامية والتي بينتها السنة الشريفة.

<sup>(</sup>١) ينظر: رسائل المرتضى ٧/٥٧١. و التبيان للطوسي، ٢٧٦/٢ جامع البيان، الطبري، ٢ /٧٥٠، تفسير القرطبي ٣ /٢٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظرُ: نَهاية السؤلُ ،الأُسنوي(ت٢٧٧ه)، ١/١٩ أ. الأصفهاني ، الكاشف، ٢/٨٤ ّ.

<sup>(</sup>٣) نفائس الأصول، القرافي ، ٨٧/٣.

## المبحث الثالث : دلالة المفاهيم .

#### المطلب الأول: التعريف بالمفاهيم

يعتمد في الخطاب اللغوي تراكيب لفظية ذات دلالتين في آن واحد، تفهم إحدى الدلالتين من نص عبارة الجملة بشكل مباشر على حين تفهم الأخرى من أشارة التركيب إليها، أي من السياق اللفظى بشكل غير مباشر (۱).

فقد أكد الأصوليون بوجود نمطين من دلالات الألفاظ التي ترد في النصوص الشرعية ، والاتفاق على أن الشارع المقدس قد بين الأحكام بالأساليب المعهودة في الخطاب العربي التي تستعمل لنقل المعاني، ومن هنا يمكن نقول إن المنطوق هو دلالة العبارة (١)، وهي دلالة النطابق أو دلالة التضمن، فيكون المفهوم دلالة الإشارة ودلالة التزامية هو الذي يحمله الكلم ويفهم من مستلزماته (٦)، لا من لفظه قصدا، والمنطوق هو المعنى الذي ينطق به اللفظ فيفهم من ذاته.

### أولاً: تعريف المنطوق والمفهوم.

أ. المنطوق لغة: اسم مفعول أي ملفوظ، ما ينطق ويتكلم به ، واشتمل كلامه على حروف وصوت ومعان دالة عليه ،فالمنطوق مضمون الكلام الذي نطق المتكلم به وتلفظ بمعانيه ،قال بعض المعاجم: ( نطق ينطق نطوقا: تكلم بصوت وحروف تعرف بها المعاني )(٤).

ب. المنطوق اصطلاحا: ذكر بعض علماء الأصول له تعاريف على اختلاف مناهجهم في عرض هذه المصطلحات، وتنوع الأفكار فيها، فمن تعريف المنطوق نفهم حدود المفهوم بالمقابلة (٥)، فعرف المنطوق على أنه: المدلول المطابقي للمقصود من الجملة المفردة والتركيبية.

والمدلول: هو ما يدل عليه الكلام من معنى.

ج. المفهوم لغة: الفهم ما يفهم من الكلام، قال الفيروز آبادي: (المفهوم: العلم والمعرفة في القلب )<sup>(۱)</sup>، المفهوم: فهو ما يفهم من الجملة (۷)، لا من ذات ألفاظها الحرفية .

<sup>(</sup>١) ينظر: دروس في اصول فقه الامامية ، عبد الهادي الفضلي ، ٧/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: اصول السرخسي ، السرخسي ، ٣٢٦/١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الأحكام ، الآمدي ، ٣/٦٥.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ابن منظوّر (ت ٧١١هـ) ،١٠٧٨/٥٠ . والمفردات في غريب القران، الراغب الأصفهاني ، ٣٨٥/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الأحكام ، الآمدي ، ٦٣/٣ .

<sup>(</sup>٦) القاموس المحيط ، الفيروز أبادي ، ١٦١/١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: اصول الفقه، محمد رضا المظفر، ١٠٧/١. و أجود التقريرات، أبو القاسم الخوئي، ٢٥٣/٢.

د. المفهوم اصطلاحا: ذكرت له عدة مصطلحات مقارنة ومقابلة مع المنطوق، وله تعريفات أخرى وهي: أن المنطوق: مادل عليه اللفظ في محل النطق، والمفهوم ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق والمفهوم ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق (۱)، ومن قال أن المنطوق: (المعنى الذي يفهم من اللفظ بالمطابقة أو القرينة العامة أو الخاصة، والمفهوم هو الذي يفهم بالدلالة الالتزامية أوالخصوصية التي توصل إليها) (۲)، وعرف المنطوق ب: (ما دل عليه اللفظ وكان حكمًا مذكوراً، والمفهوم: ما دل عليه اللفظ وكان حكمًا لغير مذكور في الكلام اللفظ وكان حكما لغير مذكور أ")، وقيل أيضاً في المنطوق: (حكم مذكور في الكلام لموضوع مذكور، والمفهوم حكم غير مذكور تستازمه خصوصية المعنى المذكور).

وخلاصة هذه التعريفات هو مافي التعريف الأخير من أن المفهوم حكم غير مذكور.

#### ثانياً: الملازمة بين المنطوق والمفهوم.

قال المحقق النائيني(ت١٣٥٥ه): (إن انفهام معنى من لفظ إما أن يكون باعتبار وضع ذلك اللفظ عليه فيكون الدلالة مطابقة وإما أن انفهامه منه يلازم انفهام الموضوع له فيكون الدلالة الالتزامية، ويدخل الدلالة التضمنية بهذا الاعتبارفي الدلالة الالتزامية ولا تكون قسما آخر في قبالها، إذ اللزم في الدلالة الالتزامية كون انفهام شيء لازم لانفهام الموضوع له كما في مثال العمى والبصر كون ما يفهم من اللفظ لازماً للموضوع له)(٥).

وتأسيساً على هذا القول نجد أن المفهوم هو المعنى اللازم في الجملة فالمنطوق الدلالة عليه بالالتزام (٦) .

إن المفهوم عند الأصوليين هو الذي يصطلح عليه منطقيًا بالمعنى ألالتزامي، فالكلام له مدلول مطابقي وهو المنطوق، والمفهوم مدلول التزامي للكلام (٢)، وقد قسم هذا التلازم إلى اللزوم البين بالمعنى الأخص فيكون بالدلالة اللفظية، أوالبين بالمعنى الأعم فيكون بالدلالة العقلية (١ معًا، فان نظرنا إلى العقلية (١)، ومباحث (المفهوم) لها جانب لفظي وآخر عقلي في آن معًا، فان نظرنا إلى الدلالة اللفظية نجدها تبحث في (مباحث الألفاظ)، وإن حددنا بالدلالة التلازمية العقلية فتدخل في (المباحث العقلية).

<sup>(</sup>١) ينظر: تمهيد القواعد ، الشهيد الثاني ، ص١٠٨ . و مقالات الأصول بضياء الدين العراقي ، ١٩٥/١ .

<sup>(</sup>٣) كِفاية الأصول، الأخوند الخراساني ، ١٩٣/١ و اصول الفقه ، محمد ابو زهرة ص١٧٢ .

<sup>(</sup>٤) أصطلاحات الأصول، علي المشكيني، ص٢٥.

 <sup>(</sup>٥) أجود التقريرات: ابو القاسم الخوئي، تقريراً لأبحاث الميرزا النائيني، ١٣/١٤.

<sup>(</sup>٦) ينظر: نهاية السؤل في شرح منهاج الأصول، الأسنوي ، ٢٠٢/٢ .

<sup>(</sup>٧) ينظر: دروس في علم الأصول الحلقة الثانية، محمد باقر الصدر ، ص١٣٥ .

<sup>(</sup>٨) ينظر: أجود التقريرات ، أبو القاسم الخوئي، ٢١٣/١.

ثالثاً: أقسام المنطوق "أو دلالة الكلام".

ذكر الأصوليون(١) ، أن للمنطوق في الجملة تقسيمات منها:

أ. أن يكون صريحاً وهو عبارة النص: وهي دلالة اللفظ على المعنى المتبادر المسوق له أصالة أو تبعًا بلا تأمل (٢).

### ب. المنطوق غير الصريح: وهو على أقسام ثلاثة:

1. **دلالة النص**: وهي دلالة اللفظ على معنى لازم المعنى (<sup>7)</sup>، المقصود بيانه (<sup>1)</sup>، فالظاهر يشير إليه، فإن (مدلولها لازم لمدلول الكلام لزوماً غير بَينْ، أو لزوماً بيناً بالمعنى الأعم، سواء استنبط المدلول من كلام واحد أم من كلامين ) (<sup>0)</sup>، فهو (ما يتبع اللفظ من غير تجريد قصد إليه) (<sup>1)</sup>، أما علة تسميتها بالإشارة فذلك (لأنها تابعة للكلام وليست هي ذات الكلام) (<sup>V)</sup>.

7. دلالة الاقتضاء: وهي (دلالة اللفظ على مسكوت عنه يتوقف صدق الكلام أواستقامة معناه على تقديره) (^)، فالاقتضاء يقع في النص الذي يكون (فيها المدلول مضمرًا أي محذوفا من الكلام، ويكون تقديره ضروريا يتوقف عليه صدق المتكلم أويستحيل فهم الكلام عقلا إلا به، أو يمتتع وجود الملفوظ شرعا إلا به) (٩)، أي (ما يكون من ضرورة اللفظ وليس بمنطوق به) (١٠).

7. دلالة التنبيه أو دلالة الإيماء: فيشترط القصد في الكلام عرفا عليها، ولكن لا يتوقف صدق الكلام أو صحة صدوره عليها، وإنما تستفاد من سياق الأسلوب، وهي تعتمد على الظهور في الكلام، ولها أنواع ذكرها العلماء (۱۱)، ومن أمثلتها: ما أشار القرآن لبيان مواقف أهل الكتاب، ويعد منهم اليهود والنصارى ومن ضمن هؤلاء الصابئة والمجوس، مع أن الأخبار مختلفة في عد المجوس والصابئة من أهل الكتاب (۱۲).

<sup>(</sup>١) ينظر: الأحكام ، الآمدي ، ٦٤/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: كشف الأسرار ، البخاري ، ١٠٧/١. ومباحت الألفاظ في أصول الحنفيه ، عبد الكريم المغاري ، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضاً المظفر، ١٠٨/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: اصول السرخسي ، السرخسي ، ٢٣٦/١.

<sup>(</sup>٥) اصول الفقه، محمد رضا المظفر ، ١٠٨/١.

<sup>(</sup>۱) المستصفي ، الغزالي ، ۸۲/۲. (۷) در اسة المعنى عند الاصوليين، طاهر س

<sup>(</sup>٧) دراسة المعنى عند الاصوليين، طاهر سلمان حمودة ، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٦) دراسه المعنى عند الاصوليين، طاهر سلمان حموده ، ص١٥١. و المستصفي ، العرالي ، ١٠ (١٠) روضة الناظر وجنة المناظر ، ابن قدامة المقدسي ، ص١٣٨.

<sup>(</sup>١١) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١٠٨/١.

<sup>(</sup>١٢) ينظر: تحريم ذبائح اهل الكتاب ، الشيخ المفيد ، ص٢٨.

رابعاً: أقسام المفهوم.

يقسم المفهوم إلى قسمين مهمين هما: مفهوم الموافقة و مفهوم المخالفة (١).

ولمفهوم الموافقة جملة مصطلحات عند علماء الأصول، فقد يعبر عنه بـ (فحوى الخطاب) أو (لحن الخطاب) أو (القياس الجلي وقياس الأولوية) (<sup>۲)</sup> أو (دلالة النص) أو (مفهوم الخطاب) أو (القياس الجلي وقياس الأولوية) (<sup>۳)</sup> وما إليها (<sup>1)</sup>.

أ. مفهوم الموافقة: (ما كان الحكم في المفهوم موافقًا في السنخ للحكم الموجود في المنطوق) (٥)، إيجابًا أو سلبًا، وهذا التعريف يقرب المعنى المراد أصوليا، وبعبارة أخرى هو (ما كان المسكوت عنه موافقًا لحكم المنطوق به )(٢)، وله أنواع نوجزها بالآتي:

١. مفهوم الأولوية، ومعناه أن ثبوت الحكم في المنطوق يقتضي ثبوته في المفهوم بطريق أولى، وأعلى دلالة وأوضح في الفهم العرفي العام.

٢. مفهوم المساواة بين الدلالة في المنطوق والمفهوم معاً .

 $^{(V)}$ . مفهوم الموافقة: المستند إلى القياس منصوص العلة أو تتقيح المناط في القياس  $^{(V)}$ ، وهي محاولة معرفة علة الحكم المشترك بين المفهوم والمنطوق، وهو من القياس الجلي الذي ثبتت علته بنص أو إجماع أو كان مقطوعًا فيه ، بنفي الفارق بين الأصل والفرع .

<sup>(</sup>١) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١٠٨/١.

<sup>(</sup>٢) فُحوى الخطّاب عند الأصوليين: أن يكون المسكوت عنه موافقا للمنطوق في الحكم، لذا يمكن القول إن فحوى الخطاب هو أسلوب خطابي يضم دلالتين، الأولى مباشرة صريحة، والثانية خطاب غير مباشر، يتلازم سياق معين بقرائن لفظية ومعنوية خاصة به ينظر: المصطلحات، إعداد مركز المعجم الفقهي ،ص١٩٣٣،

يقول الشيخ المظفر في اصول الفقه: مفهوم الموافقة ما كان الحكم في المفهوم موافقا في السنخ للحكم الموجود في المنطوق، فإن كان الحكم في المنطوق، فإن كان الحكم في المنطوق الوجوب - مثلا - كان في المفهوم الوجوب أيضا... و هكذا، كدلالة الأولوية نَحْوَ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ فَلَا تَقُلُ اللّهُ مَا أَفً ﴾ سورة الإسراء: الآية ٢٣ - على النهي عن الضرب والشتم للأبوين ونحو ذلك مما هو أشد إهانة وإيلاما من التأفيف المحرم بحكم الآية، وقد يسمى هذا المفهوم " فحوى الخطاب "، وجاء في طبعة أخرى "لحن الخطاب" ينظر: اصول الفقه ، محمد رضا المظفر، ١٩٧١.

وفرّق ابن السبكي، والزركشي بين فحوى الخطاب ولحن الخطاب كون فخوى الخطاب للمفهوم الأولى ولحن الخطاب للمفهوم المساوي . ينظر :جمع الجوامع لابن السبكي ، ٢/٤ - ٢٤١. والبحر المحيط للزركشي ، ٢/٤.

<sup>(</sup>٣) القياس الجلي: ماعلم فيه أعتبار الفرق بين الأصل والفرع ومثاله (التأفف وضرب الوالدين)،وأما القياس الخفي هو ما ظن فيه أعتبار الفارق بين الصل والفرع مثاله (حرمة النبيذ في حرمة القليل منه) يقول العلامة الحلي: يستثنى من القياس الباطل والمرخص لدينا(منصوص العلة وقياس الأولوية) ينظر: نهاية الأصول ،ص١٦٠ ومعارج الأصول ص١٨٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: اصول السرخسي ، السرخسي ، ٢٤١/١٠ .

<sup>(</sup>٥) اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١٠٩/١ .

<sup>(</sup>٢) تمهيد القواعد ، الشهيد الثاني ، ص١٠٨ . و أرشاد الفحول الشوكاني ، ص١٧٩ .

ر) ينظر: المحكم في أصول الفقه ، محمد سعيد الحكيم ، ٢٤/١ . (٧)

ب. مفهوم المخالفة: ويفهم هذا المفهوم من رديفه وما يقابله من مفهوم الموافقة، فالمخالفة أخذت لمخالفة المفهوم المنطوق في الحكم، فإذا كان الحكم في المنطوق إثباتا أو إيجابًا كان الحكم في المفهوم سلبًا أو نفيًا أو بالعكس.

وعرفه الشوكاني قائلا: (وهو حيث يكون المسكوت عنه "المفهوم" مخالفًا للمذكور في الحكم إثباتا ونفيا، فيثبت للمسكوت عنه نقيض حكم المنطوق به)(١)، فالمخالفة هي المعادل الموضوعي أو الضد للموافقة، وعرفه الشيخ محمد رضا المظفر بقوله: (ما كان الحكم فيه مخالفا في السنخ للحكم الموجود في المنطوق)(٢)، والمراد بالسنخ: طبيعة الحكم من وجوب أو حرمة أوغيرها.

وعلى ضوء ما تقدم، يظهر الفرق بين دلالة المنطوق ودلالة مفهوم المخالفة ومفهوم الموافقة الذي أستفيد من حكم العقل بالأولوية وما إليها، أي سياق الجملة عن طريق الاستنتاج العقلي، ودلالة مفهوم المخالفة في الأساليب اللغوية تشترك فيها دلالة الألفاظ مع اعتماد الاستعمال اللغوي الاجتماعي والفهم العرفي، فمفهوم المخالفة يعتمد على تقييد موضوع الحكم أومتعلق الحكم بخصوصية لغوية وهذه الاعتبارات في الأساليب مختلفة باختلاف قيود الموضوعات، والأحكام واختلف تبعا لهذه الأساليب مفهوم المخالفة (٣).

<sup>(</sup>١) تمهيد القواعد الأصولية، الشهيد الثاني، قم – ايران، ص١٠٨ . و أرشاد الفحول ، الشوكاني ، ص١٧٨ .

<sup>(</sup>٢) اصول الفقه ، محمد رضا المظفر (ت١٣٨٤ه) ، ١١٠/١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: كفاية الاصول ، الآخوند الخراساني ،١٩٤/١ ، واصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١١٠/١ .و مقالات الأصول ، ضياء الدين العراقي ، ٢/٠٥١ .و محاضرات في أصول الفقه ، محمد اسحاق الفياض ، ٥٩/٥ .

### المطلب الثاني: أنواع المفاهيم.

نص علماء الأصول على ستة منها هي:

أولاً: مفهوم الشرط.

أوضح علماء الأصول أن الغاية من عرض ودراسة مفهوم الشرط هي الوصول إلى قاعدتين:

أ. قاعدة كلية تنطبق على كل جملة شرطية إلا مع الدليل على الخلاف.

ب. تعيين ظهور الجملة الشرطية في المفهوم لتنقيح صغرى لكبرى حجية الظهور (1).

فأوضح بعض الأصوليون (٢)، إن لظهور المفهوم أربع خصائص لها دلالة على ظهور المفهوم، وتتعدم خصوصية المفهوم (٣)، إن فقد واحد منها وهي:

١- إثبات تعليق مفاد جواب الشرط على مضمون فعل الشرط.

٢- وجود الملازمة بين الجزاء وفعل الشرط، فلو كان الترتب بين فعل الشرط والتالي اتفاقيًا
 فلا مفهوم للجملة الشرطية.

٣- ظهور الترتب بين الجزاء على فعل الشرط على نحو ترتب العلية، أي إذا انتفت العلة ينتفي المعلول، فكل منهما معًا يمثل تلازم السبب بالنتيجة.

٤- إن علية الجزاء للشرط على نحو حصر المعلول بهذه العلة والانحصار بينهما، فلو
 كانت علة أخرى لحصول الجزاء فلا يثبت المفهوم.

وإن دلالة الجملة الشرطية على المفهوم بهذه الأمور أما بالوضع أو أسلوب الإطلاق، وأن الترتب بين الشرط والجزاء والربط والعلية يستفاد من وضع الأدوات في ذلك، أي ناتج من الوضع اللغوي ، ذلك بأن الهيأة في الجملة الشرطية وضعت لثلاثة أمور بوضع واحد، أما الدليل على ظهور الجملة في الانحصار فهو بالإطلاق بمقتضى عناصر الحكمة.

وهو ما أشار إليه السيد الشهيد محمد باقر الصدر: (إن الأولى في ذلك كله أن يستظهر عرفا كون الجملة الشرطية موضوعة للربط بمعنى التوقف والالتصاق من الجزاء بالشرط

<sup>(</sup>١) ينظر: معالم الدين ، العاملي ، ص٢٨٦ . كفاية الاصول ، الأخوند الخراساني ،١٩٤/١، واصول الفقه، محمد رضا المظفر ، ١١١١١ . و محاضرات في أصول الفقه ، محمد اسحاق الفياض ، ٨٣/٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المنخول، الغزالي ، ص ٢٩٩ واللمع ، الشيرازي ، ص١٣٥

<sup>(</sup>٣) ينظر: مقالات الأصول ضياء الدين العراقي ، ٥/١٠٤ يَ واصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١١٠/١ . و دروس في أصول فقه الامامية ، عبد الهادي الفضلي ، ١٧٠/٢ .

والعلية فيثبت المفهوم)(١)، ويفاد من ذلك: أن مفهوم الشرط يتحقق في كل جملة أفادت توقف الجزاء على الشرط وتعلقه به فيثبت المفهوم.

#### أقسامه:

أحياناً يأتي المفهوم في الجملة الشرطية لتحديد موضوع الحكم وتارة يأتي لتحديد متعلق الحكم، فإذا تغير أي من أركانها متعلق الحكم، فإذا تغير أي من أركانها أي الشرط والجزاء والموضوع فلا يبقى الحكم (٢)، ولتوضيح هذا نقول: إن جاءك محمد فأعطه دينارًا، فالشرط هو المجيء والموضوع هو محمد، والحكم هو وجوب الإعطاء، وهو كلي وطبيعي الحكم فتوسعة الحكم بوجوب الإعطاء عند مجيء حسن أو علي يسمى سنخ الحكم أي نوعه وطبيعته (٦).

ثانياً. مفهوم الوصف: ويسمى في بعض المصادر الأصولية مفهوم الصفة أو الصفة يرد قيدا يعلق به الحكم والموضوع، والمراد هنا القيود التي ترد على موضوع الحكم في القضايا الشرعية، ومفهوم الوصف هو اعتماد الصفة على الذات لا الموصوف، فإن كل وصف يعتمد على ذات وعنوان وصفة أخرى فلا نعبر كما يقال: (إن محل الكلام بين الأصحاب في دلالة الوصف على المفهوم، إنما هو في الوصف المعتمد على موصوفه في القضية (أ)، لأن مفهوم الوصف تارة مع صفة اشتقاقية، وأخرى صفة غير الشتقاقية، والوصف الاشتقاقية، والمسبهة، وأما الوصف غير الاشتقاقية، والوصف غير الاشتقاقية، والوصف غير الاشتقاقية، والوصف غير الاشتقاقية، والوصف غير الاشتقاقية،

مثل الحال والتمييز والظرف وغيرها يشملها الذات مع الوصف (٦) ، فالصفة أعم من النعت النحوي وهي تشمل النعت والمضاف وظرف الزمان ولها أمثلة.

شروط مفهوم الوصف: إن للوصف شروطًا، منها: هو ما كان أخص من الموصوف، أي إن النسبة بين المفهومين (الوصف والموصوف) في المصداق الخارجي هي الخصوص من جانب الوصف، فالوصف غايته التخصيص للموصوف، وتضيق دائرة اشتراكه مع غيره، فلابد من أن يكون اخص من الموصوف، مثلا أكرم الإنسان المسلم، أو تصدق على فقير

<sup>(</sup>١) دروس في علم الأصول الحلقة الثانية: محمد باقر الصدر ، ص١٣٩ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: دروس في أصول فقه الامامية ، عبد الهادي الفضلي ، ١٧٠/٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: اصول الفقه، محمد رضا المظفر، ١١٢/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: اصول الأحكام ، حمد الكبيسي ، منشورات مكتبة الفلاح، ص ٢٧٦. والوجيز، عبد الكريم زيدان، ص ٢٩١ .

<sup>(</sup>٥) ينظر: محاضرات في أصول الفقه ، محمد اسحاق الفياض ، ٥/١٢٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: دروس في أصول فقه الامامية ، عبد الهادي الفضلي ، ١٧٤/٢ .

مؤمن، فإن كان الوصف مساوياً للموصوف فلا يثبت المفهوم (۱)، ف(أكرم المسلم الذي يتشهد الشهادتين)، إذا انتفى الوصف فيها انتفى الموضوع وهو المسلم، ولا يبقى موضوع حتى يثبت الحكم أو ينتفي فيه وإن كان الوصف أعم من وجه (۲)، أي بمعنى لا يكون لها مفهوم إذا كانت كاشفة أو مبينة لحقيقة الموصوف وكذلك إذا كانت للمدح أو الذم أو للتأكيد أو مفيدة أي فائدة غير التخصيص.

الغاية من مفهوم الوصف : يعتمد الأصوليون على مفهوم الوصف للوصول إلى قاعدتين (٣):

أ. قاعدة عامة في كل جملة وصفية توافرت فيها شروط الدلالة على المفهوم .

ب. تتقيح صغريات لكبرى الظهور من الجمل الوصفية الناقلة للحكم الشرعي.

ولا بد من الإلتفات إلى أن البحث عن قاعدة مفهوم الوصف في الجملة الوصفية التي لم تقترن بقرينة تدل على المفهوم، أو قرينة تفيد عدم المفهوم، كما إذا كان الوصف وارداً مورد الغالب، فإذا ورد الوصف مورد الغالب الذي يفهم منه عدم إناطة الحكم به وجوداً وعدماً، لقوله تعالى: ﴿... وَرَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ...﴾(أ)، فإنه لا مفهوم لمثل هذه القضية مطلقا، إذ يفهم منه أن وصف الربائب(أ)، في حجوركم لأنها غالبًا تكون كذلك، والغرض منه الإشعار بعلة الحكم، فصفة الربائب هنا صفة غالبة، وهي ليست مناط للحكم، فلا تعليق عليها، فهي هنا قيد ملغى وهو توضيحي لا احترازي(أ)، وينبغي النظر هنا إلى أن الجملة الوصفية على نحوين:

1- كون تعليق الوصف على الموضوع أو متعلق الموضوع، فالمجموع من الذات والوصف هو الموضوع، فالمجموع من الذات والوصف هو الموضوع، فيكون قريبا من مفهوم اللقب لقوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ فَالْمَعُوا هُو الموضوع، فيكون قريبا من مفهوم للرجل والسارقة وصف للمرأة، فإذا انتفى هذا العنوان ينتفي الموضوع، فلا مفهوم للجملة الوصفية (^).

<sup>(</sup>١) ينظر: أرشاد الفحول ، الشوكاني ، ص١٨١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: محاضرات في أصول الفقه ، محمد اسحاق الفياض ، ١٢٨/٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: اللمع ، محمد الشيرازي ، ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء الآية: (٢٣).

<sup>(ُ</sup>هُ) ينظّر: مجمع البّحرينُ ، الْطريحي ، ١٢٧/٢. جمع ربيبة، وهي بنت الزوجة التي تربى في حجر أمها وقد تزوجت.

<sup>(</sup>٦) ينظر: اصول الفقه، محمد رضاً المظفر، ١٢١/١.

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة الأية: (٣٨ ) .

<sup>(</sup>٨) ينظر: اصول الفقه ، محمد رضا المظفر ، ١٢١/١. و اصول الأحكام ، حمد الكبيسي ، ص ٢٧٧ .

٢- إذا كان التعليق بالوصف يرجع إلى الحكم فيمكن القول بإثبات المفهوم، ولموضوع مفهوم الجملة الوصفية يختار الدكتور الصغير، إن الراجح في هذا المقام هو أن الجملة الوصفية لا مفهوم لها، لأن الوصف فيه خصوصية واعتبار معين يتخذه المتكلم لتحديد وتعيين وتمييز الموضوع وتضييقه، ولا يرجع إلى تعيين الحكم حتى يكون مجعولا له (١).

#### ثالثاً: مفهوم الغاية.

مفهوم الغاية عند أهل اللغة هو: مدى الشيء (١)، وتستعمل في النهاية والانتهاء، فغاية كل شيء نهايته وآخره (١)، آخر الشيء غايته أ و ما يؤدي إليه الشيء (١)، وأكثر هذه الأقوال دلالة، هو دلالتها على الانتهاء، وهو المقصود بالغاية.

#### وللغاية أسس متعددة منها:

الأداة: وهنا ترابط معرفي بين البحث النحوي والأصولي في استعمال الحروف ومعناها، فالنحويون استعمال الحروف ومعناها، فالنحويون استعملوا في الغالب أدوات للغاية، أمالأصوليون دققوا في مفادها، وهما: "إلى" و "حتى" وبينوا ما تستعمل فيه (٥)، حتى لانتهاء الغاية، قال تعالى: ﴿سَلَمٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْعُتَابُ أَجَلَهُ... (٧).

المغيا: الموضوع الذي وضعت له الغاية والحد الفاصل في الغاية كما جاء في محيط المحيط: ( والمغيا: الموضوع له الغاية، ومنه قولهم: الغاية، لا تدخل في المغيا) (^)، وقد يدخل في دلالة الوضع لأداة والهيأة وجملة الغاية ، ومابينها وبين الغاية إما أن تكون الغاية لموضوع أو تكون غاية لمتعلق الحكم .

رابعاً: مفهوم الحصر.

الحصر لغة: العي في المنطق والحبس<sup>(٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر: اساطين المرجعية ، محمد حسسين الصغير ، ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: لسان العرب ، ابن منظور ،٥ ٤٣٤/١٥. والصحاح في اللغة ، الجوهري ، ٦/ ٢٤٥١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المعجم الوسيط ، مجمع اللغة العربية بالقاهرة ، أعداد إبراهيم مصطفى واخرون، الناشر: دار الدعوة، ص٦٦٩.

ر) ينظر: المحصول في علم أصول الفقه ، الرازي ، ٢٥/٣. وأرشاد الفحول الشوكاني ، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: تمهيد القواعد ، الشهيد الثاني ، ص٢٥٤ . و مغني اللبيب ، ابن هشَّام ، ١٦٦٦١.

<sup>(</sup>٦) سورة القدر الآية: (٥).

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة الأية: ( ٢٣٥ ).(٨) محيط المحيط ، بطرس البستاني ، ١٥٦٦/٢.

الحصر اصطلاحاً: له اصطلاحان مفهوم الحصر ومفهوم الاستثناء<sup>(۱)</sup>، و يعرف الحصر أو القصر في المعنى المعجمي على أنه الحبس<sup>(۲)</sup>.

ويقال: قصرت اللقصة على فرسي إذا جعلت له لا لغيره، وهو ( تخصيص شيء بشيء وحصره فيه)<sup>(۱)</sup>، وهو يعني تخصيص الصفة على الموصوف ، أو تخصيص الموصوف على الصفة. والحصر عند أهل العربية: إثبات الحكم للمذكور ونفيه عما عداه<sup>(١)</sup>، وله قسمان هما:

الأول: قصر الصفة على الموصوف، كما في قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (٥)، فقد قصر صفة العبادة على الموصوف الله سبحانه وتعالى.

الثاني: قصر الموصوف على الصفة (٢)، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (٧)، حيث قصر الموصوف وهو المخاطب النبي ﴿ إِنَّهُ ، على الصفة وهي "الإنذار".

تعد الأداة (إنما)، من أهم الأدوات التي تفيد مفهوم الحصر، والتي نص علماء البلاغة وأرباب اللغة وعلماء الأصول، فإذا استعملت في حصر الحكم في موضوع معين دلت بالملازمة البينة على انتفاء هذا الحكم في غير ذلك الموضوع، والدليل على هذا المفهوم هو التبادر العرفي وقد تعارف واشتهر بين الناس، وبهذا الدليل قال الشهيد الثاني (ت٩٦٥): (وأما مفهوم الحصر فقد ذكروا لما يدل عليه من الألفاظ أمثلة منها "إنما" فإن المتبادر منهاعرفًا حصر الحكم فيما بعدها، ومفهوم انتفاء الحكم من غير مابعدها، فإن هذا الانتفاء لازم للحصر المذكور) (أ)، وقال به السيد عبدالاعلى السيزواري (ت١٤١٤ه): (إن لفظ إنما يدل على الحصر والاختصاص لتبادر ذلك منه عند عرف أهل المحاورة ما لم تكن قرينة على الخلاف) (أ)، وبهذا الخصوص وردت أيات قرآنية عدة.

<sup>(</sup>١) ينظر: كفاية الاصول ، الأخوند الخراساني ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: القاموس المحيط ، الفيروز أبادي ، ١١٧/٢.

<sup>(</sup>٣) التعريفات ، الجرجاني ، ص ٩٩ . و شرح المختصر ، التفتاز اني ، ص٨٠ .

<sup>(</sup>٤) ينظر شرح المختصر ، التفتاز اني ، ص٨٠ والمعجم الوسيط ، ابر اهيم مصطفى ، ص ١٧٨

<sup>(°)</sup> سورة الحمد الآية: (°).

<sup>(</sup>٢) ينظر : البرهان في علوم القرآن ، الزركشي، تحقيق، محمد ابو الفضل ابراهيم، الناشر، دار التراث، ٢٣١/٤ .

<sup>(</sup>٧) سورة الرعد الآية: (٧).

<sup>(</sup>٨) تمهيد القواعد ، الشهيد الثاني ، ص٤٧٨ .

<sup>(</sup>٩) تهديب الأصول ، عبد الاعلى السبزواري ، ١١٦/١.

### خامساً: مفهوم العدد.

وقد بين اللغويون العدد على أنه مقدار يعد ومبلغه، فيقال: عَدَّ الدراهم: حَسبها وأحصاها، فالعد هو الحساب، قال تعالى: ﴿... وَأَحْصَى كُلُّ شَمَيْءٍ عَدَداً﴾(١)، وقال أيضا: ﴿... وَإِنَّ عُلَمُ مِنْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ...﴾ (٢)، فالعدد هو الكمية المعينة بالرقم وإن المفهوم يعني أن تدلّ الجملة على عدد معين يحدد الموضوع على انتفاء الحكم فيم اعداه (٣).

وللأصوليين بمفهوم العدد رأي وهو ان يكون مجرد عن القرينة، التي تدل على المفهوم، أو القرائن التي تدل على عدم المفهوم وعرفه الشوكاني: (مفهوم العدد: وهو تعليق الحكم بعدد مخصوص فإنه يدل على انتفاء الحكم فيما عدا ذلك العدد زائداً كان أو ناقصاً)(٤).

### ولعلماء الأصول أقوال وهي على قسمين:

أ. القول بالنفي: أي عدم الدلالة على المفهوم، وعبر القمي بأنه: (مذهب المحققين عدم الحجية)، وقال البجنوردي: (وأما العدد واللقب، فالظاهر انه لا مفهوم لهما لأنهما من قبيل تعلق الحكم بموضوع خاص، وليس الحكم المتعلق بهما منوطا بشيء حتى يتمسك بإطلاق ذلك الحكم بانتفائه عند انتفاء ذلك الشيء كما هو الشأن في باب المفاهيم) (٥).

ب.الإثبات والإيجاب لمفهوم العدد، وهذا ما ذهب إليه أكثر علماء الجمهور كالشافعي (ت٤٠٠ه)، وقد ذهب إليه الشوكاني (ت ١٢٥٠ه) وجماعة أخرى... (والحق ما ذهب إليه الأولون، والعمل به معلوم من لغة العرب، ومن الشرع فإن من أمر بأمر وقيده بعدد مخصوص فزاد المأمور على ذلك العدد أو نقص عنه فأنكر عليه الامر الزيادة أو النقيصة كان هذا الإنكار مقبولا عند كلّ من يعرف لغة العرب) (٦).

وهذا معناه صيانة الكلام عن اللغو والعبث وصدور مثل هذا عبث وقبيح ، لأن العدد لا ظهور للمفهوم فيه وإن قيل بوجود المفهوم له تارة بالملازمة لنفي الأقل أو الأكثر، والمشهور عدم المفهوم ، لأن النظر إلى تعريف المفهوم وهو حكم غير مذكور لموضوع مذكور مع

<sup>(</sup>١) سورة الجن الأية: (٢٨).

ر) ور بي دي. (٢) سورة الأسراء الآية:( ١٢) .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأنموذج ، فاضَل عبد الواحد عبد الرحمن ، ص٢٥٧. والوجيز ، عبد الكريم زيدان ، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٤) أرشِاد الفحول،محمد بن علي الشوكاني ، ص١٨٠ .

<sup>(°)</sup> الأحكام ، الآمدي(ت٢٦١ه) ٩٠/٣ . (٦) أشار الناس الشار التاسيري

<sup>(</sup>٦) أرشاد الفحول ، الشوكاني ، ص١٨٢.

المناسبة بينهم او الخصوصية والعدد ليس وصفا وتعليقا للحكم، بل للموضوع أو متعلق الموضوع، أو وصفا فلا يثبت مفهوم الوصف فإن التحديد يكون في المنطوق فقط، والأقل والأكثر ليس منه فلا مفهوم للعدد وإن قيل في بعض الأمثلة فهو لوجود القرينة)(١).

### سادساً: مفهوم اللقب.

اللقب لغة: (النبز، وجمعه ألقاب) (٢)، واللقب هو أسم يذكر بعد الاسم الأول للتعريف التشريف أو التحقير (٣)، وأما معنى اللقب عند النحويين فهو ما أشعر بمدح المسمى "زين العابدين"، أو أشعر بذم أو ضعة (٤)، وبهذا يريدون باللقب أحد أقسام العَلم وهي: الاسم، والكنية، واللقب، وقال بعضهم الأصوليين: فاللقب اسم وقع موضوعا للحكم أو ما يدلّ عليه اللقب من نفي حكمه عن غيره (٥)، ومن قال: ( المقصود باللقب: كل اسم سواء كان مشتقا أم جامدا وقع موضوعا للحكم... وكالسارق والسارقة لقوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ قُ الْسَّارِقَةُ فَاقُطْعُوا أَيْدِيَهُمَا... ﴿ (١) (١) (١) ... ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ قُ السَّارِقَةُ فَاقُطْعُوا أَيْدِيَهُمَا... ﴾ (١)

فالمفهوم نفي قطع يد غير السارق والسارقة ، ويرى الشوكاني إن مفهوم اللقب: ( هو تعليق الحكم بالاسم العلم نحو - قام زيد، أو اسم النوع نحو: في الغنم زكاة ) (^)، وأختلف أراء المذاهب الأسلامية في ذلك فمنهم من يرى إثبات مفهوم اللقب، وهو رأي الجمهور.

أما رأي الأمامية فهو عدم مفهوم اللقب وهو المشهور (٩)، ومن علماء الأصول من قال: ( والحاصل أن القائل به كلا أو بعضا لم يأت بحجة لغوية ولا شرعية ولا عقلية ومعلوم من لسان العرب أن من قال – رأيت زيدًا طم يقتض أنه لم ير غيره قطعا )(١٠).

وهذا الاختلاف يأتي في كون الموضوع في المنطوق والمفهوم واحدًا، وبانتفاء اللقب ينتفي الموضوع فلا يبقى موضوع الحكم الذي يراد ظهور المفهوم فيه، فلم يعتبر هذا النوع من أنواع المخالفة ، لأن أساس اعتبار للمفهوم المخالف.

<sup>(</sup>١) ينظر: كفاية الاصول ، الآخوند الخراساني ، ٢١٢/١ .و محاضرات في أصول الفقه ، محمد اسحاق الفياض ، ٥٠/٥ .

<sup>(ُ</sup>٢) ُ لسان العرب ، ابن منظور (تُ ٧١١هـ) ، ٣٤٣/١ . والْقاموس الْمحيطُ ، الفيرُوز آبادي، ١٢٩/١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، لقاضي ابن عقيل العقيلي ، تأليف /محمد محي الدين عبد الحميد، ١١٩/١.

 <sup>(</sup>٥) ينظر: الوجيز في اصول الفقه: عبد الكريم زيدان، مؤسسة قرطبة، ط٦، ص٢٩٣.
 (٦) سورة المائدة الآية: (٣٨).

<sup>(</sup>٧) اصول الفقه، محمد رضا المظفر، ١٣٠/١.

<sup>(</sup>۱) أرشاد الفحول ، الشوكاني ، ص۱۸۲ .

<sup>(</sup>٩) ينظر: قوانين الأصول ، القمى ، ص١٩١.

ر (۱۰) أرشاد الفحول ،الشوكاني ، ص١٨٢ .

لذا فإن المفهوم فهو المعنى المفهوم من اللفظ عند إطلاقه، وبما أن تعدد المصاديق لا يستلزم تعدد المفهوم، وكثير من اللغويين الكتاب يظنون وهما منهما وضع بعض الألفاظ لأكثر من معنى ويستدلون على ذلك بإطلاقه على مصاديق مختلفة، كونهم يظنون أن كل مصداق يشكل معنى مستقلا للفظ، في حين نجدهم قدغفلوا عن أن الأصل في الوضع أن يكون لكل لفظ معنى واحد، وأن الأصل عدم تكثر المعاني للفظ الواحد لأن هذا إذا كثر يعارض ما جعلت اللغة من أجله.

# الفصل الثالث

# أثر المباني الكلامية في مسائل علم الأصول

المبحث الأول : أثر علم الكلام في الأدلة المتفق عليما .

المبحث الثاني : أثر علم الكلام في الأدلة المختلف فيما .

المبحث الثالث : أثر علم الكلام في تعارض الأدلة.

# المبحث الأول: أثر علم الكلام في الأدلة المتفق عليها

### المطلب الأول: القرآن الكريم

يذكر أن المسألة الكلامية التي تذكر في تعريف القرآن الكريم في كون كلام الله تعالى حادثاً أم قديماً والتي أختلف فيها، ولاشك إن أثبات الأحكام الفرعية فرَّع ثبوت الباري، واثبات الباري من أهم المسائل الكلامية حتى سُميَّ علم الكلام بهذا الاسم ،وأشتقت منه، وكذلك هي من أهم المسائل التي ذكرها الأصوليون في الكثير من مباحثهم:

### أولاً. حقيقة القرآن الكريم:

أ . القرآن في اللغة : (مصدر قرأ، كالغفران مصدر غفر، يقال قرأ قراءة وقرآناً) (١)، ومنه قوله تعالى: ﴿لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ \* إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ \* فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبَعْ قُرْآنَهُ \* ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ ﴾ (٢).

ب. في الاصطلاح: عرفه الأصوليون بأنه: (إنّ الكتاب الموجود في أيدي المسلمين هو الكتاب الذي أنزله الله إليه للإعجاز والتحدّي، ولتعليم الأحكام، وتمييز الحلال من الحرام، وأنه لا نقص فيه ولا تحريف ولا زيادة) (٦)، أوهو: (اللفظ المنزل على النبي محمد ، من أول الفاتحة إلى آخر سورة الناس) ، وعرف أيضاً: هو (كلام الله تعالى المنزل على الرسول محمد ، باللسان العربي، للإعجاز بأقصر سورة منه، المكتوب في المصاحف، المنقول إلينا بالتواتر، المتعبد بتلاوته، المبدوء بسورة الفاتحة، المختوم بسورة الناس) (٥)، وعرف أيضاً بأنه هو (القرآن الكريم الذي أنزله الله تعالى على نبينا محمد واعتبره قرآناً) (١)، (هو كلام الله تعالى المعجز، المتعبّد بتلاوته، المنقول بواسطة الوحي، والمنقول للمسلمين من عصر الرسول تعالى المعجز، المتعبّد بتلاوته، المنقول بواسطة الوحي، والمختوم في المصحف ترتيباً بسورة الفاتحة، والمختوم في المصحف ترتيباً بسورة الناس) (٧).

<sup>(</sup>١) لسان العرب ، ابن منظور (ت ٧١١هـ)، ٣٣٣/١٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامه الآية: (١٦-١٩).

 <sup>(</sup>٣) أصل الشيعه وأصولها ، محمد حسين ال كاشف الغطاء، ص٦٦.
 (٤) الأحكام في أصول الأحكام ، الآمدي ، ٨٢/١. و التقرير والتحبير، ابن أمير الحاج، ٢/ ٢١٣.

<sup>(</sup>٥) أضواء على القرآن الكريم، عبد الفتاح محمد سلامة (ت٠٠٠ هـ)، ط٢٤، المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية، ص ٨٩.

ر) الأصول العامة للفقه المقارن، الحكيم، ص٩٩.

<sup>(</sup>٧) تفسير آيات الأحكام من القرآن، محمد علي الصابوني، بيروت: دار الكتب العلميّة، ٣/١.

والقرآن الكريم هو مصدر التشريع الإسلامي الأول، وأنه دستور ربّ العالمين الذي أنزله على رسوله الأمين الله للإعجاز والتحدي، ولتعليم الأحكام، وتمييز الحلال من الحرام، وأنّه لا نقص فيه ولا تحريف ولا زيادة، وهو قطعي الصدور لتواتره بالنقل عند المسلمين من حين نزوله حتى وقتنا الحاضر، وقد اشتمل على أغلب القواعد الفقهية، لتبيان الأحكام الشرعية.

# ثانياً. خصائص القرآن الكريم(١):

يتبين من التعاريف السابقة أهم خواص القرآن الكريم ومميزاته التي تتمثل فيما يلي:-

1. القرآن الكريم كلام الله تعالى بلفظه ومعناه، والدليل على ذلك هو إعجازه الذي أرتقى بالبلاغة إلى حد خارج نطاق البشريه، لذا فقد عجز العرب عن مجارات أعجازه عند تحديهم له.

7. إختلاف عن الحديث القدسي: الذي يقول النبي ويسنده لله تعالى، ولا يقصد به الإعجاز، ولا التعبد بتلاوت، ولا تجوز الصلاة به وإن كان اللفظ والمعنى من الله تعالى. ويختلف عن الحديث النبوي الذي يقوله النبي في ، وإن كان المعنى من الله تعالى واللفظ من عند النبي في .

٣. إشتراط التواتر: بمعنى من قاموا بنقله يؤمن تواطؤهم على الكذب، والقرآن لاينقل بطريق الآحاد وهذه ميزه تميز القرآن الكريم عن غيره من الكتب السماوية.

٤. سهولة فهمه وحفظه واستنباط الأحكام منه ،كونه ميسر رغم إعجازه، لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلسِّنَا الْقُرْآنَ لِلسِّنَا الْقُرْآنَ لِلسِّنَا الْقُرْآنَ لِلسِّنَا الْقُرْقَ ﴾ (٢) ، وقوله عزوجل: ﴿فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ عَيْرَاكُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّلَةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الل

٥. تكفل الله تعالى بحفظه من كل تبديل أو تحريف، قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الدُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾(٤).

<sup>(</sup>۱) المستصفى من علم الأصول: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ) ، ١/ ٨٦ . و روضة الناظر، ابن بدران، ١/ ١٨. والتقرير والتحبير، ابن أمير الحاج، ٢/ ٢١٣. وفواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت ، ٢/ ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة القمر الآية (٢٢).

 <sup>(</sup>٣) سورة الدخان الآية :(٥٨).
 (٤) سورة الحجر الآية :(٩)..

### ثالثاً . الأحكام التي جاء بها القرآن الكريم(١):

الأحكام العامة التي جاء بها القرآن الكريم هي: الأحكام الاعتقادية والخلقية والعملية.

- 1. الأحكام الاعتقادية: هي التي تتعلق بما يجب على المكلف إعتقاده من مباني الإيمان كالإيمان بالله ،وملائكتة، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقضاء والقدر خيره وشره، والبعث والحساب... الخ.
- 7. الأحكام الوجدانية أو الخلقية: وهي التي تتعلق بما يجب على المكلف أن يتحلى به من الفضائل ويتخلى عنه من الرذائل.
- ٣. الأحكام العملية: التي تتعلق بكل تصرفات المكلف سواء كانت أقوال وأفعال وعقود وتصرفات وهذا النوع هو فقه القرآن الكريم. وينقسم إلى قسمين:

العبادات: وهي الأحكام التي تنظم العلاقة مابين العبد وربه سبحانه وتعالى من عبادات كالصلاة ، والصوم ، والحج ، والزكاة ، والخمس ، وغيرها.

المعاملات: وهي كل ماترتبط بأحكام العقود، والأيقاعات، والديات وعقوبات، وغيرها مما يتطلبه تنظيم العلاقات بين أفراد المجتمع الاسلامي سواء أكانوا أفراداً أم جماعات.

# رابعاً. حجيه القرآن الكريم ودلالتة على الأحكام (٢):

أجمع علماء المسلمين بكل طوائفهم على حجيته القرآن الكريم المنقول إلينا بالتواتر باعتباره المصدر الأول من مصادر التشريع، لأنه ثابت من عند الله تعالى وصل ألينا بطريق قطعي لا شك فيه ، بدليل إعجازه للناس على أن يأتوا بآية من مثله، والقرآن الكريم قطعي الورود، إلا أن دلالة نصوصه على الأحكام قد تكون قطعية الدلالة أو ظنية الدلالة.

- 1. قطعي الدلالة: هو ما دل على معنى واحد لا يحتمل غيره ، كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْأَنْكِامُ وَهِ مَا دل على معنى واحد لا يحتمل غيره ، كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْأَنْكِمُ وَجُسُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ (٣)، فهو نص قطعي الدلالة على حرمة الخمر والميسر وماتلاهما، فلا يحمل الأمر على أي حكم آخر .
- ٧. ظني الدلالة: فهو ما يدل أكثر من معنى ويحتمل فيه ترجيح بعض المعاني على بعض كقوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَ تَلاثَةَ قُرُوعٍ﴾(١)، فإن لفظ قروء جمع لقرء، التي وردت في اللغة العربية بمعنيين هما: مايطلق على الحيض، ويطلق على الطهارة.

<sup>(</sup>١) ينظر: أصول الفقه، عبد الوهاب خلاف (ت ١٣٧٥هـ)، ص ٣٣ والوسيط في أصول الفقه، د. الزحيلي، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول الفقه، عبد الوهاب خلاف، ص ٣٧٠. و أصول الفقه،د. زكي الدين شعبان، ص٣٤. و الوسيط في أصول الفقه، د. الزحيلي، ص٢٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآية: (٩٠).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الأية (٢٢٨).

ولهذا أختلف الفقهاء في عدة المطلقة أهي ثلاثة أطهار، أم ثلاث حيضات وكل منهم له دليله على ترجيح رأيه (۱)، وهذا المبحث كلامي كونه أدخل ضمن المحكم والمتشابه، فالمحكم هو قطعي الدلالة والمتشابه ضني الدلالة؛ لأن المحكم والمتشابه من أشهر المباحث فيها والذي يعد مبحثاً كلامياً يتعلق أساساً في تأويل الآيات المتشابهات في العقيدة، ولكن جماعة من الأصوليين عرفوا المتشابه كمصطلح تعريفاً كلامياً وأدخلوه في مباحث الألفاظ.

ومن خلال البحث يتبين أن هناك من الآيات مايختص بالأيمان ويكون موضوعها أيمانياً ليس له أية صله بموضوع المكلف والتكليف ومسائل علم الأصول، وأنما تدرج في مباحث العقيدة وعلم الكلم والبحث فيها أصولي يكون من خلال أن الله سبحانه وتعالى لايخاطب المكلفين بما لايطاق تنزيها له من العبث، ولأن إثبات الأحكام الفرعية هي فرع ثبوت الباري ، فإن إثبات الله سبحانه وتعالى من أهم مسائل علم الكلام.

# خامساً: الناسخ والمنسوخ

تعد مسألة النسخ من المسائل القرآنية التي ذكرت في القرآن الكريم في مواضع عدة، وأوصى الأئمة الشيعة أوالسنة، بضرورة الاهتمام بها (٢)، فأخذت أهتمام كبير من العلماء والباحثين سواء كانوا من الشيعة أوالسنة، كون النسخ وقع في الكتاب الكريم والسنة الشريفة، وهما أبرز أدلة أستنباط الأحكام الشرعية، فقد أختلف الفقهاء في مسألة النسخ، وبرغم الاختلاف إلا أن أكثر المسلمين أجمعوا على مسألة (نسخ الحكم وبقاء التلاوة)، ولكن الأختلاف ظهر في عدد آيات النسخ، وشذ أبومسلم الإصفهاني (ت٢٢٣ه)، وهو من علماء القرن الرابع الهجري وجماعة أخرون بأنكار النسخ، وكتبوا كتباً مستقلة في هذا المجال وخصوصاً في القرن المعاصر .

يقول الرازي(ت٢٠٦ه) في ذلك: (اتفق جميع علماء المسلمين على وقوع النسخ في القرآن، ماعدا أبي مسلم، الذي أنكره مستدلاً بقوله تعالى: ﴿لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ ماعدا أبي مسلم، الذي أنكره مستدلاً بقوله تعالى: ﴿لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ ما ماعدا أبي مسلم، الذي أنكره مستدلاً بقوله تعالى: ﴿لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْ القرآن الكريم نوع من ورود الباطل إليه) (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان، الطباطبائي ، ٢ / ٢٥٢ و تفسير القرآنِ الكريم لابن كثير،٦/١ و ٦

<sup>(</sup>٢) فقد ذكر ابن الجوزي عن أمير المؤمنين عليه السلام: أنه ((مر بقاض، فقال: أتعرف الناسخ والمنسوخ؟ قال لا. قال: هلكت وأهلكت)) ينظر: نواسخ القرآن، ابن الجوزي ،ص ٢٩، مما يؤكد على حرص الإمام عليه السلام - وهو الحافظ للشريعة - في وجوب معرفة الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم، لمن أراد العمل بالقرآن واستيضاح الخطاب الإلهي فيه وينظر: بحار الأنوار، محمد باقر المجلسي، ١٣٨/٢. وسائل الشيعة ، الحر العاملي، ٢٧٢، و ٢٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت الآية: (٤٢).

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب، فخر الدين الرازي(ت٢٠٦ه)، الناشر، دار الفكر، ط١-١٩٨١م، ٦٣٩/٣ ـ ٦٤٠.

لذا فأن للنسخ في اللغة معان عدة، فيقال: نسخت النحلُ العسل، أي حولته ونقاته من خلية إلى خلية إلى مكان وهو خلية إلى خلية أخرى ، قال ابن الأعرابي :(والنسخ نقل الشيء من مكان إلى مكان وهو هو هو)(۱)، وذهب الشيخ الطوسي(ت٤٦٠ه)، بالقول:(النسخ في اللغة يستعمل على وجهين: أحدهما: بمعنى الازالة، كما يقال (نسخت الشمس الظل ونسخت الريح آثارهم)، والآخر: بمعنى النقل، كما يقال: نسخت الكتاب)(١).

وفي الأصطلاح عرّف القاضي أبي بكر الباقلاني (ت٢٠٤ه) والآمدي بقوله: (هو الخطاب الدال على ارتفاع الحكم الثابت بالخطاب المتقدم على وجه لولاه لكان ثابتا مع تراخيه عنه) الدال على ارتفاع الحكم الثابت بالخطاب المتقدم على وجه لولاه لكان ثابتا مع تراخيه عنه) وهو ماقال به القاضي عبد الجبار وأبو إسحاق الشيرازي والجويني والغزالي والغزالي وعرّف العلامة الحلي اذ قال بأنه: (رفع الحكم الشرعي بطريق شرعي متأخر) وهو قول أبن العاجب قال (بدليل) واختاره ابن الحاجب قال (بدليل) واختاره ابن قدامة والزركشي والكلوذاني (٢).

وعرف الشيخ حسن ابن الشهيد الثاني (ت١٠١١ه) بأنه: (هو الاعلام بنزوال مثل الحكم الثابت بالدليل الشرعي، بدليل اخر شرعي متراخ عنه على لولاه لكان الحكم الاول ثابتا )(٧).

أما في الكفاية فعرفه الشيخ الأنصاري(ت١٢٨١ه): (إنّ النسخ رفع الحكم الثابت اثباتا إلاّ انه في الحقيقة دفع الحكم ثبوتا )(^)، وعرفه الشيخ النائيني(ت١٣٥٥ه) بأنه: (عبارة عن انتهاء امد الحكم المجعول لانتهاء الحكمة الداعية الى جعله)(٩)، وقال في المحاضرات بانه: (رفع امر ثابت في الشريعة المقدسة بأرتفاع أمده وزمانه)، وعرّفه المحقق الخوئي(ت١٤١٣ه) بأنه: (رفع أمر ثابت في الشريعة بارتفاع أمده )(١٠٠).

ويظهر أن التعريف اللغوي لايبتعد كثيراً عن الاصطلاحي، فإن كلّاً منهما يدل على ازالة وأبدال الحكم الاول لانقضاء أمده وحلول الحكم الثاني مكانه.

<sup>(</sup>١) لسان العرب ، ابن منظور ، ١١/٣

<sup>(</sup>٢) العدة ، الشيخ الطوسى ٢/٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) الأحكام في أصول الأحكام: على بن محمد الآمدي(ت ٦٣١ه)، ١١٥/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح اللمع ١٨٥/١، ١٨٦، و التلخيص، ٢/٥١٪. و المستصفى، ١٠٧/١. وشرح مختصر الروضة ٢٥١/٢٠.

<sup>(</sup>٥) نهاية الوصول ، العلامة الحلى ، ١٩٩/٢.

<sup>(</sup>٦) ينظر: شرح مختصر الروضة، ٢٥١/٢. والبحر المحيط، ٦٤/٤. و التمهيد ، الكلوذاني، ٣٣٦/٢.

<sup>(</sup>٧) معالم الدين وملاذ المجتهدين ، ابن الشهيد الثاني،ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٨) كفاية الأصول: محمد كاظم الخراساني، ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٩) اجود التقريرات ، المحقق النائيني ،١٣/١.

<sup>(</sup>١٠) البيان في تفسير القران ، السيد الخوئي ،ص ٢٧٦.

ومن خلال هذه التعريفات، يتبين أنها تشير الى أن مدلول النسخ يدل على زوال الحكم الاول وبقاء الحكم الثاني مكانه، فقد جاء في تعريف القاضي أبي بكر الباقلاني بقوله: الخطاب، فهو ما يشمل النسخ وغيره، وعبر بلفظة الخطاب كونها تشمل اللفظ والفحوى والمفهوم وكل دليل، أما التعريف الثاني الذي قال به العلامة وأبن الحاجب وأخرون: بأن النسخ رفع الحكم الشرعي بطريق أو (بدليل) شرعي متأخر، فهو تعريف للنسخ وليس للناسخ كمايدل على ذلك التعريف الأول.

وأما تعريف ابن الشهيد الثاني بأنه أعلام بزوال الحكم، فليس هناك فرق واضح بين أنه رفع الحكم أو أعلام برفع الحكم .

وعبر المحقق النائيني في المحاضرات وكذلك السيد الخوئي بأستخدام عبارة (رفع أمر)، بمعنى (رفع الحكم)؛ لأن الكلام يدور حول رفع الحكم الشرعي وأبداله بحكم شرعي أخر.

لذا يتضع مما تقدم إن النسخ يدور مداره حول رفع حكم شرعي تكليفي كالوجوب والحرمة او وضعي كالصحة والبطلان مع بقاء موضوع الحكم .

### وأما شروط النسخ فهي:

١- تحقُّق التنافي بين تشريعين وقعا في القرآن، بحيث لا يمكن اجتماعهما في تشريعٍ مستمر،
 تنافياً ذاتياً.

- ٢. أن يكون النتافي كلِّياً على الإطلاق، لا جزئياً وفي بعض الجوانب.
  - ٣. أن لا يكون الحكم السابق محدَّداً بأُمَدٍ صريح.
    - ٤. أن يتعلَّق النسخ بالتشريعيات، دون الإخبار.
- ٥ التحفُّظ على نفس الموضوع، إذ عندما يتبدَّل موضوع حكمٍ إلى غيره فإن الحكم يتغيَّر لا محالة (١).

### أ. أدلة النسخ في القرآن والسنة المطهرة

في القرآن الكريم: وردت مفردة النسخ في القران الكريم بعدة صيغ فجاءت في الآية (٢٩) من سورة الجاثية: "نستنسخ"، بمعنى النقل والاستنساخ؛ وفي الآية ٥١ من سورة الحجّ: "فينسخ الله "، وفي الآية (١٠٦) من سورة البقرة: "ما ننسخ من آيةٍ..."، بمعنى الإزالة. وفي ما يتعلَّق بالآية الأخيرة ذهب الكثير من المفسِّرين للقول بأن النسخ قد استعمل بمعناه الاصطلاحي (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: التمهيد في علوم القرآن ، محمد هادي معرفة، الناشر، مؤسسة التمهيد، ٢/ ٢٧٨ ـ ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان ، محمد بن جرير الطبري، تحقيق، أحمد محمد شاكر، الناشر، مؤسسة الرسالة، ط١- ٢٠٠٠م ،١/ ٢٦٦٠؛ التفسير الكبير، الفخر الرازي، ٢٤٥/٣؛ ومجمع البيان ،الطبرسي ١/ ٣٤٧، وغيرها من التفاسير.

في السنة المطهرة: وردت لفظة النسخ في روايات بعدة معانٍ، فقد رُوي عن الإمام علي السنة المطهرة: (( تعرف الناسخ من المنسوخ؟ فقال: لا، فقال عليه الكوفة: (( تعرف الناسخ من المنسوخ؟ فقال: لا، فقال عليه في وأهاكُتَ))(١).

ويستفاد من كلام أميرالمؤمنين على ، بالالتفات إلى القرائن المحيطة به، أن المراد من النسخ هو التخصيص أو التقييد (١) ، فلا يمكن الاستناد إلى عمومات الكتاب والسنّة والحكم على طبقها ، دون تشخيص العامّ والخاصّ ، والمطلق والمقيّد ، والمجمّل والمبيّن ، ويذكر أن أبا محمد عبد الله بن عبد الرحمن الأصمّ المسمعي من أصحاب الإمام الصادق على ألم هو أوّل من ألف رسالة في الناسخ والمنسوخ على أساس بعض القواعد والأصول الخاصة (١٤٨٥).

# ب. القائلون بوقوع النسخ في القرآن والناكرون له

## - من قال بوقوع النسخ في القرآن

ذهب مشهور علماء المسلمين بالقول بوقوعه في القرآن، فذكروا تقسيمات مختلفة للنسخ، إلا أنّهم أجمعوا على قلة الآيات المنسوخة، فذكرالمحقق الخوئي بأن النسخ لآية واحدة (٤)، بينما العلامة محمد هادي معرفه قال بالنسخ لسبع آيات (٥)، وقال العلامة الشعراني بنسخ أربع آيات (٢)، وقال الشيخ جعفر السبحاني بنسخ آيتين (٧).

## - من أنكر وقوع النسخ في القرآن

كما ذكر سابقاً، أن أوّل مَنْ أنكر وقوع النسخ الاصطلاحي هو أبو مسلم الإصفهاني (<sup>(۸)</sup>. ومن الأمامية، كتب محمد بن الجنيد الأسكافي(ت٣٨١ه) رسالةً تحت عنوان: "الفسخ على مَنْ أجاز النسخ"<sup>(۹)</sup>.

أما في القرن الماضي والحالي، فكتب هبة الدين الشهرستاني (ت١٣١٥ه)" تتزيه التنزيل"، وعبدالكريم الخطيب (ت١٣١٠ه) في "التفسير القرآني للقرآن الكريم"، ومحمد الغزالي (ت١٤١٦ه) في "نظرات في القرآن"

<sup>(</sup>١) بحار الانوار، المجلسي ، ١٤٨/٢. وتفسير بن مسعود العياشي ١/ ١٢؛ والإتقان في علوم القرآن، السيوطي، ٢/ ٤٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر السابق

<sup>(</sup>٣) ينظر: التمهيد في علوم القرآن ٢/ ٢٧٠

<sup>(</sup>٤) ينظر: البيان في تفسير القرآن، ص ١٧٦ ـ ١٧٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التمهيد في علوم القرآن ،محمد هادي معرفت، ٢٠٠٠/٢ فما بعد.

<sup>(</sup>٦) ينظر: مقدّمة تفسير منهج الصادقين، فتح الله الكاشاني، ٢/ ١٢.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الموجز، الشيخ السبحاني، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٨) ينظر: التفسير الكبير: فخر الدين الرازي، الناشر: دار الفكر ، ١٤٠١هـ، ٣/ ٢٢٩.

<sup>(</sup>٩) التمهيد في علوم القرآن ٣٠٠/٢ فما بعد.

### ج. أقسام النسخ في القرآن الكريم:

#### ١. نسخ الحكم والتلاوة:

ويقصد به أن تسقط آية من القرآن كانت ذات حكم تشريعي، ثمّ نسخت وأبطل حُكمها، ومُحيت من القرآن، وهذا القسم تقول به مدرسة الصحابة لرواية لهم في هذا الشأن عن عائشة، أنها قالت: (كان في ما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرِّمْنَ، ثم نسخْنَ بخمسٍ معلومات، فتوفي رسول الله هي، وهنَّ في ما يُقرأ من القرآن)(۱)، وطبقاً لبعض الروايات الأخرى فإن الصحيفة التي كانت فيها هذه الآية المزعومة قد أكلتُها الداجنة.

أما مدرسة أهل البيت على فلم يقل بهذا أي قائل، لأن التصديق بمحتوى هذه الرواية يلتزم بصحة هذا النوع يقول بتحريف القرآن، لقوله بضياع شيء من القرآن، وهو مخالفً للنص بحفظ القرآن.

والسيد المرتضى قال عنه (ومثال نسخ الحكم والتلاوة معا موجود "ايضا"في أخبار الآحاد)(٢).

لذا فأن مثل هذه الرواية لايأخذ بها، كونها رويت عن طرق الآحاد، والصحابي نفسه وقوله ليس بحجة عندنا.

#### ٢. نسخ التلاوة وبقاء الحكم:

والمراد منه أن تسقط الآية من القرآن الكريم، ثمّ نُسيت ومحيت من صفحة الوجود، لكنّ حكمها وتشريعها بقي مستمرّاً يعمل به المسلمون، ومثاله مارُوي بهذا الشأن من روايات عن بعض الصحابة: عمر بن الخطاب وأبيّ بن كعب، ومن ذلك: (آية الرجم): (الشّيّةُ وَالشّيّةُ وَالشّيّةُ الْأَرْ رَبّيا فَارْجُمُوهُمَا الْبَتّةَ نَكَالاً مِنَ اللهِ، وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٣).

ويرى السيد المرتضى،أنه: (ومثال نسخ التلاوة دون الحكم، غير مقطوع به، لأنه من جهة خبر الآحاد) (٤).

يتضح إن هذا النوع من النسخ، يعد مخالفاً للحِكْمة، إذ كيف تكون الآية مستنداً لحكم ومع ذلك تزول ويبقى حكمها، وأن مثل هذا النوع من النسخ يستلزم القول بتحريف القرآن، وهذا مخالف للنص بحفظ القرآن، وهو قول باطل لآنه جاء عن طريق الآحاد.

(٤) الذريعة ، السيد المرتضى، ٤٢٩/١.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ١٦٧/٤؛ سنن الترمذي ٣/ ٥٦٦؛ الإتقان في علوم القرآن ٢/ ٤٢. علوم القران ،السيد الحكيم ،ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) الذريعة ، السيد المرتضى، ٢٩/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإتقان في علوم القرآن: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ)، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة: ١٣٩٤هـ ١٧٨ ٢/ ١٧٨. وعلوم القران ،السيد الحكيم ،ص٢٠٤- ٢٠٥.

#### ٣ . نسخ الحكم ويقاء التلاوة:

يعد هذا القسم مما أتفق عليه علماء الأمة، وهو بقاء الآية ثابتة في القرآن، فلا إشكال في، فاتفق المسلمون على جوازهذا النوع من النسخ<sup>(۱)</sup>، يقرؤها المسلمون عبر العصور، سوى أنها منسوخة من الناحية التشريعية.

لذا يعد هذا القسم من النسخ مقبولاً ومشهوراً بين علماء المسلمين، وإن أغلب أمثلة النسخ تعود إلى هذا القسم من النسخ، وقالوا إن هذا النوع من النسخ معقول ومقبول، لأن حكم الآية الناسخة يكون حسب تغير المصالح والمفاسد، وانتهاء زمن الحكم الأوّل، ويكون هذا القسم موجوداً وواقعاً في القرآن الكريم.

# رابعاً: الأثر المترتب على الناسخ والمنسوخ

يظهر مما تقدم أن الأشكال الأبرز الذي يثار حول النسخ هو مسألة كلامية، إنه لماذا النسخ؟ وإن النسخ في العرف الاجتماعي يتم عن عدم استيعاب المشرع للمسألة، فعند اكتشاف الخطأ يلجأ الى النسخ، وهذا الأمر إذا قيس بالنسبة الى الله عزوجل نجد إن علم الكلام تتاوله في مواطن كثيرة.

ومن خلال ذلك نرى أن الكثير من علماء المسلمين قالوا بإمكان النسخ في القرآن، في حالة وجود ناسخ ومنسوخ في آيات القرآن الكريم، وهذا بإجماع المسلمين والخلاف الذي حصل هو في موارد النسخ ومواضعه أوتحديد الآيات الناسخة والمنسوخة لأن الأحكام الإلهية تابعة للمصلحة والمفسدة، فحين تتغيَّر الظروف والأحوال، وتحلّ مصلحة محلّ مفسدة، فهنا يحلّ حكم جديد، فالأثر المترتب على النسخ هو أزالة الحكم الشرعي برفعه واستبداله بحكم آخر يتناسب مع المصلحة التي يقتضيها الله تعالى، ويبلغه الرسول ، فلا يصح أن ينسخ حكم يستنبط من آية قرآنية إلاّ بدليل قطعي سواء كان عن طريق القرآن أو السنة المطهرة، فإن شخصت وحصل القطع بها صح الاستدلال واستنباط الحكم، وإن لم يحصل القطع بالنسخ فإنه لا يثبت بدليل ظني، فالقاعدة الاصولية المستفادة من ذلك: هي إن الناسخ اذا كان قطعيا ناخذ به ونستفاد منه في استنباط الحكم وإذا كان ظنياً لا يأخذ به لأنه ليس بحجة، لعدم جواز ناحكم بالنسخ إلا إذا كان بدليل قطعي (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: نهاية الوصول ، العلامة الحلى ٤٧/٣٠.

وفي الدليل الظني فهناك قولان: القول الأول وهو لا يجيز النسخ، إلا أن يكون قطعياً وبه قال أكثر العلماء، وأما القول الثاني فهو يجيز النسخ بغير القطعي، إذ قال به بعض الاعلام، كالعلامة الحلي، إذ قال: (ولا يشترط. أن يكونا نصين قاطعين، بل يجوز نسخ خبر الواحد بمثله وبالمتواتر، وإن لم يجز نسخ المتواتر بخبر الواحد) (١)، وقوله عن الناسخ (يدخل فيه خبر الواحد، لأنّه وإن كان أمارة، لكنه يوصف بأنه يفيد إزالة مثل الحكم الثابت) (٢).

فكان هناك اختلاف شديد بشأن عدد الآيات الناسخة والمنسوخة، وفي تشخيص موارد النسخ بين العلماء والاختلاف في الآيات الناسخة يؤدي الى اختلاف في الحكم المستنبط من تلك الآية المشخصة بالنسخ.

لذا نجد أن الآيات المنسوخة في مدرسة الصحابة مختلفة عما هي عليه في مدرسة أهل البيت البيت أو ما قالت به الإمامية؛ لاختلاف تشخيص طرق أو موارد النسخ عما أعتمدته الامامية فتحديد عدد الرضعات المحرمة مثلا اعتمدوها من طريق رواية عن عائشة وكذلك أية الرجم عن عمر بن الخطاب وعملوا بهاتين الآيتين لأنه كلام الصحابي عندهم حجة ، بينما نجد أن قول الصحابي ليس بحجة عند الأمامية، إلا ماجاء عن المعصوم بين بعد دراسة السند والمتن وليس من الصحابي نفسه فلم يأخذوا بهذه الاحكام ، باعتبار أن النسخ أثناء وجود الرسول محمد الله معمد وفي حياته، لا بعد وفاته وشاع وتواتر بين الناس.

#### المطلب الثاني: السنة الشريفة .

أهتم علماء الأصول بالسنة الشريفة كونها الدليل الثاني في التشريع بعد القرآن الكريم، وأهتم علماء الكلام بالسنة بوصفها دليلاً على العقائد السمعية، فهما يتفقان في كون السنة دليلاً ويختلفان في المدلولات، والمدلولات التي يختلف بها المتكلمون لاأثر لها في مباحث الأصوليين والمتكلمون يهتمون بالأحاديث القطعية المتواترة لان العقائد يشترط فيها القطع، ولذلك أختلفوا في دلالة أخبار الآحاد على العقائد(<sup>7)</sup>، والأصوليون وافقوا المتكلمين في أهتمامهم بالأصول والقواعد الكلية وحرصهم أهتمامهم بالمتواتر كون أغلبهم متكلمين، وكذلك أهتمامهم بالأصول والقواعد الكلية وحرصهم على قطعية الأصول هي مطالب أصولية ، وتميز الأصوليون والمتكلمين في بحثهم الى

<sup>(</sup>١) نهاية الوصول ، العلامة الحلى ،٤٧/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٧٣/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط، الزركشي، ٢٦٢/٤.

الأخبار الى أخبار متواترة واخبار آحاد<sup>(۱)</sup>، والمسألة الكلامية التي تداولها الأصوليون في مباحث السنة هي العصمة والتي سيتم التطرق لها لاحقاً، ولأهمية السنة النبوية في تشريع الأحكام عند أتباع أهل البيت، فقد اهتمّوا بها اهتماماً بالغاً، للكشف عن الأحاديث التي أعتمدوا عليها، ودوّنوا الحديث في كتبهم، وأشهرها الكتب الأربعة<sup>(۱)</sup>.

أولاً. حقيقة السنة: أ. في اللغة: معناها الطريقة المتبعة سواء أكانت حسنة أم سيئة (٣).

ب. في مفهوم الأصوليين: هو ما صدر عن المعصوم عليه من قول أو فعل أو تقرير (٤٠).

1. السنة القولية: هي ما ورد عن المعصوم هي ، سواء أكانت لفظاً أو كتابة أم إشارة من أحاديث في مختلف الأغراض والمناسبات.

7. السنة الفعلية: الأعمال التي قام بها المعصوم في كبيان تشريع أداء الصلوات الخمس وشعائر الحج، وغيرها.

7. السنة التقريرية: هي علم المعصوم هي ، بما يصدر من بعض الناس من قول أو فعل ولا ينكره، كان ذلك تقريراً منه بصحتة ، لأنه بعث لبيان الشريعة الإسلامية وإبطال ما يخالفها، مثل اقراره هي لمعاذ بن جبل في كيفية الحكم وقضائه في اليمن، مع الحمد للة التي تدل على الرضا.

# ثانياً. أقسام السنة من حيث السند(°):

تتقسم السنة عند المتكلمين والأصوليين ، من حيث السند إلى قسمين: متواترة وآحاد.

أ. المتواترة: ما رَوَى عن رسول الله الله الله الله الله الله على الكذب.

ب الآحاد: ما رَوَى عن النبي عليه عدد لا يبلغ حد التواتر.

وهي لا تفيد اليقين وإنما تفيد الظن، ولا يعمل بها في الأحكام الاعتقادية وإنما يعمل بها في الأحكام العملية إذا تحققت الشروط المعتبرة فيها.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الموافقات، ٣٤/١. وهناك أعتراضات على قطعية القواعد الأصولية كونها مسألة خلافية كما بين ذلك الطاهر بن عاشور في في مقاصد الشريعة، ص ٦-٨، والذي كانت له أعتراضات على كلام الشاطبي .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الشيعة في الميزان ، محمّد جواد مغنية ، ص ٣١٨-٣١٨ .

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ، ابن منظور ، ٢/٢٤.

<sup>(ُ</sup>٤) ينظر : الإحكام ، الأمدي، ١/ ٨٧. ومختصر المنتهى،ابن الحاجب، ٢/ ٢٢. والتقرير والتحبير ،ابن أمير الحاج،٢/ ٢٢٣، وإرشاد الفحول: الشوكاني، ص٣٣، ٢٤٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: نهاية السول، الأسنوي (ت٧٧٢)، ٢/ ١٨٦. وإرشاد الفحول، الشوكاني، ص٤١. والإحكام في أصول الأحكام، الأمدى، ١/ ١٥٦. والوسيط في أصول الفقه، د. الزحيلي، ص٤١ – ٢٤٥.

### ثالثاً: حجية السنة المطهرة من حيث ورود الأحكام فيها(١):

أجمع علماء المسلمين بكل طوائفهم على حجيته السنة الشريفة باعتبارها المصدر الثاني من مصادر التشريع بعد القرآن الكريم، كون القرآن قطعي الصدور، والسنة ظنية الصدور، والقطعي بدون شك مقدم على الظني، وتتحدد علاقتها بالأحكام الواردة في القرآن الكريم من عدة وجوه:

١. تكون السنة مقررة ومؤكدة لحكم جاء به القرآن الكريم، وبذلك يكون الحكم له مصدران أو دليلان، مثل الأمر بإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ..... الخ.

٢. تكون السنة مبينة وموضحه لما جاء به القرآن الكريم وكمايلي:

أ . لبيان مجمل القرآن الكريم. فالصلاة جاء الأمر بها مجمل وبينها الرسول على الله .

ب. تخصيص العام في القرآن الكريم. لقوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلادِكُم ۚ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَالَى الْمُولِ مِثْلُ الْأُنْتَيَيْنَ ﴾ (٢)، فجاء بيانها في قول الرسول ﴿ إِنَّ الْقَاتُلُ لَا يَرِثُ ) (٣).

ج. تقييد المطلق في القرآن الكريم: كبيان حد السارق في السرقة في قوله تعالى: (وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا) (٤)، حيث بَيّنت السنة المطهرة أن القطع يكون من أنامل اليد.

د. الأستدلال بالسنة على ناسخ القرآن ومنسوخه.

٣. تثبيت السنة كونها منشئة ومؤسسة لأحكام سكت عنها القرآن الكريم مثل قوله المريم مثل قوله المريد ومثل من الرضاع ما يحرم من النسب) (٥)، وكذا في تحريم لبس الذهب والحرير للرجال، ومثل صدقة الفطر.

### رابعاً: السنة تشمل قول النبي الله أم تشمل غيره.

وفي موضوع شمول السنة لغير النبي في ، نجد أنّ أتباع مدرسة أهل البيت المسرون أن النبي ومن بعده الأئمة الاثني عشر وسيدتنا فاطمة الزهراء الله معصومون ومنزهون عن الخطأ والسهو في بيان الأحكام الشرعية والأخذ بتعاليم الدين الأسلامي في الأصول والفروع، والسنة المعتبرة هي ما جاء عن طريق الأئمة المعصومين مع عدم نفي ما جاء عن طريق غيرهم إن ثبتت وثاقته .

<sup>(</sup>۱) ينظر : الرسالة ، الشافعي، ص ۲٤٧ وما بعدها . والوسيط في أصول الفقه، د. الزحيلي، ص ٢٤٥ و ٢٥١. وما بعدها، الأصول العامة للفقه المقارن، د. محمد تقي الحكيم، ص ١٢٨ . و المدخل إلى مذهب الإمام، أحمد ابن بدران، ص ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: من الآية (١١).

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى،أحمد بن الحسين البيهقي، كتاب قتال أهل البغي، باب العادل يقتل الباغي ، ص١٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: من الأية (٣٨).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، احمد بن إسماعيل البخاري ، ١٤٩/٣.

ونجد أن رفض الأمامية للكثير من الروايات الواردة عن طريق الصحّاح الستّة لا يقصد بها رفض الأحاديث الصادره عن الرسول في مصدر للتشريع بعد القرآن، وهذا الرفض بمثابة الأحتياط لتنقية الأحاديث النبوية من كلّ ماعلق بها من افتراءات كاذبة نسبت إلى رسول الله في والأمامية لا تعتقد بعدالة الصحابة جميعاً، إلا بقدر صدقهم وإخلاصهم لله ورسوله، فيأخذون بكلّ حديث يرويه الثقات عن رسول الله، أو عن أحد أئمّ تهم الأطهار في ولذلك لا ويعتقدون أنّ أقوال الإئمة في الشريعة هي ماجاء عن رسول الله في ولذلك لا يأخذوا بما جاء به الصحابي إلا من هو ثقة عندهم.

أما مصاديق السنة عند مدرسة الصحابة أن المعصوم هو من مختصات النبي هي ، بينما اتّفقوا على أنّ فتوى الصحابي ليست حجّة على صحابي مثله ، واختلفوا في كونها حجّة على غير الصحابي ، فقال مالك ، والشافعي في القديم وابن حنبل في رواية : إنّ قول الصحابي خير الصحابي ، تماماً كسنة رسول الله هي (٢) ، وهو ماذهب اليه الزركشي (٣٤هـ) بالقول: ( إنما الخلاف المشهور في أنه هل هو حجة على التابعين ومن بعده من المجتهدين) (٣).

ومن خلال ماتبين نرى أن الأمامية يعتقدون بان السنة هي ماجاء عن طريق النبي أو أحد الأئمة هي، أما مذاهب المسلمين الأخرى فيعتبرون قول الصحابي حجة كأقوال النبي هي، يقول الشاطبي (سنة الصحابة سنة يعمل عليها ويرجع إليها، والدليل على ذلك أمور)(1)، والأدلة التي أستند عليها الشاطبي غير ناهضه، كون دليله الأساس اعتمد على آيات فيهما أطلاق وعموم ولم تختصا بفئه معينه كما قال: ( ففي الأولى إثبات الأفضلية على سائر الأمم، وذلك يقضي باستقامتهم على كلّ حال، وجريان أحوالهم على الموافقة دون المخالفة، وفي الثانية العدالة المطلقة، وذلك يدلّ على ما دلّت عليه الأولى)(1).

لذا نرى أن أثر علم الكلام في الدليل الشرعي الثاني، يكون من خلال الأحكام الفرعية التي لا يمكن الأعتقاد بصحتها ما لم يتم أثبات صحة إرسال الرسل، بل ووقوع الرسالة، لأنه إذا لم يكن هناك إيمان بالرسالة لايمكن أن يؤمن المكلف بالأحكام الفقهية.

<sup>(</sup>١) ينظر : تنقيح المقال ، المقمقاني ،١ / ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) يُنظر : إعلام الموقعين ، ابن القيم ، ١ / ٨٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ألبحر المحيط الزركشي، الناشر، ٥٨/٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر : الموافقات، الشاطبي (ت ٧٩٠هـ) ، ٧٤/٤ .

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه ، ٧٤/٤ .

#### خامساً: العصمة .

يعد مبحث العصمة من المباحث المهمة والتي كانت مدار نقاش سّاخن بين المتكلّمين سواء كان على مستوى المذاهب أو على مستوى الأديان، وتناولت الكتب الكلاميّة، قديمها وحديثها مباحث العصمة بشى من التفصيل.

لذا نرى أغلب المسلمين أجمعوا على عصمة الأنبياء، وهي من المسائل التي أتفق عليها علماء المسلمين، فهم يعتقدون أن جميع أنبياء الله معصومون، ولكن هناك اختلاف بخصوص بعض التفاصيل.

واستدل علماء المسلمين على العصمة بأدلة عدة سواء كانت عقلية أونقلية، وفي بعض الأحيان تكون أدلة عقلية نقلية معاً لإثبات عصمة الأنبياء، ولابد من الإشارة لبعض ما استدل به هؤلاء المتكلمون.

يعتقد فقهاء الأمامية وعلماء الكلام الشيعة بعصمة الأنبياء والأئمة والمسلم السهو الذنوب عمداً وسهواً، ولكن الخلف نشأ بين الأعلام في عصمة الأنبياء والأئمة من السهو والخطأ في القضايا الشخصية.

أن الله سبحانه وتعالى بعث الأنبياء لتبيان للناس الاحكام الشرعية والحدود وهي مصلحة كبرى للمجتمعات البشرية ، فبهدي هؤلاء الصفوة عرف الناس ماينتفعون به وما يضرهم ، ووفقاً لمقتضى اللطف الألهي فقد أوجب الله سبحانه وتعالى على نفسه أن يؤدي كل مصلحة بأتم صورة ، ومن المعلوم أن عصمة الأنبياء تجعل كلامهم أكثر تأثيراً، ويكون له صدى ومقبولية في النفوس، وتأسيساً على ذلك فإن الأنبياء ينبغي أن تكون لديهم هذه الحالة من العصمة (۱).

#### أولاً: مفهوم العصمة

أ. العصمة لغة: وردت العصمة في اللَّغة بعدَّة معان، فقد جاء ت بمعنى (المنع)، فقيل عنها (العصمة في كلام العرب: المنع، وعِصْمة الله عبدَه: أن يعصمه ممَّا يوبِقُه، يقال:عصمه يعصمه عَصْمًا: منعه ووقاه) (٢)، وبمعنى (الحفظ)، فيقال عصمه الله من المكروه يعصمه من بالله امتنعت به والإسم العصمة، وبمعنى (القلادة)، وقال

<sup>(</sup>١) ينظر: المغني ، القاضي عبد الجبار (ت٥١٤هـ)، تحقيق أمين الخولي، القاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، ٥٠٢/١٥.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ابن منظور ، مادة عصم ، ١٢/ ٤٠٣.

الزَّبيدي: (والعصمة: القلادة، وقال الراغب: شبه السوار ... والجمع الأعصمة) (١)، وبمعنى (الحبل) فقيل: (أصل العِصْمة الحبل، وكل ما أمسك شيئًا فقد عصمه) (٢)، ونستنتج من هذه المعاني كلّها أن العِصْمة خلاصتها في المعنى الأوَّل الذي هو المنْع فكلها تدل على المنع.

ب. المعنى الإصطلاحي: عرفها المتكلمون والأصوليون بعدة تعريفات، منها قول السيد المرتضى فقال: (هي لطف إلهي للعبد يمتنع معها عن اختيار فعل القبيح مع التمكن عليه)<sup>(٣)</sup>.

ومن قال عنها هي ملكة لا تصدر المعصية عن صاحبها، ونقل هذه النظرية عن الحكماء الشيخ نصير الدين الطوسي(ت٢٧٦ه)<sup>(3)</sup>، بحيث جاءت في تعبير بعض المتكلمين عن العصمة بالملكة، إلا أنهم قالوا: (إن هذه الملكة هي لطف إلهي)<sup>(6)</sup>، أما العلامة الحلي(ت٢٦٦ه) فعرفها: (العصمة: هي لطف إلهي يخص به المكلف بحيث لايكون هناك موجب لارتكاب المعصية وترك الطاعة بالرغم من تمكنه من ذلك) (٢)، ومن قال: (يرى أصحابنا المعتزلة: أن العصمة لطف إلهي يمتنع المكلف بوجوده عن فعل القبيح مختاراً)(١)، وعرقها الحافظ ابن حجر بقوله: (وعصمة الأنبياء على نبينًا وعليهم الصلاة والسلام: وغوظهم من النقائص، وتخصيصهم بالكمالات النفيسة، والنصرة والثبات في الأمور، وإنزال بطريق الوجوب، وفي حقً غيرهم المبريق الجواز) (١).

إنّ العصمة الإلهية التي يفيض بها سبحانه وتعالى على خواصه لا تتحقق إلّا بعد وجود قابليّات صالحة في نفس المعصوم تقتضي إفاضة تلك الموهبة إلى صاحبها، منها خارجية عن اختيار المعصوم، ومنها ماهو واقع في إرادته واختياره، فهذه العوامل، أوجدت قابليات وأرضيات تكون صالحة لإفاضة وصف العصمة عليهم وانتخابهم لذلك الفيض الألهي العظيم، فحينها تكون العصمة مفخرة للنبي صالحة للتحسين والتبجيل والتكريم<sup>(۹)</sup>.

<sup>(</sup>١) تاج العروس ، الزبيدي ، ١/ ٧٨١٩.

ر) (٢) لسان العرب ، ١٢/ ٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) الأمالي ، السيد المرتضى، المطبعة ، دار الينابيع للطباعة والنشر ، ٢٠٠٩م، ٣٤٧/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: نقد المحصل، نصير الدين الطوسي، ص ٣١٨.

<sup>(</sup>٥) الإرشاد ، الفاضل المقداد، منشورات مكتبة المرعشى ،قم ايران، ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>٦) أنوار الملكوت في شرح الياقوت، العلامة ابن المطهر الحلي، الناشر، جامعة طهران، ١٩٥٩م، ص٩٦ .

<sup>(</sup>٧) شرح نهج البلاغة ، ابن أبي الحديد، ٨/٧

<sup>(</sup>٨) فتح الباري ، ابن حجر ، ١٨/ ص٤٥٤ .

<sup>(</sup>٩) ينظر: سلسلة المسائل العقائدية، الشيخ جعفر السبحاني، ج٦، ص ٢٧-٢٨.

### ثانياً: مراتب العصمة

هناك مراتب ومميزات واسعة لعصمة الأنبياء، وخاض الباحثون والمفكرون الإسلاميون في مباحثها الخاصة لتلك المراتب ابتداءً من عصمتهم من الشرك والكفر وحتى الخطأ والنسيان، وهي ماأتفقت عليه أراء متكلمي المذاهب الإسلامية، فقد أجمعوا على تنزه الأنبياء من الشرك والكفر قبل البعثة وبعدها(۱).

أما في مرحلة تلقي الوحي وحفظه وإبلاغه ، فتكون العصمة في هذه الدائرة موضع لأتفاق متكلمي الشيعة والسنّة فهم معصومون من الخيانة العمدية (٢)، بل عن الخطأ أيضاً (٣).

ولأن السفير الإلهي معصوم ومؤيد بروح القدس، وعصمته تكون في جميع أحواله وأطواره وشؤونه سواء كانت قبل البعثة أو بعدها، فهو معصوم في حالة تلقي الوحي وفي حالة حفظه وإبلاغه ويكون أمينا عليه، فهو لا يخون ولا ينقص أو يزيد فيه شيئا، وأقتضت الحكمة الإلهية أن أختيار الشخص لتأدية الرسالة تكون من منطلق أنه منزه عن الخيانة فيما كلف به، فلا يمكن أن يكون النبي مشركاً أو كافراً، وأن أحداً لم يراوده الشك في هذه الحقيقة، سوى بعض الخوارج، فقد نقل عن ابن فورك(أ)، وبعض الحشوية جواز بعث من كان كافراً(٥).

أما العمل بأحكام الشريعة الإلهيّة، فقد ذهب مشهور متكلمي الأمامية إلى القول بعصمة الأنبياء بالعمل بالواجبات وترك المحرمات ولا يسري إليهم الخطأ والسهو واقتراف الذنوب<sup>(1)</sup>.

وهناك بعض متكلمي الطوائف الأخرى من يتحدث عن الخطأ في تطبيق الشريعة وفي تشخيص الموضوعات، مما يعني أن الأنبياء لا يتعمدون الخطأ في تطبيق الأحكام الشرعية، وهل هناك أمكانية عصتمهم عن الخطأ والاشتباه في هذه الحالة.

لذا نرى أن الاختلاف حدث بين متكلمي الشيعة وأهل العامة في هذه القضية ، فقالت الأشاعرة والمعتزلة بإمكانية حدوث الخطأ في تطبيق الأحكام على الموضوعات الخارجية، وهناك من أعلام الشيعة من قال بامكانية وقوع السهو من النبي كالشيخ الصدوق، حينما قال:

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح المقاصد، التفتاز اني ، الناشر، دار المعارف النعمانية، ١٤٠١هـ، باكستان. ، ٥٠٠٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح المواقف، الجرجاني ، ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح المقاصد، المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) ابو بكرمحمد بن الحسن بن فورك الأصبهاني (ت ٢٠٤٥)، عالم بالأصول والكلام، شافعي، درس بالعراق مدة ، ثم توجه إلى الري، فسعت به المبتدعة -يعني: الكرامية- فراسله أهل نيسابور، فورد عليهم، وبنوا له مدرسة ودارا ، وقتله محمود بن سبكتكين بالسم، لقوله: كان رسول الله في رسولا في حياته فقط، وإن روح رسول الله قد بطلت، وتلاشت ، وما هي في الجنة. له كتب كثيرة، ينظر: وفيات الأعيان، ابن خلكان (٤/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: إرشاد الطالبين ، المقداد السيوري،منشورات مكتبة اية الله المرعشي النجفي، ص٣٠٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: النكت الاعتقادية، المفيد، ص ٣٥. كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، الحلي، ص ٣٩٤.

(إنّ الغلاة والمفوضة "لعنهم اللّه" ينكرون سهو النبي، ويقولون: لو جاز أن يسهو في الصلة، لجاز أن يسهو في التبليغ، لأنّ الصلة عليه، فريضة، كما أنّ التبليغ عليه فريضة) (١)، وهو ما خالفه فيه مشهور متكلمي الشيعة وقالوا بعصمة النبي في هذا المرتبة أيضاً (٢)، وهناك من ذهب الى أبعد من ذلك وهي عقيدة الشيعة في العصمة، وهي في كون الأنبياء معصومين عن ارتكاب المعاصي، وهم منزهون عن ارتكاب الذنوب سواء كانت قبل البعثة أو بعدها، صغائرها وكبائرها طيلة حياتهم، وهم لا يرتكبون الذنوب، لا عمداً ولا سهواً (٣)، وقد جوزت فرقة صغيرة ارتكاب كبائر الذنوب وصغائرها للأنبياء، سوى الكذب المتعمد أثناء الدعوة (٤).

أما القول بالعصمة عن الخطأ في بعض الموارد العادية، وهي القضايا والأمور التي لا علاقة لها بالدين ولم يترتب عليها أي نوع من أنواع الحكم سواء كان وجوبي أم استحبابي، ففي هذه الحالة لم يصل الى الاشتباه والخطأ الذي يزعزع ثقة الناس به، وعدم وجد دليل عقلي بما يمنع القول به، بل توجد مجموعة من الروايات في المصادر الحديثية تدل على تحقق ذلك من الأنبياء فعلاً (أ)، أما الجبائي أبو على (ت٣٠٣ه) فلا يقول بصدور الصغائر عن الأنبياء لا إلا إذا كان سهوا، أو عن طريق الخطأ في التأويل (أ)، ويذهب القاضي عبد الجبار (ت١٤٥ه) المي القول بجواز صدور الذنب الصغير عنهم (١)، شريطة أن لا يكون باعثاً على الاستخفاف بالنبي هي، وفي أصول الدين يقول: (أجمع أصحابنا على أن الأنبياء بعد البعثة معصومون عن جميع الذنوب) (١٩)، بينما نجد أحد أئمة الجمهور يتفرد بأسلوب كلامي خاص به، وهو أبو منصور الماتريدي (ت٣٣٠ه) فلا يرى جواز ارتكاب الأنبياء للصغائر، وقد ظهر ذلك في شرحه لكتاب أبي حنيفة الموسوم بـ (الفقه الأكبر) علماً بأن مؤلف الفقه الأكبر كان يعنقد بتنزيه الأنبياء كافة عن الصغائر والكبائر والقبائح والكفر (١٩).

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه، الصدوق، ١/ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عدم سهو النبي، المفيد، ص ٢٩ و ٣٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الذخيرة، السيد المرتضى، تحقيق احمد الاشكوري، ص ٣٣٨. وكشف المراد ، العلامة الحلي، ص ٣٤٩.

 <sup>(</sup>٤) ينظر: عصمة الأنبياء ، الفخر الرازي، ص ٢٩. و الفصل، ابن حزم الأندلسي ،٥/٥.
 (٥) ينظر: الكافي، ا محمد بن يعقوب الكليني ( ٣٢٩٥ ه) ١/ ٢٥ - ٣١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المغنى ، القاضى عبد الجبار، ١٥ / ٣٠٩ وشرح المواقف ، الجرجاني ، ٢٦٥/٨ .

<sup>(</sup>٧) بنظر: المغنى ،المصدر نفسه

<sup>(</sup>٨) أصول الدين ، البغدادي، ص ١٧٨

<sup>(</sup>٩) ينظر: شرح الفقه الأكبر ، الماتريدي، ص ٢٢.

### ثالثاً: الأراء في العصمة:

### أ. أراء العدلية (الإمامية والمعتزلة):

ذهب أراء علماء الكلام من الإمامية والمعتزلة الى القول: (إن العصمة: لطف الله الذي يفعله تعالى فيختار العبد عند الامتناع عن فعل قبيح) (١)، وفقاً لعقيدتهم في (التحسين والتقبيح العقليين) و (قاعدة اللطف)، وقال العلامة الحلي (ت٢٦٦ه): العصمة لطف يفعله الله تعالى بصاحبها بحيث لا يكون معه داع إلى ترك الطاعة وارتكاب المعصية (٢)، وحصر العلامة أسباب ظهور ملكة العصمة باعتبارها لطفاً إلهياً في النقاط التالية:

أ. أن تتوفر في نفس الشخص أو بدنه مؤهلات توجد فيه ملكة الامتتاع عن الفجور.

ب. أن تتوفر لدى الشخص المعرفة بقبح الذنوب وحسن الطاعات.

ج. أن تتعزز هذه المعرفة بوحى الله وبيانه.

د. المتحلى بهذه الملكة يستحق اللوم إذا ما ترك الأولى.

وقال الجرجاني(ت٢١٨ه): (العصمة ملكة اجتناب المعاصي مع التمكن منها)<sup>(٦)</sup>، وهو مابينه وأكده الشيخ العلامة السبحاني بقوله: (ما ذكره الشريف هو الصحيح وما ذكره المشهور سبب الهي لتحقق العصمة، فالحق أنّ العصمة ملكة نفسانية راسخة في النفس، تمنع الإنسان عن المعصية مطلقاً، فهي من سنخ التقوى لكنّها درجة قصوى منها، فالتقوى في العاديين من الناس، كيفية نفسانية تعصم صاحبها عن اغتراف كثير من القبائح والمعاصي، فهي إذا ترقّت في مدارجها وعلت في مراتبها، تبلغ بصاحبها درجة العصمة الكاملة والامتناع المطلق عن ارتكاب أيّ قبيح من الأعمال، بل يمنعه حتى التفكير في خلاف أو معصية)<sup>(١)</sup>، علما أنّ التعاريف المذكورة للعصمة غير شاملة للعصمة عن السّهو والجهل<sup>(٥)</sup>.

### ب. أراء الأشاعرة:

أما أراء الأشاعرة بالعصمة أنّه سبحانه وتعالى لا يخلق في المعصومين ذنباً (١)، فقد ذهب متكلمو الأشاعرة وبحسب عقيدتهم في مسألة الجبر والاختيار ، وإنطلاقاً من موقفهم من أفعال العباد وأنّ الله هو الفاعل للعباد وأفعالهم ، وعلى الرغم من إيمانهم بالجبر، فهم

<sup>(</sup>١) رسائل الشريف المرتضى، الشريف الرضي ، ص ٣٢٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الباب الحادي عشر، العلامة الحلى ، شرح، المقداد بن عبد الله السيوري، الناشر، مؤسسة جاب، ص ٩.

<sup>(</sup>٣) التعريفات ،علي بن محمد بن علي الجرجاني (ت ٨١٦هـ)، بيروت لبنان ، ط١/ ١٤٠٣ه، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤) محاضرات في إلالهيات، الشيخ جعفر السبحاني، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه، ص ٢٧٦، هامش رقم ٤.

<sup>(</sup>٦) ينظر: شرح المواقف، الجرجاني، ٨/ ٢٨٠.

لاينكرون التكليف والثواب والعقاب، ومنهم من يرى أن الأنبياء يستحقون الثواب والمدح في ترك المعاصي (١).

ويذهب الأشاعرة الى: (أن هذه الذنوب إما أن تكون قد صدرت عن الأنبياء قبل بعثتهم، أو هي من قبيل ترك الأولى، أو أنها ذنوب صغيرة صدرت عنهم سهوا) (٢).

#### ج. حقيقة العصمة في الإمامه:

أتفق علماء الكلام والأصوليين الشيعة على عصمة الأئمة هي وهو ما صرح به الشيخ المفيد (ت٢١٤ه) فقال: (اتفقت الإمامية على أن إمام الدين لا يكون إلا معصوما من الخلف لله تعالى) (٣)، وقال أيضا: (أقول: إن الأئمة القائمين مقام الأنبياء في تنفيذ الأحكام وإقامة الحدود وحفظ الشرائع وتأديب الأنام، معصومون كعصمة الأنبياء) (٤).

ثم إنهم استدلوا على وجوب العصمة بأن الإمام حافظ للشريعة كالنبي ، وإن حقيقة الإمامة على عند الإمامية هي القيام بوظائف الرسول ، بعد رحيله ، فكذلك يكون الإمام له القدرة على قيادة الأمة بما يتمتع به النبي ، من الكفاءات والمؤهلات، ومنها كونه معصوماً عن الخطأ في العلم والعمل لكي يكون هاديا للناس وتحفظ به الشريعة مما يؤدي إلى مرضاة الله سبحانه، وهو ما أشار اليه العلامة الحلي بقوله: (ذهبت الإمامية إلى أن الأئمة كالأنبياء في وجوب عصمتهم عن جميع القبائح والفواحش من الصغر إلى الموت عمدا وسهوا، لأنهم حفظة الشرع والقوانون به، حالهم في ذلك كحال النبي (٥).

أما علماء أهل العامة فأتفقوا على أن العصمة ليست من شرائط الإمام أستناداً الى قولهم بعدم عصمة الخلفاء بعد رسول الله في إذ أنهم لم يكونوا بمعصومين، وهو ماجاء بقول التفتازاني: (واحتج أصحابنا على عدم وجوب العصمة بالإجماع على إمامة أبي بكر وعمر وعثمان، مع الإجماع على أنهم لم تجب عصمتهم... وحاصل هذا دعوى الإجماع على عدم اشتراط العصمة في الإمام) (٦).

من خلال ما تقدم نرى القول بأن تنصيب الإمام هو مفوض إلى العباد غير دقيق، لأن وجوب عصمة الإمام هي مما بديهيات العقل الصريحة وما يحكم به العقل السليم، ولو تأملنا

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح المواقف، الجرجاني، ٢٨١/٨ .

<sup>(</sup>٢) شرح المقاصد ، التفتاز اني، ٤/٢ ١٩.

<sup>(</sup>٣) أو آئل المقالات ، الشيخ المُفيد، تحقيق، ابراهيم الانصاري، الناشر، ردمك ، ط١٩٩٣/٢م. ص ٤٧.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ، ص ٧٤.

<sup>( )</sup> دلائل الصدق، محمد حسن المظفر ، الطبعة الأولى، القاهرة - ١٣٩٦هـ٢/ ٧.

<sup>(</sup>٦) شرح المقاصد ، ٥/ ٢٤٩.

في حقيقة الإمامة والغرض منها لوجدنا أن الناس لا طريق لهم إلى معرفة عصمة الإمام، كون النفس البشرية تميل الى الحب والكره وليس كما اعترف به الخصم، فلا يكون نصبه مفوضا إليهم.

#### سادساً: الإمامة

يعد مفهوم الإمامة عند المسلمين الشيعة الأمامية الاتناعشرية بمثابة الزعامة والرئاسة الألهية العامة التي يتمتع بها الأمام على جميع الناس لأدارة شؤونهم الحياتية والسياسية ، وهو مصطلح أو معنى آخر للخلافة ، والإمامة بمعنى آخر الإمام هو خليفة الله في الأرض والمُفترضه طاعته من قبل المسلمين، وهي من أصول الدين ، ولايمكن أنكارها لانه لا يتم الإيمان إلا بالاعتقاد بها، فلابد للناس أن يكون لهم أماماً وهادياً في كل عصر ، يخلف النبي محمد في زعامة الأمة ورئاستها وأداء وظائفه ومسؤولياته، حتى يتمكن الناس من الرجوع إليه في أمور دينهم ودنياهم، بغية إرشادهم إلى ما فيه خيرهم وصلاحهم.

والإمام عند الأمامية معصوم واجب الطاعة. ولاتكون الإمامة إلا بالنص أستناداً الى أحاديث النبي النبي المعنى أنها ليست بالاختيار أوالانتخاب من قبل الناس.

## أولاً: تعريف الإمامة لغةً واصطلاحاً

أ. الإمامة لغة: قال الراغب:هي مصدر الفعل (أمّ)(١)، وقال أيضاً: (الإمام: المُؤتَّمُ به، السانا كان أو يقتدى بقوله و فعله، أو كتاباً أوغير ذلك ،محقاً كان أو مبطلا، وجمعه أئمة إنها أن يكان أو مبطلا، وجمعه أئمة على الأمّ، بالفتح: القصد، أمه يؤمه أما إذا قصده، ويممته: قصدته، وتيممته: قصدته، ويحتمل أن يكون الآمُ أقيم مقام المأموم، أي هو على طريق ينبغي أن يقصد)(١)،إنّ كلمة الإمام في اللغة تعني المتبّع والمقتدى به(١)، وهو مَنْ يؤتم به، ومنه قيل للطريق إمام، وللبناء إمام لأنه يؤتم بذلك، أي يهتدي به السالك، والإمام لما كان هو القدوة للناس لكونهم يأتمون به، ويهتدون بهديه أطلق عليه هذا اللفظ (٥)، وجاء في قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ شَعَيْعُ أَمْصِينُهُ أَهُ فِي إِمَامٍ مُبِين ﴾(١).

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن ،الراغب الأصفهاني (ت ٥٠٢هـ)، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢ُ) مجمع البحرين ، العلامة فخر الدين بن محمد الطريحي (ت ١٠٨٥ هـ) مكتبة المرتضوي ، طهران / إيران ، ١ / ١٠٨

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، لابن منظور، باب الهمزة، مادة (أمم)، صُ ١٣٢، تحقيق نخبة من العاملين بدار المعارف، وهم: عبدالله علي الكبير، محمد أحمد حسب الله، هاشم محمد الشاذلي، دار المعارف، كورنيش النيل، القاهرة-مصر.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصباح المنير ، الفيومي ، ط١، قم، دار الهجرة، ٥٠٥ هـ، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير الطبري، ج١٩، ص٣٤.

<sup>(</sup>٦) سورة يس الآية: (١٢).

#### ب. الإمامة أصطلاحاً:

جاء في تعريف الأمامة: (الأمامة رئاسة عامة دينية مشتملة على ترغيب عموم الناس في حفظ مصالحهم الدينية والدنياوية، وزجرهم عما يضرهم بحسبها)(١).

وعرفها العلامّة الحلّي (ت٢٦٥ه): الإمامة رئاسة عامّة في أُمور الدين والدنيا الشخص من الأشخاص نيابة عن النبيّ في وهو ماقال به المقداد السيوري في شرحه (٢)، وبنفس المعنى قال صاحب المواقف: (الإمامة رئاسة عامة في أمور الدين والدنيا) وقال أيضاً: (الإمامة خلافة الرسول في إقامة الدين، بحيث يجب اتباعه على كافة الأمة) (٢).

ومن قال: (الإمامة رياسة تامة، وزعامة تتعلق بالخاصة والعامة في مهمات السدين والدنيا)<sup>(٤)</sup>، وعرفها الماوردي(ت٤٥٠ه) بقوله: (الإمامة موضوعة لخلافة النبوة في حراسة الدين وسياسة الدنيا به)<sup>(٥)</sup>.

وقال الغزالي (ت٥٠٥ه): (اعلم أن النظر في الإمامة ليس من فن المعقولات، بل من الفقهيات) (٦)، أما الآمدي (ت٦٣١ه) فقال: (واعلم أن الكلام في الإمامة ليس من أصول الديانات) (٧)، وجاء في المقدمة: (الإمامة خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الدين وسياسة الدنيا) (٨)، وذكر ابن خلدون (ت٨٠٨ه) أيضاً: (وقصارى أمر الإمامة أنها قضية مصلحية إجماعية ولا تلحق بالعقائد) (٩).

وقال الإيجي (ت٥٦٥ه): (ومباحثها عندنا من الفروع، وإنما ذكرناها في علم الكلام تأسيا بمن قبلنا) (١٠٠).

يتضح من طائفة التعريفات هذه أن الإمامة عند مدرسة الصحابة ليست بركن في الدين ولا هي أصلاً من أصوله، بل جعلت في شخص يخلف النبي النبي المامة الدنيا

<sup>(</sup>١) قواعد العقائد، نصير الدين الطوسي، تحقيق علي الرباني الكلبايكاني ،الناشر لجنة إدارة الحوزة العلمية بقم، ١٠٨/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر، المقداد السيوري، ص ٩٣ الفصل السادس: في الإمامة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح المواقف، لعضد الدين الإيجى، المُنَوَّقَى عام ٥٦ه، ٨/ ٣٧٦.

<sup>(</sup>٤) غياث الأمم في التياث الظلم، الجويني (ت٩١٤ه)، تحقيق: الدكتور مصطفى حلمي، الدكتور فؤاد عبدالمنعم، ص١٥٠.

<sup>(°)</sup> الأحكام السلطانية والولايات الدينية، أبي الحسن الماوردي، تحقيق: أحمد مبارك البغدادي ، ط١/ ١٩٨٩م، مكتبة دار ابن قتيبة، الكويت، ص٣.

<sup>(</sup>٦) الاقتصاد في الاعتقاد ،الشيخ الطوسي ، ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٧) غاية المرام في علم الكلام، الامدي ، ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٨) المقدمة ، أبن خلدون، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه ، ص ٤٦٥، ط دار القلم، بيروت.

<sup>(</sup>۱۰) شرح المواقف ، ۸/ ۳۷٦.

بالدين ،أما الإمامة عند مدرسة أهل البيت على ، الشّيعة فهي أصل في الدين (١) يقول الشيخ المظفر (ت١٣٨٣ه): (نعتقد أن الإمامة أصل من أصول الدين لا يتم الإيمان إلا بالاعتقاد بها، ولا يجوزفيها تقليد الآباء والأهل والمربين مهما عظموا وكبروا، بل يجب النظر فيها كما يجب النظر في التوحيد والنبوة )(٢)، أما الشهيدالمطهري (ت١٣٩٩ه)(٣)، فيقول: (الإمام في حقيقته هو تعبير عن مرجع متخصص في أمور الدين، وهو خبير حقيقي به بحيث لا يداخل معرفته الخطأ ولا يلابسها الاشتباه)(٤)، ويضيف قائلاً: (عندما نريد نحن الشّيعة أن نعد أصول الدين انطلاقاً من رؤيتا المذهبية )، وبتوضيح أكثر: (إنها التوحيد والنبوة والعدل والإمامة والمعاد، إي إننا ندخل الإمامة في نطاق أصول الدين)(٥).

### ثانيا: الخلافة والإمامة

إختلفت الفرق الأسلامية الكبرى في مفهوم الإمامة، وأصل الخلاف حولها، في تحديد الموقف بعد الرسول في ، وتعد الإمامة من أهم وأعظم القضايا التي دار حولها الاختلاف والجدل فيما بين المسلمين بعد وفاة النبي في ، فمصطلح (الخلافة) أقترن في التراث السياسي الإسلامي بتجربة الحكم التي ظهرت فجأة بعد وفاة الرسول في ، واستمرت حتى سقوط الدولة العثمانية، فأصبح (الخليفة والخلافة) عنواناً للخط الذي حكم الأمة الأسلامية فعلاً، بينما بقت (الإمامة) عند الشيعة الأمامية عنواناً لمفهوم وشكل الحكم الذي حدده الرسول في ، بعد وفاته بنصه على الأئمة الاثنى عشر من ذريته (١٠).

ويــذكر المؤرخــون وكتــاب الســيرة وكتــاب الســنن أن الرســول الأكــرم هي، إذا أراد سـفراً كــان يســتخلف علــى المدينــة مــن يقــوم مقامــه، ولــم يرســل جيشــاً أو جماعــة فــي مهمــة حتــى يــأمر لهــا قائــداً، ونجــد أنــه هي، عــين أكثــر مــن قائــد لــبعض جيوشــه،

<sup>(</sup>١) ينظر: مع الشِّيَعة الإمامية في عقائدهم، جعفر السبحاني ، ط١/ ١٤١٣هـ، ص٥٥. والإمامة حتى ولاية الفقيه، عبدالحسين محمد علي بقّال ، ط٢٠٢/١هـ، ص٣٣. وتاريخ العقائد الشيعية وفرقها، الميرزا فضل الله بن الميرزا نصر الله، المعروف بشيخ الإسلام الزنجاني، تقديم وتحقيق: غلام على غلام على نور اليعقوبي ، ط٢٨/١ هـ،، ص١٣٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: عقائد االأمامية ، محمد رضا المظفر ، تاريخ الطبعة: ٢٢٤ ١ه ، مركز الأبحاث العقائدية بإيران، ص٧٣.

<sup>(</sup>٣) الشهيد مرتضى المطهري بن محمد حسين، ولد سنة ١٣٣٨ه ، واغتيل سنة ١٣٩٩ه، في طهران، درس على يد والده في مدينة مشهد، ثم انتقل إلى قم حيث أنهى دراسته في الفقه والأصول والفلسفة والمنطق، وبعد ذلك سكن طهران وتولى تدريس الفلسفة في جامعتها. ينظر: مستدركات أعيان الشَّيعة، المجلد الثامن، ص٢٢١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإمامة، مرتضى المطهري، ترجمة: جواد علي كسار ، دار الحوراء للطباعة والنشر والتوزيع، ص٩٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص٣٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الإمامة: تعريف بمصادر الإمامة عند الإسلاميين، عبد الجبار الرفاعي ،مجلة تراثنا، السنة الخامسة، العدد ١، ص١٢٣٠.

فيذكر المؤرخين أنه هي مرب مؤتة جعل الأمرة بيد جعفر بن أبي طالب فإن أصيب فيكون بعده زيد بن حارثة وبعده عبد الله بن رواحة (١).

وبعد وفاة النبي النبي الخياف بين الصحابة فيمن يخلف النبي النبي السعاء كان من قريش أم من الأنصار، فهناك من الصحابة من رأى أن تكون الخلافة في أهل البيت المحلفية ، إلا أن الأمور أخذت مساراً أخر وحسمت الخلافة لأبي بكر في سقيفة بني ساعده ومن بعده عمر ثم عثمان ثم لأمير المؤمنين علي النبية لأهل السنة (٢).

أما أتباع أهل البيت الله ، أن الانتخاب في الإمامة باطل، كونها منصباً ألهياً والاختيار فيها يكون شبه مستحيل، فحال الأمامة مثل النبوة، فهي ليست بيد الأمة، وليست بيد أهل الحل والعقد، لأن الأمامة اذا كانت من الأصول فيكون علمها عند الله سبحانه وتعالى الذي يعلم بمنحها لمن يشاء من عباده الصالحين ومن مختصاته اختيار من هو جدير بمنصب الإمامة والخلافة فلا يجوز فيهما الترشيح والانتخاب )، وهو ما أكده كتابه الكريم لقوله تعالى: ﴿يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ سُبْحَانَ اللهِ وَتَعَالَى عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ (أ)، وقوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشْاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ سُبْحَانَ اللهِ وَتَعَالَى عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ (أ).

وكذلك هناك العديد من الأحاديث الشريفة والتي تدل بوضوح على وجوب تعيين الإمامة من الله عن وجلّ مِثل حديث جابر بن عبد الله قال رأيت رسول الله في حجته يوم عرفة وهو على ناقته القصواء يخطب فسمعته يقول ((يا أيها الناس إني قد تركث فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا، كتاب الله وعترتي أهل بيتي...)) باعتبارها امتداداً للطف الإلهي ،والأمامة هي من أصول الدين وتقوم عليها بقية العقائد، لذا نجد أن أتباع مدرسة أهل البيت تبنوا (الإمامة)، وتميزوا بها عن غيرهم حتى أصبح اسم (الإمامية) علماً دالاً عليهم (٧).

<sup>(</sup>١) ينظر:السيرة النبوية، بن هشام(ت٢١٣ه) تحقيق عمر عبد السلام تدمري، الناشر: دار الكتاب العربي، ١٢/٤.

ر ) ينظر: الأصول العامة لمسألة الإمامة، على الميلاني، منشورات مؤسسة حقائق، مطبعة ستاره، ط٢٥/١٥١ ه، ص٣٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه ، ص٧، وص٢٧.

<sup>(</sup>٤) سورة ص الأية (٢٦).

<sup>(</sup>٥) سورة القصص الأية (٦٨).

<sup>(</sup>٦) سنن الترمذي ، كتاب المناقب، مناقب اهل البيت عليه ١٢١]٥٠.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الإمامة تعريف بمصادر الإمامة عند الإسلاميين، عبد الجبار الرفاعي، ص١٢٤-١٢٤

ثالثاً: أدلة إثبات ضرورة الامامة

#### أ. الأدلة النقلية

1. الخليفة في القرآن : جاء أستخدام لفظة (الخليفة) ومشتقّاتها في القرآن الكريم في موارد متعددة بهذا المعنى : ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ ﴾(١).

﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ وَرِثُوا الْكِتَابَ ﴾ (٢).

﴿ وَقَالَ مُوسَى لأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ ﴾ (٤).

ولكنْ استعمل أيضاً في موارد وجود المستخلِف عنه وعدم غيابه (٥) ، كما في قوله تعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (٦).

﴿ يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ  $lacksquare^{( ext{$'})}$ .

وبحسب المتتبّع لموارد الأستعمال لهذا اللفظ يتبيّن أنّ موت المستخلَف عنه أوغيبته الحقيقيّة ليست جزءاً مِن المعنى الموضوع له، وإنّما يكفى أنْ تكون غيبته غيبة اعتباريّة فقط، تماماً كالتوكيل في عصرنا الحاضر، كونه لا يوجد مايتعارض بين وجود الوكيل والأصيل(^).

٢. الإمامة في القرآن: أما مفهوم الأمامة فقد تم أستخدام لفظة (الأمامة) ومشتقاتها في القرآن الكريم في موارد متعددة بهذا المعنى، و وردت هذه اللفظ بصيغة المفرد والجمع في القرآن (٩): ﴿ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِّيَتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ (١٠).

﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَنَاسِ بِإِمَامِهِمْ .... ﴾ (١١).

﴿ .... وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسِنَى إِمَامًا وَرَحْمَةً ﴾ (١٢).

﴿ وَإِنْ كَانَ أَصْحَابُ الْأَيْكَةِ لَظَالِمِينَ \* فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية: (٦٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية: (١٦٩).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآية: (١٦٥).

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآية: (١٤٢).

<sup>(</sup>٥) ينظّر: الخلافة و الامامة، أبوالقاسم الكرجي ، تعريب السيد على جمال الحسيني ، مجلة رسالة القرآن، العدد ٩، ص٢٧.

<sup>(</sup>١٦) سورة البقرة الآية : (٣٠).

<sup>(</sup>٧) سورة ص الأية: (٢٦).

<sup>(</sup>٨) ينظُّر: الخَّلافة و الأمامة، أبو القاسم الكرجي ، مصدر سابق، العدد ٩، ص٢٧.

<sup>(</sup>٩) ينظر: المصدر نفسه.

<sup>(</sup>١٠) سورة البقرة الآية: (١٢٤).

<sup>(</sup>١١) سورة الأسراء الآية: (٧١).

<sup>(</sup>١٢) سورة هود الآية : (١٧).

﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ (١). ﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ (٣). ﴿وَلَدِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ (٣). ﴿وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ ﴾ (٠). ﴿فَقَاتِلُواْ أَئِمَّةَ الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لاَ أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ ﴾ (٥).

﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ (٦).

﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ (٧) .

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَاثُوا بِآيَاتِنَا يُوقِثُونَ ﴾ (^).

ويتضح إن لفظة الإمامة تدل تماماً كلفظة الخلافة، فهو لايعد مصطلحاً توقيفيّاً أو أنه لفظاً وضع لمعنى محدد ومفهوم واسع، يُمكن التصرّف به ضيقاً وسِعةً حسب المراد منه عند الأفراد أو الطوائف<sup>(٩)</sup>.

والمتعارف في مدرسة الصحابة يطلقون في كتبهم الكلامية عند تتاولهم البحث في مسألة الخلافة لفظ الإمام على ما يرادف معنى الخلافة والتي تقابل معنى الإمامة عند مدرسة اهل البيت عليه ، فيشترطون في الامام ما يشترطونه في الخليفة وينفون عنه ما ينفون عنه (١٠).

7. الإمامة في السنة المطهرة: يستدل أتباع مدرسة أهل البيت السي ، في إثبات إمامة الأئمة المعصومين الاثني عشر بالعديد من الأحاديث الشريفة ، فهم لا يستدلون فقط بما موجود لديهم من أحاديث مرفوعة للنبي محمد الشي ، ذكرت في كتب علمائهم ومؤرخيهم ، بل أستدلوا بالأحاديث الموجودة في كتب مدرسة الصحابة وكتب مؤرخيهم (١١).

لكن نجد في هذا الشأن أن هناك من يرفض هذا الا ستدلال، رفضاً تاماً بما يناقضون به أنفسهم ، لأنهم يحون أن أيَّ استدلال من الشيعة على صحة معتقداتهم يكون بمثابة على صحة مايقول به أتباع مدرسة أهل البيت الملالية ، لذا نجد من يحاول أنكار تلك الحقائق فيؤول

 <sup>(</sup>١) سورة الحجر الأية : (٧٨- ٢٩).

<sup>(</sup>٢) سورة يس الآية : (١٢).

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان الآية : (٧٤).

 <sup>(</sup>٤) سورة القصص الآية: (٤).

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة الآية: (١٢).

 <sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء الأية : (٧٣).
 (٧) سورة القصص الآية : (٤١).

 <sup>(</sup>٨) سورة السجدة الآية : (٢٤).

<sup>(ُ</sup>٩ُ) ينظّرُ : الخَلَافة و الأَمامةُ، ابوأَلقاسم الكرجي ، تعريب السيد علي جمال الحسيني ، مجلة رسالة القرآن، العدد ٩، ص٢٨.

<sup>(</sup>٠٠) ينظر: المصدر نفسه، ص٣٠.ونحو وحدة عقائدية إسلامية (الخلافة و الإمامة)، كاظم حطيط ،مجلة العرفان، العدد ٧٦٣، ص٣٢

<sup>(</sup>١١) ينظر: أصول العقيدة، محمد سعيد الطباطبائي الحكيم، ص ٣١٦ - ٣٨٩.

الأمور بما يتناسب وبعض تلك العقول المريضة ، فيقول عبد الرحمن دمشقية أن أيَّ استدلال من الشيعة على صحة معتقداتهم من كتب أهل السنة يكون اما من خلال أحاديث صحيحة السند ولكنَّ الشيعة يأتون فيها بفهم خاصٍ بهم ويجعلونها بشكلٍ يتناسب مع معتقداتهم، أومن خلال أحاديث ضعيفة أي غير صحيحة وباطلة لدى أهل السنة والجماعة (۱).

#### ب. الأدلة العقلية

لقد بعث الله سبحانه وتعالى أنبياء ورسله وكتبه بألطافه وعطفه وحنانه لعموم الإنسانية والمجتمع البشري، وختم رسالاته برسالة النبي محمد ، ومن بين طيات القرآن الكريم نرى ألطاف الله سبحانه وتعالى التي جاء بها القرآن الكريم من تعاليم وتشريعات لتنظيم مصالح الناس وشؤونهم وقد أختار النبي الخاتم ، لتطبيقها ، وهذا يبين لنا ضرورة و وجوب تنصيب خليفة وإمام للأمة من قبل النبي الأكرم ، لقيادة الأمة وأدارة شؤونها ومسؤولياتها الخطيرة بعد رحيله الى الباري سبحانه وتعالى، وفي هذا الأتجاه يوضح ما سلكه بعض المتكلمين الشيعة في أثبات الأمامة بالاستناد الى قاعدة اللطف للاستدلال بها ، يقول السيد المرتضى في هذا الشأن :

(والذي يدل على ما ادعيناه أن كل عاقل عرف العادة وخالط الناس، يعلم ضرورة أن وجود الرئيس المصيب النافذ الأمر، السديد التدبير ترتفع عنده النظالم والتقاسم والتباغي أو معظمه، أو يكون الناس إلى ارتفاعه أقرب، وإن فقد من هذه صفته يقع عنده كل ما أشرنا إليه من الفساد أو يكون الناس إلى وقوعه أقرب، فالرئاسة على ما بيناه لطف في فعل الواجب والامتناع من القبيح، فيجب أن لا يخلي الله تعالى المكلفين منها، ودليل وجوب الألطاف يتناولها) (٢).

ومن خلال هذا الاستدلال يتبين ان تنصيب الإمام هو لطف من الله سبحانه وتعالى على العباد، وهذا اللطف هو واجب على الله سبحانه وتعالى لمقتضيات حكمته الألهية .

كون اللطف الألهي هو ما يقرب إلى المكلف الى الطاعة ويبعده عن المعصية ولو بالإعداد، ومن المعلوم أن الغرض من تنصيب الإمام هو لبيان المعارف والأحكام الإلهية وحفظ الشريعة

<sup>(</sup>١) ينظر: استدلال الشيعة بالسنة النبوية في ميزان النقد العلمي، عبد الرحمن دمشقية، ص١٩٤٨.

<sup>(</sup>٢) الذخيرة في علم الكلام ،السيد المرتضى، ص ٤١٠.

من الزيادة والنقصان وتنفيذ الأحكام ورفع الظلم والفساد ونحوها، وهو ما أشار أليه المحقق نصير الدين الطوسي(ت٢٧٦ه) بقوله: (الإمام لطف فيجب نصبه على الله تعالى تحصيلا للغرض... ووجوده لطف وتصرفه لطف آخر وعدمه منا)(۱)، ويقول العلامة الحلي(ت٢٦٦ه) في بيان ذلك :(لطف الإمامة يتم بأمور: منها ما يجب على الله تعالى وهو خلق الإمام وتمكينه بالتصرف والعلم والنص عليه باسمه ونسبه، وهذا قد فعله الله تعالى، ومنها ما يجب على الرعية على الإمام وهو تحمله للإمامة وقبوله لها وهذا قد فعله الإمام، ومنها ما يجب على الرعية وهو مساعدته والنصرة له وقبوله أوامره وامتثال قوله، وهذا لم يفعله الرعية، فكان منع اللطف الكامل منهم لا من الله تعالى ولا من الإمام) (۱).

#### رابعاً: مميزات الإمام

بما أن الأمامة أصل من اصول الدين ، فلابد للمسلمين من وجود إمام يحرص على إدارة شؤونهم ومصالحهم ويعالج قضاياهم وفق ماجاء به كتاب الله، وأكدته السنة المطهرة ، والسير بهم على طريق حسنة قوامها العدل الخالص، وإظهار الحق وأتباعه وإرجاعه إلى مستحقه. يقول صاحب السياسة الشرعية: (إن ولاية أمر الناس من أعظم واجبات الدين، بل لا قيام للدين إلا بها، ولأن الله أوجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ونصرة المظلوم وكذلك سائر ما أوجبه الله من الجهاد والعدل، وإقامة الحدود، ولا تتم إلا بالقوة والإمارة..)(1). فلابد من توفر جميع الصفات الحميدة ، والنزعات الخيرة والمثل الكريمة في الإمام ، من علم وتقوى، ورجاحة في العقل وصواب بالرأي وتسديد في النصح وأصالة في التفكير ودراية تامة بما حاجه الأمة في أدارة شؤونها الشرعية والمالية والأجتماعية ، وهناك جملة من الشروط التي لاخلاف بين المسلمين من توافرها في الأمام فعند مدرسة أهل البيت الله فيعتبرون فيه العصمة والأفضلية في جميع صفات الكمال ، فيكون أفضل الناس في ملكاته الفكرية أصحاب المذاهب الاسلامية الأخرى فقذ أشترطوا جملة من الشروط ذكرها المعنيون أهمها (1): العلم: ان يكون عالماً بالاصول والفروع لحل الاشكالات في اصول الدين وفروعه .

<sup>(</sup>١) كشف المراد،العلامة الحلي(ت٧٢٦ه) ( الماتن ،المحقق نصير الدين الطوسي(ت٧٧٦ه )، ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٣) السياسة الشرعية في اصلاح الراعي والرعية ، ابن تيمية، الناشر، وزارة الشؤون الاسلامية والاوقاف والدعوة والارشاد، ط١- ١٤١٨ه، السعودية ، ص١٧٢-١٧٣

<sup>(</sup>٤) ينظر: الأصول العامة لمسألة الإمامة، على الميلاني، منشورات مؤسسة حقائق، مطبعة ستاره، ط١٣٥/١ه، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٥) الأحكام السلطانية، أبي الحسن الماوردي، تحقيق أحمد مبارك البغدادي، ص٤ والمقدمة لابن خلدون، ص١٣٥.

٢. العدالة : أن يكون عادلاً في أحكامه وفي سيرته وسلوكه مع الناس وفي أحكامه .

٣. الشجاعة: ان يكون شجاعاً بحيث يمكنه تجهيز جيوش والوقوف أمام هجمات الأعداء.
 ولم يشترطوا في أختيارهم للأمام العصمة فيه.

# خامساً: الإمامة في عصر الغيبة

يعد الأنتظار من أهم التكاليف للعباد في زمان الغيبة وهو من أعظم العبادات، وفي حديث لأمير المؤمنين في عن رسول الله في أنه قال: (أفضل العبادة انتظار الفرج)(١)، وعنه في أيضاً قال: (أفضل أعمال أمتي انتظار الفرج)(٢).

وذكر السيد الشهيد محمد صادق الصدر عدة معانٍ لانتظار الفرج في موسوعته عن الإمام المهدي وهي كالتالي<sup>(٣)</sup>:

أ.الانتظار القلبي: بمعنى تهيئة النفس لقدوم الإمام المهدي وتوقع الظهور في أي وقت وبالتالي التسليم المطلق للإمام في حال ظهوره والاستعداد الكامل لتطبيق عدل الإمام على الشخص نفسه وتجهيز النفس لنصرته والجهاد بين يديه.

ب. الأسهام الفعال: أي الاسهام في إيجاد شرائط الظهور (التي ذكرناها سابقاً) والعمل لأجل خروج الإمام بالتمهيد لذلك قدر الاستطاعة كالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وغير ذلك من الأعمال الصالحة.

ج. إصلاح الشخص نفسه: أي الالتزام الكامل بتطبيق الأحكام الشرعية في سائر العلاقات والمعاملات والعبادات.

د. الصبر على المحن والبلاء: حيث أن عصر الغيبة الكبرى يتميز بتعاظم الجور والظلم والفساد بشكل ملحوظ.

وهناك العديد من الأحاديث التي تشير وتحث على مبدأ الصبر وخصوصاً فيما يتعلق بزمن الغيبة وتتحدث عن عظم أجر الصابرين كما في الأحاديث التالية .

<sup>(</sup>١) كمال الدين: محمد بن على بن بابويه القمى المعروف بالشيخ الصدوق (ت ٣٨١ هـ)، ١/ ٢٧٨.

ر) الإمامة والتبصرة ص ١٦٣ ، مستدرك الوسائل ٣/ ٢٧٥ ، كمال الدين ص ٦٤٤ . `

ر ) بنطر: تاريخ الغيبة الكبرى، محمد الصدر، الناشر، دار التعارف للمطبوعات، بيروت – لبنان، ١٩٩٢م، ص ٣٦٦، ٣٦١ .

عن الرسول في ، قال: (( إن من ورائكم أيام الصبر ، الصبر فيهن مثل القبض على الجمر ، للعامل فيهن مثل أجر خمسين رجلاً يعملون مثل عملكم ))(١)، وقال الإمام الصادق التخامل وانتظار الفرج بالصبر ))(٢).

وهذا ما أكده الإمام الصادق على البعض أصحابه عندما سمع جماعة يتذكرون آخرين بينهم وقد ماتوا ولم يدركوا صاحب الزمان وهم يتحسرون على ذلك قال لهم : (( من مات منكم وهو منتظر لهذا الأمر كان كمن هو مع القائم في فسطاطه ، ثم قال : لا بل كان كالضارب بين يدي رسول الله هي ، بالسيف - وفي رواية أخرى كمن استشهد مع رسول الله هي ))(٣).

وفي رواية عن الفضيل بن يسار قال: سألت أبا عبد الله عليه عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿يَوْمَ نَدْعُو كُلُّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴿ أَ) ، فقال ﴿ يَا فضيل اعرف إمامك فإنك إذا عرفت إمامك لم يضرك تقدم هذا الأمر أو تأخر، ومن عرف إمامه ثم مات قبل أن يقوم صاحب هذا الأمر كان بمنزلة من كان قاعداً في عسكره .. لا بل بمنزلة من قعد تحت لوائه )) (٥).

#### المطلب الثالث: الأجماع

تعدّ مسألة حجية الإجماع من المسائل المهمة التي اهتم بها علماء الكلام والأصول والفقه، فقد تم طرحها أولاً في علم الكلام<sup>(۱)</sup>، وبحثت أدلتها أصولياً ثم استند إليها في الفقه. والمتتبع لها من خلال تعريف الإجماع عند علماء الأصول الإمامية تجده يبحث في الكشف عن رأي المعصوم

أما بالنسبة لغير الإمامية، فقد قال الأصوليون من المذاهب الأخرى بحجية الإجماع ،ولكن بنظرية (عصمة الأمة)، فمنهم من حصره بإجماع أهل المدينة فقط ، وهناك من حصر الإجماع بإجماع الشيخين، ومن حصره بإجماع الخلفاء ، أو من قال بإجماع أهل مكة، أو بإجماع أهل الكوفة، أو بإجماع الأئمة، أو بإجماع فقهاء الأمة، أو إجماع مطلق الأمة على حكم شرعى، فهذه حدود القائلين بحجيته، وهناك من اعتبروا وجوده محض خرافة (٧).

<sup>(</sup>۱) كنز العمال علاء الدين علي بن حسام الدين الشهير بالمتقي الهندي (ت ٩٧٥هـ)، تحقيق: بكري حياني - صفوة السقا، الناشر: مؤسسة الرسالة، ط-١١٨ ١٤هـ ، ١١/ ١١٨ .

<sup>(</sup>٢) منتخب الأثر، لطف الله الصافي ، ص ٤٩٨ ، وسائل الشيعة ١٩/ ٧٥ ، بحار الأنوار ٥٢/ ١٢٢ ح ١ .

<sup>(</sup>٣) كمال الدين وتمام النعمة،الشيخ الصدوق المتوفى سنة ٣٨١ هـ، منشور ات الاعلمي للمطبوعات، ٢/ ٣٣٨ ح ١١.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأسراء الآية: (٧١).

<sup>(</sup>٥) الكافي، الشيخ الكليني، ١/ ٣٧١.

<sup>(</sup>٦) ينظر : مقالات الإسلاميين أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري (ت ٢٢٤ه)، ص ٤٧٨.

<sup>(</sup>٧) ينظر: التعريفات، الجرجاني، ص٥.

واستدلالهم في ذلك الحديث المذكور عند الفريقين: (( لا تجتمع أمتي على ضلالة))(١)، لذا نجد أن الغزالي حمل هذا الحديث على (عصمة الأمة)، بمعنى أن الأمة هي من تخلف النبي النبي بعد رحيله ، لأن إجماع الأمة بمنأىً عن الخطأ والسهو والكذب في الدين(١).

في حين ذهب علماء الأصول من الإمامية إلى أن ملك حجية الإجماع هو (عصمة الإمام)، وذلك لأن الإمام المعصوم عليه ، وبناءً على الأدلة الكلامية في مسألة العصمة (٣)، هو من ينوب عن النبي هي ، ومعصوم مثله، والإجماع حجة بما هو كاشف عن رأي المعصوم (٤).

وبالأضافة إلى ذلك حاول بعض الأصوليين الإمامية من الكشف عن رأي المعصوم وموافقته لمورد الإجماع من خلال الاستدلالات الكلامية، لاسيما التمسك بـ (قاعدة اللطف)، بمعنى أن لو أن الفقهاء أجمعوا على حكم فيه مخالفة للواقع ، فإن وظيفة الإمام تجاه الناس ، تفرض عليه بيان الأحكام الإلهية وهدايتهم وأرشادهم إلى الحق، بمقتضى قاعدة اللطف، ولو كان ذلك عن طريق بيان حكم الله الواقعي على لسان بعض الفقهاء، وبذلك يخل باتفاقهم وإجماعهم على المستوى العملي، فلا يكون هناك إجماع على الحكم بينهم (٥).

## اولاً: أقسام الإجماع: أجماع محصل، وأجماع منقول.

1. الأجماع المحصل: هو ما يقوم به الشخص بنفسه من خلال تحصيله في جمع الأراء ، وذلك بأطلاعه على آراء المجتهدين فرداً فرداً ويجد فتواهم متطابقة ولا شك في حجية هذا النوع من الإجماع<sup>(۱)</sup>.

ومن خلال مناقشة هذا الإجماع ، ظهر بأنه ليس بضروي ولا وجداني لأن ذلك يكون متعذراً لكثرة وانتشار العلماء المسلمين شرقاً وغرباً، وبعد العلم بهم كيف يمكن معرفة عقائدهم ، وفي حالة العلم بمعتقداتهم كيف له العلم بإجماعهم على أمر ما وفي وقت واحد ، بمعنى أنه لو فرضنا أنّ إنساناً جال بين العلماء في العالم لأستكشاف أرائهم فإنه لم يحصل له الإجماع على العلم بإجماع ما ، لجواز رجوع أحدهم وأستثنائه عما أفتى فيه، وهذا الأمر جعل السيد

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجة ٢/ ١٣٠٣ . وكنز العمال، لعلي متقي الهندي ،ص ١٨٠ . وتحف العقول، ابن شعبة الحراني ،ص ٢٥٨. والاحتجاج، للطبرسي ، ٢/ ٢٥١ وقد ورد في الجوامع الحديثية الشيعية حديثاً مرسلاً .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المستصفّى ، من علم الأصول: أبّو حامد محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، ، ص ١٢٨ و ١٤٠. والمنخول ، ص ٣٠٣.

 <sup>(</sup>٣) ينظر : تلخيص الشافي، الشيخ الطوسي، ٩/١٠.
 (٤) ينظر : الذريعة، للسيد المرتضى ٢/ ٢٠٥؛ والعدة في أصول الفقيه، للشيخ الطوسى ٢٠٢/٢.

<sup>(°)</sup> ينظر: العدة في أصول الفقيه، للشيخ محمد بن الحسن الطوسي (ت٤٠٦٥)، ٢/ ٢٤٢-٢٤٢، فإن هذا الدليل، وإن صاغه بعض علماء الأصول، ولكنّه تعرض لنقد الكثير من الأصوليين الإمامية (من باب المثال، ينظر: بحوث في علم الأصول، للسيد محمود الهاشمي الشاهرودي ، تقريرات درس خارج أصول الشهيد الصدر ٤/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٦) ينظر: الإجماع في التشريع الإسلامي، محمّد صادق الصدر، ص ٩٧.

محمّد تقي الحكيم ينتهي إلى نتيجة هي: (إنّ تحصيل الإجماع بمفهومه الواسع أمر متعذر فيما عدا الضروريات الدينية أوالعقلية) (١).

وأما موقف علماء الأصول الإمامية ، فانه يتضح وحسب مبناهم في الإجماع ، وصاحب المعالم حدد هذا الموقف ، قائلاً: (والحق عندي: أنّه لا يمكن الاطلاع على الإجماع عادة في عصرنا وما ضاهاه. وأما بالنظر إلى عصر الصحابة وما يقرب منه فإن ذلك ممكن الاطلاع عليه ، بل يمكن ذلك بالنظر إلى باقي الأعصار إلى الغيبة الكبرى، بل إلى مابعدها إلى زمن السيد والشيخين)(۱) ، وهو ما قال به علماء المذاهب الأخرى كالأصفهاني والبيضاوي في منهاجه، و الرازي(۱)، وبهذا الكلام رد كل من الرازي والبيضاوي في المنهاج على أدعاء أحمد بن حنبل، حينما قال: (من إدعى الإجماع فهو كاذب)(١).

7. الإجماع المنقول: وهو ما حصل عليه الشخص عن طريق النقل، فإن المنقول يأتي عن أحد الطريقين فإن كان عن طريق التواتر فيكون كالمحصل من حيث الحجية، وأما إذا كان بطريق الآحاد فالأكثرون على عدم حجيته (٥).

وهناك وجهة نظر لا توجب العمل به وتنكر حجيته ، تتلخص بأن كان علم الناقل للإجماع هو عن حس ، أي أنه سمع قول الإمام عليه في جملة جماعة لا يعرف أعيانهم ، وهي طريقة القدماء في الإجماع ، فهو مفقود في حق هؤلاء الناقلين لأن نقلة الإجماع، كما نقله السيد المرتضى والشيخ الطوسي فإنهم لم يكونوا في عصر الأئمة عليه.

ولكن كان الناقل مستنداً في ذلك حسب قاعدة اللطف، كما نقله الشيخ الطوسي فتكون غير ناهضة في الكشف عن قول الإمام عليه السلام.

أما في حالة كون الناقل كان مستند في علمه على الإجماع بقول الإمام هو الحدس ، كما يقول به المتأخرون، باعتبار أن الحدس لم يكن من الأمور التي توجب العلم بقول الإمام عليه ، وإنما تكون هي موجبة للحدس عند وجود الدليل المعتبر لدى المنقول عنه الإجماع، ولا يلزم من اعتباره عنده اعتباره عند المنقول إليه (١).

<sup>(</sup>١) الإجماع ، محمّد تقي الحكيم ، ٤٢/٣ .

<sup>(</sup>٢) معالم الَّدين الشيخ حُسن بن زيد الدين (الشهيد الثاني) ، ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: أصول الفقه ، محمد الخضري الناشر: المكتبة التجارية الكبرى ، ١٩٦٩م، ،ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) مخاصمات المجتهدين في أصول أحكَّام شريعة سيّد المرسلين، محمد بن يونس الشويهي ، ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الإجماع، محمد صادق الصدر، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر : علم ألصول في ثوبه الجديد : محمد جواد مغنية ، دار الجواد، بيروت - لبنان ، ط٢٨/٣ ١ه، ص٢٢٩.

## ثانياً: حجية الأجماع في كونه دليلاً مستقلاً

أختلف في الإجماع في كونّه دليلاً مستقلاً يضاف الى الأدلة الأخرى كالكتاب والسنة في حكايته عن الحكم الواقعي، أو أنّه يعتبر كاشفاً عن أحدهما ، فمنهم من يرفض أن يضعه في مقام الأدلة الشرعية ومنهم من قال بغير ذلك . ولهذا لابد من التعرف على رأي الفريقين ووجهة نظر كلّ من الإخباريين والأصوليين.

# ١ - حجية الإجماع عند الإخباريين:

يقول الأمين الأستربادي في الأجماع: (إنّ إجماع الأمة غير مسلمٍ به، بل معلوم البطلان) (١) ، مما يعني رفضه باعتبار الإجماع بالمفهوم الأصولي دليلاً شرعياً، حيث أكد ماجاء بالمنع عن الأثمة له في أكثر من موضع (٢).

وقد أشار في بيانه لمصطلح (المجمع عليه)، كونه ورد كثيراً في كتب الحديث بقوله: (ومرادهم من المجمع عليه: الذي أجمعت على اختياره قدماؤنا الأخباريون، حتّى ذكره عمدة علمائنا الاخباريون: الشيخ أحمد بن محمّد البرقي في أول "المحاسن" بمعنى بيان الحق والاتفاق) (٣).

ويتحدث الأمين الأسترابادي عن الإجماع المعتبر الذي يقول به، فهو مااتفق قدماء الإخباريين على على الإفتاء برواية ، وما جاء بإفتاء جمع من الأخباريين كالصدوق والكليني لدلالة قطعية معتبرة (<sup>1)</sup> ، فهذا هو المعنى والمبدأ الذي يُقر العمل به من خلال الإجماع .

وتحدث العاملي(ت١٠٧٦ه)، في هداية الأبرار فقال: (واعلم: أنْ إجماع الإمامية إنّ تحقق فهو حجة للقطع بدخول قول المعصوم في جملة أقوالهم، لكن قل أنْ يتحقق في غير ضروريات المذهب)<sup>(٥)</sup>. ويضيف أيضاً: (يمكن أنّ يحصل لنا ما هو في حكم الإجماع، وذلك في ثلاث صور:

أ. أنّ يرد حديث في الكتب المشهورة الآن ولا معارض له، فيجب العمل به ، لأنه مجمع على قوله.

<sup>(</sup>١) الفوائد المدنية :محمد امين الاسترابادي، الناشر: مؤسسة النشر الاسلامي، ط٢/ ١٤٢٦هـ، ص ١١، ٤٦، ١١٢، ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٩ ،١٣٢ ، ١٣٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ١٣٥ ،٢٣٧. (٤) ينظر : الفوائد المدنية :محمد امين الاسترابادي، ص ١١، ٤٦، ١١٢، ١٢٢، ص ١٣٤ .

ب. أنّ يرد حديثان ونرى القدماء كلهم أو أكثرهم عملوا بأحدهما دون الآخر، فيجب العمل به، لأن عملهم كاشف عن كونه ورد من باب بيان ما هو الحق في الواقع، والآخر ورد للتقية، وهذا مصرح به في رواية عمر بن حنظلة.

ج. أنّ نرى فتوى الصدوقين، والمفيد، والمرتضى، والشيخ الطوسي في حكم، فهو أيضاً حجة وان لمن نجد به نصاً.... فاتفاقهم لا يكون إلاّ عن نص قاطع)(١).

وهذا القول يوافق ماقال به المحدث البحراني، فإن الإجماع المعتبر عند البحراني يتحدد في موردين لا يختلفان عما حدده المحدث الأسترآبادي والمحقق العاملي<sup>(٢)</sup>.

فيما يرى السيد نعمة الله الجزائري: (بأن عمدة دلائل الفقه بل هي كلها (الكتاب والسنة والإجماع)، والأخير يرجع إلى السنة، لأنه كاشف عن قول المعصوم)(٣).

وهناك من يرى أن لافائدة ولا معنى من الإجماع مع ظهور الإمام أو معرفة نسبه ، وهو مااعترف به غير واحد من الأصوليين، يقول الشيخ حسين بن محمّد بن جعفر العصفوري: (فان أمكن العلم بقوله بوجه من الوجوه فلا حاجة لضم غيره، وإن لم يعلم قوله وإنما علم باتفاق الشيعة في عصر "مثلاً" فمع تسليم حصر هذا العلم لا يستازم دخوله في جملتهم وإن كان هو رئيسهم وسيدهم ، لتوقف ذلك على رؤيته متصدراً للفتوى، ومعرفة كونه من علماء الشيعة، .... وهو في زمن الغيبة ممنوع)(أ).

ومن خلال ماذكر يتبين أنّ الأدلة المعتمدة عند الأخباريين الكتاب والسنة ، أما فيما يخص الإجماع فليس له اعتبار كدليل مستقل كالكتاب والسنة، ولكن يكون له اعتبار كدليل ويتم الرجوع إليه وتجعله دليلاً عندما يكون كاشفاً عن رأى الأمام المعصوم عيه ، في حالة أتفاقهم على أمر معين ، ففي هذه الحالة يكون الدليل هو قول المعصوم عيه ، وليس الإجماع، وبذلك تكون النتيجه أنّ السنة كما تثبت بخبر الثقة ، كذلك تثبت بالإجماع.

ولذلك تجد هناك من القدماء من كان يقول بالإجماع أحياناً مع وجود البعض من المخالفين في المسألة ما، بل قد تجد شخصاً ما نفسه يتفق في مسألة ثم يدعي خلاف نفس المسألة في موضع آخر.

<sup>(</sup>١) هداية الأبرار إلى طريق الأئمة الأطهار :حسين بن شهاب الدين العاملي، ص٢٦٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الحدائق الناضرة ، البحراني ، ٣٦/١

ر) ... (٣) منبع الحياة ، نعمة الله الجزائري ، ص ١٩. ترجمة الجزائري في لؤلؤة البحرين ، ص١١١.

<sup>(</sup>٤) شرح مفاتيح الغيب ، حسين بن محمّد العصفوري، ١/ ٢٦.

وللشيخ البحراني(ت١١٨٦ه) رأي في موضوع حجية الإجماع، فإنه يقول: (إنّ أساطين الإجماع كالشيخ البحراني، والمرتضى وابن إدريس قد كفونا مؤنة القدح فيه، وإبطاله بمناقضاتهم بعضهم بعضاً في دعواه، بل مناقضة الواحد نفسه في ذلك...، ولقد كان عندي رسالة، الظاهر أنها لشيخنا الشهيد الثاني كتبها في الإجماعات التي ناقض الشيخ فيها نفسه)(١).

ولهذا يمكن أن نفسر سعي فقهاء المسلمين الحثيث على اعتبار حجية الإجماع من الأدلة ، لكونّه يشكل رافداً عظيماً من الأدلة التي ساعدت على مد التشريع الإسلامي بكثير من الفتاوي<sup>(۲)</sup>.

### ٢- حجية الأجماع عند الأصوليين:

هناك من علماء الأصول من يذهب الى: (أنّ الإجماع لا ينعقد إلاّ عن مستند) (٣)، بينما نجد غيرهم من علماء الأصول من يعتبره دليلاً مستقلا، ومصدراً منفرداً في التشريع مع بقية الأدلة التشريعية كالكتاب والسنة (٤).

لذا نجد أن السيد المرتضى (ت٤٣٦ه)، يبين لنا أهمية الإجماع كدليل مستقل في التشريع والذي يحتج ويستدل به علماء الأصول الإمامية، بقوله (ومما يجب علمه: إنّ حجة الإمامية في صواب جميع ما انفردت به أو شاركت فيه غيرها من الفقهاء هي: إجماعها عليه، لأن إجماعها حجة قاطعة، ودلالة موجبة للعلم، فإن انضاف إلى ذلك ظاهر كتاب الله تعالى أو طريقة أخرى توجب العلم وتثمر اليقين فهي فضيلة ودلالة تنضاف إلى أخرى، وإلا ففي إجماعهم كفاية) (٥).

وعن سبب اعتماد الإمامية الإجماع كدليل ، أجاب السيد المرتضى عن ذلك بقوله: (وإنّما قلنا: إنّ إجماعهم حجة ، لأن في إجماع الإمامية قول الإمام الذي دلت العقول على أنّ كلّ زمانٍ لا يخلو منه، وأنه معصوم لا يجوز عليه الخطأ في قول ولا فعل، فمن هذا الوجه كان إجماعهم حجة ودليلا) (1).

<sup>(</sup>١) الحدائق الناضرة يوسف البحر اني، ٣٧/١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول الفقه ، الخضرى ، ص٢٧٦ - ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه، محمد الخضري بك، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى ، ١٩٦٩م، ص ٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: إرشاد الفحول ، الشوكاني ، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٥) الانتصار ، السيد المرتضى، ص ٦

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص٦، (وهو ما يصطلح عليه بالإجماع الدخولي نسبة إلى دخول قول الإمام في أقوال المجمعين).

ومن خلال ذلك يتبين أن السيد المرتضى كان من المنادين على اعتماد الإجماع، كدليل أكثر من باقي الأدلة التي قد يتمسك بها، حتى لا يمكن أن نرى مسألة من مسائل (الانتصار) إلا ويكون مدركها المعتبر هو الإجماع والدليل المعول عليه.

وفي هذا الأتجاه نجد الكثير من العلماء من قال بما قاله السيد المرتضى في اعتبار الإجماع كابن زهرة، والمحقق الحلي، والعلامة الحلي، والشهيد الأول، والشهيد الثاني<sup>(۱)</sup>، وهناك من يعزوا توجه السيد المرتضى بذلك من خلال تأثره برأي أستاذه الشيخ المفيد<sup>(۱)</sup>.

لذا يعد الإجماع عند علماء الأصول الإمامية ليس بدليل، ولا يجوز الأخذ به إلا بعد الوثوق بصدقة والأمن من خطئه، فهم لا يعتبرون الإجماع شيئاً إلا إذا كان مع القطع واليقين لانه يكشف عن الدليل الموثوق والمعتبر، حيث إنّ مجرد الاحتمال بخطأ الإجماع يسقطه عن الاعتبار.

فقد يتفق البعض على عدم الأخذ بحديث صحيح السند أو هجره ، فإن علم الفقيه بهذا الأتفاق بنفسه أو أن هناك البعض الثقاة من الفقهاء من نقله سقط ذلك الحديث من الاعتبار، لأن اتفاقهم كشف عن إنّ هناك ما يعارض العمل بالحديث ، لأنه يكون تحت النظر وبمرأى ومسمع منهم وهو صحيح السند، فلا يكون لهم العذر في عدم الأخذ به أو هجره وتركه، إلا أذ كان هناك خلل يسقط عنه الاعتبار، وهذا المعنى ذكر وجهاً لوهن الحديث باشتهار إعراض الفقهاء عنه، فعلى فرض عدم قبوله بالنسبة للشهرة فهو مقبول في الإجماع (٣).

وهذا الوجه هو الذي أوقع بعض الأخباريين في الألتباس بهذا الأمر، كالميرزا محمد الأخباري، الذي قال: (إنّ الإجماع لما لم يكن حجة في نفسه ،كيف يترك الخبر الصحيح لأجله إذا انعقد على خلافه كالأخبار الواردة في غسل الجمعة)(1).

<sup>(</sup>۱) ينظر: ترجمته في لؤلؤة البحرين ،يوسف البحراني، تحقيق محمد صادق بحر العلوم ،الناشر مكتبة فخراوي، ٢٤١ه، ص ٢٨ ، ٢٤٣، والشهيدان هما: الشهيد الأول، محمّد بن مكي العاملي، أما الشهيد الثاني فهو زين الدين بن على بن أحمد.

<sup>(</sup>٢) ينظر : أوائل المقالات ، الشيخ المفيد ، ص ٩٩.

ر) ... (٣) ينظر : كفاية الأصول ، الشيخ محمّد كاظم الخراساني ، ٢/ ٢١٨.

<sup>(</sup>٤) كشف القناع عن حجية الإجماع ،الميرزا محمد الأخباري، ص ٣٠.

#### المطلب الرابع: العقل

يتمتع العقل بدور رئيسي في الكثير من الإرهاصات الفكرية ، أسست لقيام مذاهب كلامية تمثل بالعدلية حينما جعلوا للعقل سلطة مطلقة، وجعلوه حكماً في الكثير من الموضوعات الدينية، سواء كانت عقائدية أم تشريعية (١).

لذا يعد العقل من المسائل المهمة التي بحثها الأصوليون باعتبار (حجية العقل) ، دليلاً على الحكم الفقهي، وهو أحد الأسباب الاختلاف الرئيسية مابين الإمامية من الأصوليين والأخباريين، فذهب علماء الأصول إلى القول بأن العقل من أدلة الأحكام الفقهية، في المقابل أنكره الإخباريون ، قال الوحيد البهبهاني(ت١٠٦٥ه): (لما كان فقهاء الشيعة والمعتزلة يؤمنون بالملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع فقد ذهبوا إلى كون العقل كاشفاً عن حكم الشرع، وإلى كون الشرع كاشفاً عن حكم الشرع، وإلى كون الشرع كاشفاً عن حكم الأحكام الشرعية) (٢).

بينما ذهب الأخباريون إلى القول بعدم اعتبار العقل من أدلة الأحكام، فيرى المحدث البحراني: (إن الأحكام الشرعية، سواء ما كان منها من العبادات أو المعاملات، توقيفية بأجمعها، ولا طريق لنا إليها سوى السماع من المعصوم، وإن الأخبار المستفيضة لم تنه عن إبداء الرأي بشان الأحكام الشرعية، سوى ما كان منها قد سمع من المعصوم، وليس لذلك من سبب آخر غير قصور العقل وعجزه عن الإحاطة والعلم بالأحكام الشرعية، بل لو تمكن العقل من الوصول إلى الأحكام الشرعية بشكل مستقل لما كانت هناك حاجة إلى إرسال الرسل وانزال الكتب)(٢).

#### العقل عند المتكلمين:

اختلف مفهوم العقل عند المتكلمين وتباينت أقوالهم فيه ، وأشهرها:

أ . إن العقل جوهر <sup>(٤)</sup> .

 $\cdot$  ب . إن العقل صفوة الروح بمعنى خالصها  $^{(\circ)}$  .

وقسم الجرجاني (ت٨١٦هـ) العقل إلى:

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح الأصول الخمسة ، القاضي عبد الجبار ، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٢) الفوائد الحائرية، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣ُ) الحدائق الناضرة ، البحراني،١٣١/١. والفوائد المدنية، لمحمد أمين الإسترآبادي، ص ١٨٠ و٢٣٩ و٢٥٤. والأنوار النعمانية، السيد نعمة الله الجزائري، ١٣١/ ١٣١.

<sup>(</sup>٤) التعريفات ، الجرجاني ، ص ١٢٥ . هذا مثل قول الفلاسفة كما سيأتي .

 <sup>(</sup>٥) العقل وفهم القرآن ، الحارث المحاسبي ، ص ٤٥ .

- ١. العقل المستفاد: هو أن تحضر عنده النظريات التي أدركها بحيث لا تغيب عنه.
- العقل بالفعل: هو أن تصير النظريات مخزونة عند القوة العاقلة بتكرار الاكتساب، بحيث تحصل لها ملكة الاستحضار متى شاءت من غير تجشم كسب جديد، لكنه لا يشاهدها بالفعل.
  - ٣. العقل بالملكة: هو علم بالضروريات، واستعداد النفس بذلك الاكتساب النظريات.
- العقل الهيولاني: هو الاستعداد المحض لإدراك المعقولات، وهي قوة محضة خالية عن الفعل كما للأطفال (١).

والقول المختار عند أكثر المتكلمين هو: إنه بعض من العلوم الضرورية (٢). يقول أبو الوليد الباجي: فإنه: أي العقل: العلم الضروري الذي يقع ابتداء ويعم العقلاء (٣). وهناك أقوال لهم كثيرة غير ما ذكر (٤).

#### أولاً: حجية العقل في دائرة ما لا نصّ فيه.

هناك بعض الموارد التي لا يمكن للوهلة الأولى الحصول على حكمها الواقعي، في قبال حكمها الظاهري، كقاعدة عامة أو عنوان خاص من الدليل النقلي، وهو الذي يعبر عنه براها لا نص فيه)، وعندها يسعى الفقيه" قبل كل شيء" إلى إدراجه ضمن عنوان منصوص في الكتاب والسنة، أو العثور على حكمه الواقعي من طريق العقل، وفي صورة عدم وجدان حكمه الواقعي يتم في المرحلة التالية تحديد الحكم الظاهري الذي يعني الوظيفة العملية للمكلّف.

وفي المرحلة الثانية (يتم فيها تحديد الوظيفة الظاهرية) ، أجازت جماعة الرجوع إلى النقلي في هذا المجال فقط؛ كما ذهبت جماعة إلى اعتبار حكم العقل، بمعنى أنه لا يمكن نفي الحكم والتكليف إلا عن طريق العقل، ولكن لا يمكن إثبات حكم من خلاله، وذهبت جماعة ثالثة إلى اعتبار حكم العقل في مقام نفي الحكم واثباته على السواء.

<sup>(</sup>١) ينظر: التعريفات، الجرجاني (ت ٨١٦هـ)، ص ١٢٥-١٢٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر بغية المرتاد ، ابن تيمية ، موسى بن سليمان الدويش، الناشر مكتبة العلوم والحكم، ١٤٢٢ ه، ص ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الحدود ، الباجي ، ص ٣١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: بغية المرتاد، ص ٢٥٢. والعدة في أصول الفقه للقاضي أبي يعلى ١٨٣/١٠. ٨٥.

إن اختصاص حجية العقل في مقام تحديد الحكم الظاهري، وخاصة في نفي الحكم يعد من أضيق دوائر العقل تأثير العقل وقدرته، وبهذا لا يختلف كثيراً عن نهج الأصوليين من الأشاعرة (١).

إن اعتبار حكم العقل في مقام إثبات الوظيفة الظاهرية تُظهِر ضالة قدرة العقل، وهذه هي إحدى مهام الدليل العقلي التي حددها علماء الأصول من الإمامية قبل القرن الثاني عشر والثالث عشر، قبل عصر الشيخ الوحيد البهبهاني(ت١٢٠٦ه)، فذهب علماء الأصول في هذه المرحلة إلى كون الاستصحاب من مصاديق الدليل العقلي، وأقاموا على حجيته دليلاً عقلياً (١)، خلافاً للأصوليين في عصر الوحيد البهبهاني، الذين سعوا إلى إثبات حجية الاستصحاب عن طريق الروايات (١).

وقد ذهب عددٌ من الأصوليين من مدرسة الصحابة، إلى أن الاستصحاب أحد مصاديق الدليل العقلي أيضاً، وأنه يدخل في إثبات الحكم الظاهري في دائرة ما لا نصّ فيه (٤).

والأهم من كشف الوظيفة الظاهرية كشف العقل عن الحكم الواقعي الذي يظهر قدرة ودور الدليل العقلي بوضوح، وإن مسألة (أصالة الحظر) و (أصالة الإباحة) من مصاديق هذا البحث، حيث تقوم آراء أنصار (أصالة الحظر) على الرؤى الكلامية، ومن باب المثال: جاء في كلمات هذه الجماعة: إن جميع الأمور، ومنها الإنسان، ملك ألله، ولا يجوز التصرف في ملك الغير من دون إذنه، وعليه تقوم القاعدة الأولية في التصرفات على عدم الجواز (أصالة الحظر)، وكذلك تقوم آراء الذاهبين إلى (أصالة الإباحة) على الرؤى الكلامية أيضاً، فقد جاء في أدلتهم: لقد كان ألله الحكيم هدف من وراء الخلق، وإنما يتحقق هذا الهدف فيما لو تمكن الناس بحسب التكوين من الاستفادة من النعم، وإن الإمكان التكويني رهن بالجواز التشريعي (أصالة الإباحة)، إذاً فالأصل على جواز الانتفاع، إلا إذا استلزم منه المفسدة أو الضرر (\*).

(ُ٢) ينظر : الذريعة، للسيد المرتضى ٢/ ٩١٩؛ والعدة، للشيخ الطوسي ٢/ ٥٥٠؛ ومُبادئ الوصول، للعلامة الحلي،ص ٢٥٠. وبعدها؛ والوافية، للفاضل التوني، ص ١٧٨.

<sup>(</sup>١) ينظر : المستصفى من علم الأصول: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، ص ١٥٩، ٥١، ٨٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفوائد الحائرية، لمحمد باقر البهبهاني، ص ٢٧٧ وبعدها؛ وفرائد الأصول، للشيخ الأنصاري ٢/ ٥٦٣ فما بعد، فحتى ما قبل ظهور الأخباريين كان الأصوليون من الشيعة والسنة متفقين على حجية العقل بحكم العقل، ولكن بعد مؤاخذات الأخباريين بدأوا بالبحث عن مستند روائي لإثبات حجية الاستصحاب، ويبدو أن أحد الأسباب المهمة في تغيير هذا الاتجاه يكمن في الفرار من المؤاخذات اللاذعة التي وجهها الأخباريون إلى المنهج الأصولي.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المعتمد في أصول الفقه، لأبي الحسن البصري ٢/ ٣٢٥؛ والإحكام، الآمدي ٤/ ٣٦٨؛ والمستصفى، الغز الي، ص١٦٠. (٥) ينظر: المصدر المتقدم، السيد المرتضى، ص ٨٠٩ ومايليها؛ ومعارج الأصول، للمحقق الحلي، ص٢٠؛ وتمهيد القواعد، للشهيد الثاني، ص ٧٢.

## ثانياً: حجية العقل القطعى في مجال المنصوصات

يذهب الكثير من الأصوليين من مدرسة الصحابة إلى حجية العقل حتى في الأمور الظنية (۱)، في حين تذهب الأكثرية المطلقة من أصوليّي الإمامية إلى حجية العقل إذا كان قطعياً؛ فهناك منهم من ذهب إلى حجية العقل إذا كان قطعياً في الجملة (۲)، وهناك من صرح بحجية الحكم العقلي حتى إذا حصلنا عليه من طريق الاستدلال (۳)، إلا أن حجيته في قبال الدليل النقلي تتوقف على نوع ذلك الدليل النقلي، ولذلك لا بد من بحث هذه الصور المختلفة بشكل منفصل.

### الدليل العقلي وعموم الدليل النقلي:

لو كان الدليل النقلي مفيداً للعموم أو الإطلاق (الأحوالي أو الأفرادي)، وعارض الدليل العقلي القطعي عمومه أو إطلاقه، فقد ذهب الكثير من الأصوليين الإمامية إلى تقديم الدليل العقلي القطعي على عموم وإطلاق الدليل النقلي، ودليلهم في ذلك حكم العقل وقابليته، فمن جهة إذا وقع التعارض بين الدليل القطعي والدليل الظني كان المقدم بشكل عام هو الدليل القطعي، ومن جهة أخرى يتحدد هنا مصداق الدليل القطعي والظني، فإن دلالة الدليل النقلي على العموم والإطلاق ظنية، في حين أن دلالة الدليل العقلي قطعية بحسب الفرض (1).

ويبدو في هذا المجال عدم الفرق بين ما إذا كان الدليل النقلي قطعي الصدور أو معتبراً دون أن يصل إلى درجة القطع واليقين، كما يوجد اختلاف بين العبادات والمعاملات بالمعنى الأعم، أو بين الحكم القرآني وغيره، في تقديم الدليل القطعي على الدليل الظني، وإن أدى في بعض الموارد إلى تغيير مصداق الدليل القطعي والدليل الظني.

## ثالثاً: دور العقل في إدراك الحكم الشرعي

يعد العقل في الإنسان كغيره من الصفات التي وهبها الله سبحانه وتعالى للإنسان، إلا أن وجعل الله تعالى له مداً في إدراكه للأشياء ينتهي إليه، لا يتعداه فلم يجعل له سبيلاً إلى الإدراك في كل مطلوب، والمقصود بالإدراك هنا العلم بالشيء، بذاته جملة وتفصيلاً وصفاته

<sup>(</sup>١) ينظر : ميزان الأصول، محمد السمر قندي، تحقيق: محمد زكى عبد البر، الناشر، مطابع الدوحة، ٤٠١،، ١٤٧١٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر : الفوائد الحائرية، محمد باقر الوحيد البهبهاني، ص٥٥٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر : فرائد الأصول، الشيخ الأنصاري ١٨/١؟ وكفاية الأصول، للآخوند الخراساني،ص ١٦١-١٦٢، وفلسفة حقوق الإنسان، لعبد الله جوادي الأملي،ص ٤١.

<sup>(</sup>عُ) وقد صَرح الكُثير من علماء الأصول الإمامية بهذا التقديم (من باب المثال، ينظر: الذريعة، للسيد المرتضى ١/ ٣٩١؛ وحقائق التأويل، للشريف الرضي، ص ٩؛ والسرائر، لابن إدريس الحلي ١٩٠١؛ والعدة، للشيخ الطوسي ١/ ٣٣٦؛ ومعارج الأصول، للمحقق الحلي، ص ٩٠؛ والفوائد الحائرية، لمحمد باقر الوحيد البهبهاني، ص ٤٥٧، وفرائد الأصول، للشيخ الأنصاري ١٨/؛ وكفاية الأصول، للآخوند الخراساني، ص ١٦٢).

وأحواله وأفعاله وأحكامه، جملة وتفصيلاً فالله تعالى محيط بكل ذلك على وجه التمام والكمال، بحيث لا يعزب علمه مثقال ذرة منه، والعبد بخلاف ذلك (۱)، ولاجل بيان دور العقل لابد من التعرف على دور العقل في عند المذاهب الأسلامية.

الأول: دور العقل عند الأشاعرة: يرى الأشاعرة ومن وافقهم الرأي إلى أن التحسين والتقبيح شرعيان، فكل ما يأمر به الشرع من فعل فهو حسن، كالإمر بأقامة الصلاة، وأداء مناسك الحج، وأن كل ما ينهى عنه الشرع من فعل فهو قبيح كفعل المحرمات والمفاسد وغيرها، بمعنى أنه لو أفترض افتراضاً وأمر بالمحرمات ونهى عن الحسنات، لكان ما أمر به حسناً، وما نهى عنه قبيحاً (٢).

وبالعودة الى قول الأشاعرة أن القبيح هو ما نهى الشرع عنه والحسن ماحسنه وماأمر به الشرع، ولاوجود لحكم العقل بحسن وقبح الأشياء، وأنه ليس عائداً إلى أمر حقيقي في الفعل، فالشرع هو مثبت الحسن والقبح ومبين له بأمره أو نهيه (۱)، وبهذا يقول الجويني (ت٨٧٤ه) (٤): (فإذا ثبت أن الحسن والقبح عند أهل الحق لا يرجعان إلى جنس وصفة نفس فالمعنى بالحسن ما ورد الشرع بالثناء على فاعله، والمراد بالقبيح ما ورد الشرع بذم فاعله) (٥)، ومنهم من يقول: (حتى لو أمر بما نهى عنه صار حسناً وبالعكس) (١).

وبذلك يكون الأشاعرة قد منعوا إستقلال العقل وقدرته على إدراك حسن الأفعال وقبحها، فقالوا: (العقل لا يدل على حسن شيء ولا قبحه في حكم التكليف وأنما يتلقى التحسين والتقبيح من موارد الشرع وموجب السمع)(١)، ولهذا لم يقروا بتميز العقل للأفعال و واجباته (فإذا وصنفنا فعلاً من الأفعال بالوجوب أوالحظر، فلسنا نعني بما نبينه تقدير صفة للفعل الواجب يتميز بها عما ليس بواجب، وإنما المراد بالواجب الفعل الذي ورد الشرع بالأمر به إيجاباً، والمراد بالمحظور الفعل الذي ورد الشرع بالأمر به إيجاباً،

<sup>(</sup>١) ينظر: الاعتصام، ابراهيم بن موسى الشاطبي، المطبعة، دار بن رجب للطبع والنشر والتوزيع، ٢٠٠٧م، ٢١٨/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإرشاد ، الجُويني، ص ٢٥٨. والأحكام ، الآمدي ، ٢/٢٧-٧٣ . وشرح المقاصد، التفتازاني، ٢/٨٤ ١٤٩- ١.

<sup>(</sup>٣) المواقف ، الأيجي ، ص ٣٢٣ وشرح المقاصد، سعد الدين التفتاز اني، ٤ / ٢٨٢

<sup>(</sup>٤) عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن حيوية الجويني، أبو المعالي ضياء الدين الملقب بإمام الحرمين، قال عنه ابن خلكان: "أعلم المتأخرين من أصحاب الإمام الشافعي على الإطلاق، المجمع على أمامته، المتفق على غزارة مادته، وتفننه العلوم، ولد في (جوين) من قرى نيسابور (٤١٩ه) وتوفي(٢٧٨ه). ينظر: وفيات الأعيان، ابن خلكان، ١٦٧/٣.

<sup>(</sup>٥) الإرشاد إلى قواطع الأدلة، الجويني، ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٦) شرح المقاصد، التفتاز اني، ١٤٨/٢ - ١٤٩ .

<sup>(</sup>٧) الإرشاد إلى قواطع الأدلة ، أبو المعالى الجويني، ص٢٥٨. و بين الفلاسفة والكلامبين . محمد عبده، ٢٥٨/٠ .

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه.

وقالوا أنه لا يحكم بوجوب شيء ولا يحكم بحرمته إلا من خلال رسول مرسل وكتاب منزل، فإن مات المكلف ولم تبلغه رسالة سماوية، فهو ليس بمكلف بفعل شيء أو تركه، فلا يحصل على ثواب ولا يوجب له عقاب على فعل شيء أو تركه إلا بعد تبلغه عن طريق الرسل، وليس هناك فرق بين أصول العقيدة أو فروع الدين التي لها تماس مباشر بأفعال المكلفين (۱).

ويعلق محمد عبده (ت١٣٢٣ه) على رأي الأشاعرة بالتحسين والتقبيح بقوله: (الاشاعرة يذهبون إلى أنه ليس للعقل ما يوجب النهي عنه أو الأمر به بل نفس النهي عنه أي كونه متعلقاً للنهي هو قبحه، ونفس الأمر به أي كونه متعلقاً للأمر هو حسنه، بمعنى أن كونه بحيث يثاب عليه الفاعل أو يعاقب عليه أو يذم عليه أو يمدح به فليس إلا محض كونه متعلقاً للنهي والأمر)(٢).

ويمكن القول أن مايقول به الأشاعرة هو ما قاله به بعض علماء الأخلاق في أعتبار أن حكم الشرع هومقياس للحسن والقبح ، حين قالوا :إن مقياس الخير والشر هو القانون، فما أوجبه القانون أو أباحه فهو خير وما منعه فهو شر (٣).

### الثانى: دور العقل عند العدلية ومن وافقهم .

يرى العدلية (المعتزلة والأمامية)، ومن وافقهم الرأي من الكرامية أن والخوارج (٥)، وغيرهم إلى أن التحسين والتقبيح عقليان، ولن يتوقف إدراكهما على الشرع فقط وأنما الشرع يكون مؤكداً لحكم العقل فيما يعلمه من حكم الله تعالى (٦).

### أ. الشبعة الأمامية:

ذهب الأمامية إلى القول إن بقدرة العقل على تميز الأشياء منها ما هو حسن لذاته وإن لم يرد به أمر من الشارع ، ومنها ما هو قبيح لذاته، ويستحق فاعله اللوم، والذم، وإن لم يرد به نهي من الشرع .

<sup>(</sup>١) ينظر: المسامرة شرح المسايرة، الكمال بن ابن الشريف، ص٩٦-٥٠١ .

<sup>(</sup>٢) حاشيتي المحقق السيالكوتي، و محمد عبده على العقائد العضدية، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر لأصول العامة للفقه المقارن ، محمد تقي الحكيم، ص٢٨٤ وأصول الفقه الإسلامي، د. زكي شعبان، ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) الكرامية بخراسان ثلاثة أصناف: حقائقية، وطرائقية، واسحاقية وهذه الفرق الثلاثة لا يكفر بعضها بعضاً، وإن كفرتها سائر الفرق. وزعيمها المعروف محمد بن كرام كان مطروداً من سجستان إلى غرجستان وكان أتباعه في وقته أو غاد مشورمون وأفشيون، ورد نيسابور في زمان ولاية محمد بن طاهر بن عبد الله بن طاهر، وتبعه على بدعه من أهل سواد نيسابور شرذمة من أكرة القرى وألدهم، وضلالات أتباعه اليوم متنوعة أنواعاً كثيرة. ينظر: الملل والنحل، الشهرستاني ١٠٨/١٠.

<sup>(°)</sup> الخوارج: كل من خرج على الإمام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمى خارجياً ، و سموا خوار ج لخروجهم على الإمام على الإمام على النهرستاني ١١٤/١ . ومقالات على بن أبي طالب عليه السلام في معركة صفين بعد حادثة التحكيم . ينظر: الملل والنحل، الشهرستاني ١١٤/١ . ومقالات الإسلاميين ،الأشعري، ١١٨٨ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: نهاية السول ، الإسنوي، ٢٦٠/١ . والأحكام ، الأمدي ، ٧٣/١ . وشرح المقاصد ، التفتاز اني، ٢/٩٧ .

روي عن الإمام الصادق عليه (( بالعقل عرف العباد خالقهم ... وعرفوا به الحسن من القبيح ))(۱)، وقال العلامة الحلي: ( ذهبت الإمامية ومن تابعهم من المعتزلة إلى أن من الأفعال ما هو معلوم الحسن والقبح بضرورة العقل)(۲).

يقول هاشم معروف الحسني (ت١٤٠٣ه): (الإمامية والمعتزلة يدعون أن في بعض الأفعال حسناً ذاتياً يستحق فاعلها اللوم والذم، نهى عنها الشارع أو لم ينه) (٢).

ولم يكن هناك اختلاف عند الإمامية بتعيين ملاكات الحسن والقبح في الأفعال، كما أختلف المعتزلة، لقولهم في أن القبح والحسن يكون ذاتي في الفعل ( والجواب أن القائلين بالحسن والقبح الذاتيين، إنما يقولان بهما بلحاظ ذوات الأفعال مع قطع النظر عن العناوين الأخرى الطارئة التي تبدل وجه الشيء وتشتمل على مصلحة أقوى من المفسدة القائمة بذاته)(٤).

أما في مسألة ترتب الأحكام على إدراك العقل لحسن الأفعال وقبحها، فإنهم يقولون عن ذلك : (أما المعتزلة فقد أوجبه أكثرهم لأنه من مقتضايات العدل الواجب في حقه تعالى ... ويلتقي معهم الإمامية في أصل وجوبه، ولكنه عند المعتزلة من موجبات عدله، ولو فعل بعباده خلافه كان ظلماً لهم، أما عند الإمامية فلأنه متصف بالجود والكرم، ومن لوازم هذين الوصفين أن لا يمنع عن عباده صلاحاً ولا نفعاً... وإذا لم يفعل بهم لم يكن جواداً ولا كريماً)(٥).

### ب. المعتزلة

يقول المعتزلة إن الحسن والقبح هما صفة ذاتية في الأشياء، والحاكم بالتحسين والتقبيح هو العقل ، والفعل سواء كان حسن أو قبيح ، فهو إما يكون لذاته، وإما يكون لصفة لازمة له أو يكون لوجوه واعتبارات أخرى، والشرع يكون كاشف ومبين عن تلك الصفات فقط(٦).

ويحاول إيضاح هذا الكلام القاضي عبد الجبار (ت١٥٥ه) بقوله: (.... واعلم أن النهي الموارد عن الله تعالى يكشف عن قبح القبيح، لا أنه يوجب قبحه، وكذلك الأمر يكشف عن حسنه، لا لأنه يوجبه، فلا يجب أن يظن أنا قد تناقضنا في هذا الباب، بل الفرق بيننا وبين

<sup>(</sup>۱) الكافي، الكليني، ج ١، ص ٢٩، ح ٣٥.

<sup>(</sup>٢) نهج الحق، العلامة الحلي، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص٢١٧.

<sup>(ُ°)</sup> عقائد الإمامية، محمد رضا المظفر طبعة،١٤٢٢ه، مركز الأبحاث العقائدية بإيران ،ص١٨- ١٩ .الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة،هاشم معروف الحسني، ص٢١٦.، ص٢١٩.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المغني ، عبدالجبار ، ج/٢٦-٣٤. والعقل عند المعتزلة ، ص٩٨-١٠٠.

المخالفين، لأنهم جعلوه موجباً، ومنعنا من ذلك، وهم قصروا القبيح على النهي، ونحن قسمنا الحال في المقبحات فقلنا إن فيها ما يعرف بالعقل، وفيها ما يعرف بالنهي، وقد بينا أيضاً أن نهي صاحب الدار إنما يكشف عن عدم الرضا، ولا بد من رضاه، وبهذا يفارق نهي غيره، فلا يظن أنا قد خرجنا عما قلناه من أن النهي لا تأثير له، ولهذه الطريقة لو حصل العلم برضاه من دون أمر، لعرفنا حسن دخول داره، ولو كان نهيه غير كاشف عن كراهته لحسن منا دخول داره) (۱).

أي أن التحسين والتقبيح يكون ثابت في نفس الفعل ويكون الشرع هو الكاشف عن حسن الأشياء أو قبحها من خلال ما يأمر به أو ينهي عنه ، على خلاف قول الأشاعرة من أن لا حسن، ولا قبح، إلا بموجب الشرع.

فنجد ان المعتزلة قالوا بقبح الظلم والشرك والكذب والفواحش وهذا معلوم عقلاً، ويستحق فاعله عليه العذاب في الآخرة وإن لم يبلغه رسول.

يقول محمد عبده (ت١٣٢٣ه): (المعتزلة والماتريدية يقولون: إن النهي لم يتعلق به إلا لقيام ما يقتضي النهي والأمر، أي فالثواب والعقاب لأمر ما في الأفعال، والنبوات منبئات كاشفة عنه، وأما عند الأشاعرة فلا ثواب ولا عقاب على نفس الأفعال لأمر فيها، وإنما ذلك لنهي ولأمر، فالخطاب الجاري على لسان النبوات منشئ لما به الثواب والعقاب) (٢).

أي أن معرفة الحسن والقبح قبل ورود الشرع مستحيلة، وهذا الفرق بين ما تقول به المعتزلة وبين ما تقول به الأشاعرة ، وكما يقول الإسنوي إنما الشرائع هي مؤكدة لحكم العقل فيما يعلمه من حكم الله تعالى (٣)، لذا فإن الشرع في هذا ونحوه هو الذي يظهر الأحكام لمعان قد تكون خفيت على العقل، وعلى هذا يرى الغزالي (ت٥٠٥ه): (ذهبت المعتزلة إلى أن الأفعال تتقسم إلى حسنه وقبيحه، فمنها ما يدرك بضرورة العقل كحسن إنقاذ الغرقى والهلكى، وشكر المنعم، ومعرفة حسن الصدق، وكقبح الكفران، وإيلام البريء، والكذب لا غرض فيه، ومنها ما يدرك بنظر العقل كحسن الصدق الذي فيه ضرر، وقبح الكذب الذي فيه نفع، ومنها ما يدرك بالسمع كحسن الصداة، والحج، وسائر العبادات، وزعموا أنها متميزة بصفة ذاتها غير غيرها بما فيها من اللطف المانع من الفحشاء الداعي الطاعة لكن العقل لا يستقل بدركه)(٤).

<sup>(</sup>١) المحيط بالتكليف: القاضي عبد الجبار، ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) بين الفلاسفة والكلاميين ، الشيخ محمد عبده ١٨/٢٠ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: نهاية السول ، الإسنوي، ٢٥٩/١ ٢٦٠ .

<sup>(</sup>٤) المستصفى من علم الأصول: أبو حامد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، ٥١٥٥-٥٦. وشرح المقاصد ، التفتاز اني، ص ١٤٩/٢ .

فالعقل عندهم و بناءً على ذلك فإن لكل فعل صفة وأثر يمكن بواسطته أن يعرف كونه ضاراً، أو نافعاً فيحكم عليه أما بالحسن أوالقبح،وتختلف المعتزلة بتحديد منشأ الحسن والقبح.

فالمتقدمون قالوا: (إن الحسن والقبح في العقل أمر ذاتي أي منشؤه ذات الفعل، وحقيقته، لا أمر آخر وراءه، فالفعل نفسه يقتضي حسنه أو قبحه في الأصول العادية دون ملاحظة ما يطرأ عليه أحياناً فالزواج بالأخت قبيح في ذاته، ولكن عرض له الحس في مبدأ الخلق)(١).

أما المتأخرون فقالوا: (إن للحسن وللقبح صفة في الفعل لا تفارقه، فلا يتوقف تحسينه وتقبيحه على اعتبار المعتبر كما في لطمة اليتيم، فإن كانت للتأديب فحسنة، وإلا فهي قبيحة كما لو كانت ظلماً)(٢).

لذا تجد أن المعتزلة رتبوا الأحكام الشرعية على إدراك حسن الأشياء وقبحها، وذهبوا إلى أن حكم الشرع في فعل المكلف يكون وفق مقتضى أدراك العقل حسن وقبح، وحكم الشرع يكون في أفعال المكلفين من ناحية الأمر به لحسنها، والنهي عنها لقبحها، فلا بدأن يكون موافقاً لما يدركه العقل من حسن أوقبح، وإن لم يدرك العقل الحسن والقبح توقف حتى يرد حكم الشرع كما قالوا في وجوب صوم آخر يوم من رمضان، وقبح صوم أول يوم من شوال.

بينما يرى الزمخشرى (ت٥٣٥ه) وهو معتزلي: (أن التعذيب قبل البعثة تأباه الحكمة، فلا بد من البعثة إيقاظاً من رقدة الغفلة، فيقول عن العبد لا يستحق العقاب قبل إرسال الرسول لغفلته، وعدم ما يحصل به من تنبيه النظر في أدلة العقل يقول عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾(٦)، وما صح منا صحة تدعوا إليها الحكمة أن نعذب قوماً، إلا بعد أن نبعث إليهم (رسولاً) فتلزمهم الحجة ، فإن قلت: الحجة لازمة لهم قبل بعثة الرسل لأن معهم أدلة العقل التي بها يعرف الله تعالى وقد أغفلوا النظر وهم متمكنون منه، واستيجابهم العذاب لإغفالهم النظر فيما معهم، وكفرهم لذلك، لا لإغفال الشرائع التي لاسبيل إليها إلا بعدالإيمان، قلت: بعثة الرسل من جملة التنبيه على النظر، والإيقاظ من رقدة الغفلة، لئلا يقولوا كنا غافلين، فلولا بعث إلينا رسولاً ينبهنا على النظر في أدلة العقل)(٤).

ففي مسألة الزمخشري لم يتحقق شرط الوجوب، ولهذا لا يترتب عليه الحكم، كون المبدأ

<sup>(</sup>١) الأحكام ،الآمدي، ٧٣/١ ، شرح المقاصد ، التغتاز اني، ٢ /١٤٩ - ١٥٠. والأصول العامة، د. محمد تقي الحكيم، ص، ١٩٤.

<sup>(ُ</sup>٢) فواتح الرحموتُ ، محب الله بن عبد الشكور، تحقّق: عبد الله محمود محمّد عمرُ ، الناشر: دار الكتب العلمية ، ١٤٢٣. ص٢٧. والأحكام في أصول الأحكام ،الأمدي، ٧٣/١ ، والأصول العامة للفقه المقارن، د. محمد تقي الحكيم، ص، ٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) الكشاف عن حقائق التنزيل، الزمخشري ، 257-257 .

عند المعتزلة أن فاعل القبيح يعاقب لكونه يدركه بعقله الناضج ، وكذلك فاعل الحسن يثاب سواء ورد به الشرع أو لم يرد .... لأن الحكم على الأفعال بالتحسين والتقبيح العقلي، وهو موجب له، وليس كما قالت به الأشعرية من أن الشريعة هي الموجبة لا العقل(١).

ومذهب المعتزلة في هذا شبيه بما قاله بعض علماء الأخلاق ، إن مقياس الخير والشر هو ما يدرك في الفعل من نفع أو ضرر لأكبر مجموعة من الناس يصل إليهم أثر الفعل<sup>(٢)</sup>.

### ج . الماتريدية<sup>(۳)</sup> .

يقول البعض من علماء الحنفية إن التحسين والتقبيح عقليان، بمعنى أن العقل يدركهما ، ولا يتوقفان على الشرع، ويكون عند هؤلاء البعض بالمطلق الأعم وهو ما يخالف المعتزلة، أي أنه قد يكون لذات الشيء، أو لصفة فيه، أو لاعتبارات مختلفة (أ)، وهو ما لختلف به متقدمو الماتريدية عن متأخريهم، فيذهب المتقدمين الى استقلال العقل في إدراك بعض أحكام الله تعالى، مثل الإيمان بالله ، وحرمة الكفر ، وكل صفات تعظم من شأنه سبحانه وتعالى، حتى على الصبي المميز ، بحيث تبقى ذمة المكلف مشغولة بما يدركه العقل، سواء بلغته الدعوة أم لم تبلغه (٥).

ويؤكد أبو حنيفة (ت١٥٠ه) حقيقة ذلك بقوله: (لا عذر لأحد في الجهل بخالقه لما يرى من الدلائل)<sup>(٦)</sup>، وقد أوضح ابن أمير حاج ذلك فقال: (قال أبو حنيفة: لا عذر لأحد في الجهل بخالقه لما يرى من خلق السموات والأرض وخلق نفسه بعد البعثة)<sup>(٧)</sup>.

وهو ما أشار له صاحب فواتح الرحموت: (لعل المراد لا عذر بعد مضي مدة التأمل، فإنه أي التأمل بمنزلة دعوة الرسول في تنبيه القلب، وتلك المرة مختلفة لا يمكن تحديدها لأن العقول متفاوتة في الفهم فلا تنضبط في حد)(^).

(٢) ينظر: الوسيط في أصول الفقه ، ، د. وهبة الزحيلي،جامعة دمشق، دار الفكر ،ط١٧١١ه ، ص١ .

<sup>(</sup>١) ينظر: المواقف، الأيجي، ص٣٢٣. وشرح المقاصد، سعد الدين التفتاز اني، ٤ / ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) الماتريدية: فرقة كلامية، تنسب إلى أبي منصور الماتريدي، قامت على استخدام البراهين والدلائل العقلية والكلامية في محاججة خصومها من المعتزلة والجهمية وغيرهم، لإثبات حقائق الدين والعقيدة الإسلامية، مرت الماتريدية كفرقة كلامية بعدة مراحل، ولم تعرف بهذا الاسم إلا بعد وفاة مؤسسها أبو منصور (محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي)، نسبة إلى (ماتريد) وهي محلة قرب سمرقند في بلاد ما وراء النهر، ولد بها ولا يعرف على وجه اليقين تاريخ مولده، بل لم يذكر من ترجم له كثيراً عن حياته، أن كيف نشأ وتعلم، أو بمن تأثر، ولم يذكروا من شيوخه إلا العدد القليل مثل: نصير بن يحيى البخلي، وقيل نصر وتلقى عنه علوم الفقه الحنفي وعلوم المتكلمين. ينظر: إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين، الزبيدي، ٢٠٥٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت، محب الله بن عبد الشكور: عبد العلي محمد بن نظام الدين اللكنوي، ص٢٧.

<sup>(ُ°)</sup> ينظر: التقرير والتحبير : ابن أمير حاج، ٢/٠٠ . و فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت، محب الله بن عبد الشُكور، ص٢٨ . أصول الفقه الإسلامي ، د. زكي الدين شعبان، ص٢١٧ .

<sup>(</sup>٦) فُواتح الرحموت شُرح مسلم الثبوت ، محب الله بن عبد الشكور ، ٢٨/١.

<sup>(</sup>٧) التقرير والتحبير، ابن أمير حاج ٩٠/٢.

<sup>(</sup>٨) فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت ، محب الله بن عبد الشكور ، ٢٨/١ .

ومن خلال ذلك يتبين أن متقدمي الماتريدية يوافقون المعتزلة في القول بحسن الأشياء وقبحها بالظاهر ، ولكن لا يذهبون الى تحتيم العقاب كما تذهب المعتزلة لجواز العفو من الله سبحانه ، أما متأخروا الماتريدية فيذهبون للقول بما قالت به المعتزلة ولكنهم يخالفونهم في أنهما لايستلزمان حكماً من الله تعالى في العبد، بل يصير موجباً لاستحقاق الحكم من الحكيم الذي لا يرجح المرجوح ، فالحاكم هو الله تعالى، والكاشف هو الشرع، فما لم يحكم الله تعالى بإرسال الرسل وإنزال الخطاب ليس هناك حكم أصلاً، فلا يعاقب بترك الأحكام في زمان الفترة، ومن هنا فقد اشترطوا بلوغ الدعوة في تعلق التكليف بخلاف رأي المعتزلة(١).

ويذهب الماتريدية الى القول أن: (العقل آلة يعرف بها حسن الأشياء وقبحها، ووجوب الإيمان، وشكر المنعم، والمعرف والموجب في الحقيقة هو الله تعالى لكن بواسطة العقل)(٢).

لذا فإن الفرق بينهما يقع في التكليف، فعند المتأخرين تعتبر ذمة المكلف غير مشغولة بطلب شيء سواء كان فعلاً أو تركاً قبل ورود الشرع، ومتأخري الماتريدية يتفقون مع المعتزلة في أن أدراك العقول الصالحة لمناط الثواب أوالعقاب في بعض الأفعال، والأختلاف بينهما يقع في أن إدراك العقل للحسن والقبح لا يستازم الحكم قبل ورود الشرع في جميع الأفعال، سواء ما ظهر حسنه أو قبحه أو لم يظهر (٣).

ويتبين من ذلك أنّ الكلام عن دور العقل قبل ورود الشرع ، المراد منه أحكام الأفعال قبل بعثة الرسل في زمن اندراس الشريعة وجهل الأحكام عند الفترة بين رسالتين سماويتين ، مما يتطلب عدم معذورية الناس في هذا الزمن بسبب جهلهم لان العقل يستطيع أن يميز قبح الأشياء وحسنها، ولكن هل سيُؤاخذون على عدم إيمانهم بالمولى عزوجل ، أم على ترك العمل بالفروع ، لأنّ أحكام أفعال الناس زمن الفترة وردت فيها نصوص شرعية تكلّم عليها العلماء ولا علاقة لذلك بموضوع الأحكام قبل ورود الشرع .

والحاصل أنّ الخلاف في أحكام العقلاء قبل ورود الشرع لا ينبني عليه عمل، وهو مبحث كلامي افتراضي ذكره الأصوليون بوصفه امتداداً للخلاف الكلامي المتعلّق بأصل التحسين والتقبيح، ففائدته بالنسبة إلى الأصوليين تسديدية نظرية، لا عملية شرعية، لأنّ كل فريق يريد أن يثبت بهذه المسألة سداد موقفه الكلامي.

<sup>(</sup>١) فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت ، محب الله بن عبد الشكور ، ١٥/١ .

ر) البداية من الكفاية، نور الدين الصابوني، تحقيق، فتح الله خليف، الناشر، دار المعارف، ٩٦٩ م، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت ، محب الله بن عبد الشكور، ٢٦/١ ..

# المبحث الثاني: أثر علم الكلام في الأدلة المختلف فيها .

المطلب الأول: التحسين والتقبيح العقليين.

تعد مسألة التحسين والتقبيح العقليين من المسائل الكلامية المهمة، التي تتاولها علماء الكلام بشيء من الأهتمام، لأنها تلامس أدراكات العقل في تميز الأشياء، ونجد إن أوائل المتكلمين المسلمين بحثوا هذه القاعدة بشكل واسع وبحثوا فيها بحوثاً كثيرة، ( فقد أحتلت مسألة التحسين والتقبيح أهمية أصولية بالغة، تجاوزت الحدود وأنطلقت بذرة هذه المسألة من خلال تساؤلات عدة طرحتها أذهان المتابعين، فأنبثقت من ثم أشكاليات عدة حاسمة تجعل المتناورين في دائرة أستقطاب حادة )<sup>(١)</sup>، كونها مرتبطة بمبحث العدل الإلهي،الـذي رفعوا شعاره (المعتزلة والإمامية) (٢)، بينما لم يرفض الأشاعرة وأهل الحديث ذلك، لذا نجد أن العدلية استدلوا على عدالته وحكمته سبحانه وتعالى بأنه سبحانه حكيم لا يعبث، وعادل غير ظالم ولا يجور، وفي ظل هذاه الصراع ظهرت مسألة الحسن والقبح، ويُراد بذلك، أنّ العقل يُدرك بذاته حسن وقبح بعض الأفعال من غير الرجوع الى الشرع، فذهبت العدلية إلى القول بالتحسين والتقبيح العقليين، قال العلامة الحلّي: ( ذهبت الإمامية ومن تابعهم من المعتزلة إلى أنّ من الأفعال ما هو معلوم الحسن والقبح بضرورة العقل، ومنها ما هو معلوم بالاكتساب أنه حسن، أو قبيح، كحسن الصدق الضار، وقبح الكذب النافع. ومنها ما يعجز العقل عن العلم بحسنه أو قبحه فيكشف الشرع عنه كالعبادات) (٣)، وهو على خلاف ماقال به الأشاعرة من أن الحسن والقبح شرعيين، ( وهم القائلون بأن الحسن والقبح شرعيان، ولا حكم للعقل في حُسن الأُشياء وقبحها، فالحاكم بالحسن والقبح في جميع الأفعال إنما هو الشرع لا غير)(٤)، وقد دلت العديد من النصوص القرآنية على التحسين والتقبيح العقليين، وترتبت على ذلك ثمرات عديدة كوجوب المعرفة، والحكم بأن الله عادل لايجور بموجب حكم العقل في إثبات صفاته وأفعاله ، وبذلك اكتسبت المسألة مكانة كلامية متميزة ، لذا نرى أن المحقق الطوسي (ت٦٧٢هـ) عندما يتناول في بحوثه أفعاله سبحانه وتعالى، يقول: (الفعل إما حسن أو قبيح، والحسن أربعة، وهما عقليان للعلم بحسن الإحسان وقبح الظلم من غير شرع) (٥)، والعلامة الحلي(ت٧٢٦هـ) في شرح تجريد الاعتقاد يقول: (لما فرغ من إثباته تعالى وبيان صفاته، شرع في بيان عدله وأنه تعالى

<sup>(</sup>١) العقل العملي في اصول الفقه جذوره الكلامية والفلسفية ، ميثاق العسر، ط١،مركز الحضارة ،بيروت ، ٢٠١٢، ص ٧٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر:الإمامة:تعريف بمصادر الإمامة عند الإسلاميين،عبد الجبار الرفاعي، مُجلّة تراثنا،السنة الخامسة، العدد ١، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٣) نهج الحق وكشف الصدق، العلامة الحلي، ص ٨٢ - ٨٥

<sup>(</sup>٤) المراجعات، عبد الحسين شرف الدين، ص٢١٢. (٥) كشف المراد، العلامة الحلى تحقيق حسن زاده الأملى، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ط٢٧٨.١٠ ص٢٧٩.

حكيم لا يفعل القبيح ولا يخل بالواجب وما يتعلق بذلك من المسائل، وبدأ بقسمة الفعل إلى الحسن والقبيح، وبين أن الحسن والقبح أمران عقليان وهذا حكم متفق عليه بين المعتزلة) (١)، وهو مما يؤكد على أن مسألة الحسن والقبح لها القابلية في حل الكثير من الأشكالات في المسائل الكلامية (٢)، ومن أوغل البحث في المسائل الكلامية، للإسلاميين يجد أن المسألة أصبحت أساساً لمعرفة أفعاله سبحانه وتعالى (٣).

# أولاً: تعريف الحسن والقبح لغةً وأصطلاحاً

# أ . الحسن والقبح لغةً

1. الحُسْن لغة : جاء في لسان العرب (الحسن ضد القبيح وهو بالضم الجمال) (أ)، وقيل أيضاً: (الحُسْن عبارة عن كل مبهج مرغوب فيه، وذلك ثلاثة أضرب: مستحسن من جهة العقل، ومستحسن من جهة الحُسْن) (٥).

7. القبح لغة: اماالقبح فيكون ضد الحسن، والقبيح ما ينافر الطبع ويكون في صورة وفعل، "ويفتح قبح ككرم" يقبح "قبحاً" بالضم "وقبحاً" بالفتح "وقباحاً" كغراب "وقبوحاً" كقعود، وقباحة كسحابة، "قبوحة" بالضم "فهو قبيح" من قوم قباح وقباحي<sup>(1)</sup>، (وهو نقيض الحسن عام في كل شيء وفي الحديث: (لا تقبحوا الوجه) معناه لا تقولوا إنه قبيح فإن الله تعالى مصوره وقد أحسن كل شيء خلقه، وقيل أي لا تقولوا قبح الله وجه فلان)<sup>(۷)</sup>، و (الحسن ما يستحق فاعله الذم عقلا) والقبيح على ما يستحق فاعله الذم عقلا).

# ب. الحسن والقبح في الأصطلاح ويكون بأتجاهين:

ماقاله فيه علماء (الكلام) العقيدة ، والمقصود منه الاصطلاح العقائدي والذي يدخل في مفهوم علم الكلام، وهو:

<sup>(</sup>١) ينظر: كشف المراد، العلامة الحلى ص٢٧٩.، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر، ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: نهج الحق وبيان الصدق ،العلامة الحلي، علق عليه عين الله الحسني الأرموي، منشورات دار الهجرة ، ص٨٥-٨٩.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب ، ابن منظور ، ٦٣٨/١ .

<sup>(</sup>٥) المفردات في غريب القران ، الراغب الأصفهاني ، ص١١٨. وتاج العروس ، الزبيدي ، ١٧٥/٩.

<sup>(</sup>٦) تاج العروس ، الزبيدي ، دراسة وتحقيق : علي شيري ، الناشر : دار الفكر بيروت لبنان ١٤١٤هـ ، ٢٠١/٢ .

<sup>(</sup>٧) لسان العرب ، ابن منظور ، ٢/٢٥٥ .

<sup>(</sup>٨) العدل عند مذهب أهل البيت، علاء الحسون ، ص ٣٧ ، ٤٤-٤٨ ،

\* في معنى الحُسن: (هو ما أذن فيه الشارع إما بإيجابه والمنع من تركه وهو الواجب وأما بطلب فعله مع عدم العقاب على تركه وهو المندوب، وإما بإباحته وهو المباح فالحسن يشمل الواجب والمندوب والمباح)(۱)، وذكروا له تعريفين، وهما:

التعريف الأول: هو الفعل الذي لا يستحق فاعله الذم (٢).

التعريف الثاني: هو الفعل الذي يستحق فاعله المدح (٣).

\* في معنى القبح: هو ما لم يأذن فيه الشارع، أي ما نهى الله سبحانه وتعالى عنه نهى تحريم أو كراهه فيشمل المحرم والمكروه (أ)، وهو (الفعل الذي يستحق فاعله الذم، بشرط أن يكون فاعله عالما بقبح ما يفعله، أو متمكنا من العلم به، ولم يكن أي اضطرار إلى فعله) (٥).

ويخرج منها فعل البهائم ، كونه لا يوصف بحسن ولا قبح، أما فعل الصبي فأنه مختلف فيه، وفعل الله سبحانه وتعالى حسن باتفاق<sup>(1)</sup>، وان اختلف القول في تعليل حسنه.

أما الأشاعرة فقالت: فعله حسن لأنه المالك على الإطلاق فيتصرف في ملكه كيفما يشاء(

والمعتزلة: بل لأنه لا يفعل إلا ما هو حسن في نفسه فلا يفعل القبيح عقلاً لعلمه بقبحه، وإذا كان عالماً بقبح القبيح، فلا يمكن أن يفعله.

وفي شرح الأصول الخمسة يقول القاضي عبد الجبار المعتزلي: (هو أنه تعالى عالم بقبح القبيح ومستغن عنه، عالم باستغنائه عنه، ومن كان هذا حاله لا يختار القبيح بوجه من الوجوه) (^).

## ثانياً: أدلة إثبات الحسن والقبح العقليين في القرآن الكريم

من خلال التدبر في آيات الذكر الحكيم، نجد أن هناك من الآيات القرآنية تأمر بالحسن وتنهي عن القبيح وتدل بظاهرها على قدرة العقل البشري بذاته على إدراك حسن الأفعال وقبحها، ومنها:

١. قوله تعالى: ﴿ هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ﴾ (٩) .

<sup>(</sup>١) شرح المواقف، الشريف الجرجاني، ١٨١/٨ . وشرح المقاصد، التغتاز اني، ١٤٨/٢ .

<sup>(</sup>٢) الذريعة إلى أصول الشريعة، السيد المرتضى ٢٠/ ٦٣٥.

<sup>(</sup>٣) قواعد المرام، ميثم البحراني ، ص ١٠٤

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح المواقف، الشريف الجرجاني، ١٨١/٨. وشرح المقاصد، التفتاز اني، ١٤٨/٢.

<sup>(°)</sup> تقريب المعارف، حمزة بن علي الحلبي، ص ٩٨. (٦) ينظر: الأربعين في أصول الدين: الرازي،تحقيق احمد حجازي السقا، الناشر مكتبة الكليات الازهرية – القاهرة ، طـ٧١٤٠٦/ه، ص٢٤٦. وشرح المواقف، الشريف الجرجاني، ١٨١/٨.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الإرشاد، الجويني، ص ٣٨١-٣٨٢. وشرح المقاصد، التغتاز اني، ١٥٣/٢.

<sup>( / )</sup> يُر و الأصول الخمسة ، القاضي عبد الجبار ، ص ٣٠٢ . ( ٨

<sup>(</sup>٩) سورة الرحمن الآية ٦٠.

في الآية الشريفة أستفهام إنكاري هنا يفيد (التأكيد)، وهو ماأكده الطباطبائي في الميزان، أن قوله تعالى: ﴿هَلْ جَرَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ﴾، (أستفهام إنكاري في مقام التعليل لما ذكرمن إحسانه تعالى عليهم بالجنتين و ما فيهما من أنواع النعم والآلاء فيفيد أنه تعالى يحسن إليهم هذا الإحسان جزاء لإحسانهم بالخوف من مقام ربهم)(۱).

٢. قوله تعالى: ﴿وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).
 يأمُرُ بالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

يرى إنَّ في ظاهر الآية المباركة: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَالُمُرُ بِالْفَحْشَاءِ ﴾، هو أن الله تعالى نهى عن الفحشاء، لقبح الفحشاء، لقبح الفحشاء في نفسها، لا أن تكون الفحشاء قبيحة بعد نهي الله تعالى عنها(٣).

٣ . قوله تعالى: ﴿أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ • مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ ( أَ

تفيد هذه الآية إن التفريق بين المحسن والمسئ هو قاعدة عقلية ثابتة، ويستقبح التساوي بينهما، وقد جعل الله سبحانه وتعالى في هاتين الآيتين القضاء والحكم إلى (العقل)، مما يدل على القدرة للعقل على تمييز الحسن من القبيح في هذه القضايا(٥).

٤ . قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ﴾ (١) .

تبين الآية أن الشريعة تُحرّم ما يكون قبيحا في نفسه، والفاحشة هي فعل أوخصله قبحت بالفطر السليمة وقدرت العقل الراجح على تميّز بين الصح والخطأ، والحسن والقبيح، والضار والنافع (٧).

٥. قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ لُقُمَانُ لِإِبْنِهِ وَهُو يَعِظُهُ يَا بُنَيَ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشّرك لَطُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (^)، يتبين من سياق هذه الآية المباركة إن تقبيح الشرك وأنّه ظلم عظيم ، يدل على أن أستقباح هذا الفعل تابع لملك عقلي وهو قبح الظلم، فالشرك فعل قبيح لأنه ظلم، والظلم قبيح لذاته (٩).

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان ، محمد حسن الطباطبائي ، الناشر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٤١٧ه، بيروت- لبنان، ٩/١٩٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الميزان، ٨/ ٥٩.

 <sup>(</sup>٤) سورة القلم الآية: ٣٥ - ٣٦.
 (٥) ينظر العدل عند مذهب أهل البيت، ص ٦٦ - ٦٧.

<sup>(</sup>٦) سُورَة الأعراف الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>۷) ينظر: تفسير المنار،محمد رشيد رضا، ۸/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٨) سورة لقمان الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٩) ينظر: العدل عند مذهب أهل البيت، علاء الحسون ، ص ٦٦.

٦- قوله تعالى: ﴿اللَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ اللَّهِٰيَ اللَّهِٰيَ اللَّهُمْيِّ اللَّهُمْيِّ اللَّهُمْيِّ اللَّهُمْ مَعْتُوبَا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ يَالْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطّيّبَاتِ وَيُحَرّمُ عَلَيْهِمُ الْخُبَائِثَ ﴾ (١).

يقول محمد رشيد رضا: (إن (المعروف) هو ما تعرف العقول السليمة حسنه، وترتاح له القلوب الطاهرة لموافقته للفطرة الإنسانية، وإنَّ (المنكر) هو ما تعرف العقول السليمة قبحه، وتشمئز منه القلوب الطاهرة لمنافرته للفطرة الإنسانية، وأما تفسير (المعروف) بما أمرت به الشريعة، وتفسير (المنكر) بما نهت عنه الشريعة، فهو من قبيل تفسير الماء بالماء)(١).

٧ . قوله تعالى: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْتَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ (٣) .

(إستعملت الآية أسلوباً مؤثّراً آخر لإيقاظ هذه الفئة وتنبيهها ، وهذه العبارة الموجزة والعميقة تبيّن واحداً من أقوى الأدلّة على البعث وحساب الأعمال والجزاء، وتعني أنّ الحياة الدنيا تصبح عبثاً إن لم تكن القيامة والمعاد) (٤).

لإِنَّ هذه الآية تحاول تذكير منكري القيامة، وتبين أن إنكار القيامة يلزم على كونه سبحانه وتعالى عابثا في خلقه للإنسان، وهذا العبث قبيح عندهم، وكونه جل جلاله منزّها عن فعل القبيح، وهؤلاء المنكرين لم يؤمنوا بالرسالة، فيكون اعترافهم بقبح العبث<sup>(٥)</sup>.

ثالثاً: إطلاقات الحسن والقبح عند علماء الأصول وتحرير محل النزاع.

### الأول: إطلاقات الحسن والقبح

يمكن القول إن للحسن وللقبح إطلاقات ثلاثة كما نص عليه سائر الأصوليين(١)، وهي:

1. الحسن وملائمة للطبع ووافقه، والقبيح ما خالف الطبع ونافره، كقولنا شكر المنعم، وإغاثة اللهفان، وانقاذ الغرقى، والهلكى حسن، والقول بأن إزهاق النفس، وإيلام البريء، والكفر بالمنعم، وأخذ الأموال بالباطل قبيح.

٢. يطلق الحسن بمعنى صفة الكمال، والقبيح بمعنى النقص، كأن يقال: العلم حسن، والجهل قبيح، فإن معناه العلم كمال النفس، والجهل نقص لها.

سورة الأعراف الآية: ١٥٧.

<sup>(</sup>۲) تفسیر المنار، محمد رشیدرضا، ۹/ ۹۳.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون الآية : ١١٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير الأمثل ، مكارم الشيرازي، ٥٢٨/١٠.

<sup>(°)</sup> ينظر: العدل عند مذهب أهل البيت، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المستصفى، الغزالي ، ٥٦/١ والأحكام في أصول الأحكام ،الآمدي، ٧٣/١ .

٣. الحسن ما يترتب الثواب على فعله، والقبيح ما يترتب العقاب على فعله، أوبعبارة أخرى الحسن ما يترتب على فعله المدح عاجلاً، والثواب آجلاً، والقبيح ما يترتب على فعله الذم عاجلا، والعقاب آجلاً.

وجاء في تنقيح الفصول: (حسن الشيء وقبحه يراد بها ما يلائم الطبع أو ينافره، كإنقاذ الغرقى، وأتهام الأبرياء، وكونها صفة كمال أو نقص نحو العلم حسن والجهل قبيح، أو كونه موجباً للمدح، أو النذم الشرعيين. والأولان عقليان اجماعاً، والثالث شرعي عندنا لا يعلم ولا يثبت إلا بالشرع، وعند المعتزلة هو عقلي لا يفتقر إلى ورود الشرائع)(۱).

وقال الإسنوي(ت٢٧٧ه): (اعلم أن الحسن والقبح قد يراد بهما ملائمة الطبع ومنافرته كقولنا انقاذ الغرقى حسن، وأخذ المال ظلماً قبيح، وقد يراد بهما صفة الكمال،وصفة النقص كقولنا العلم حسن والجهل قبيح ولا نزاع في كونهما عقليين، وإنما النزاع في الحسن والقبيح بمعنى ترتب الثواب والعقاب)(٢).

ومن قال: (اعلم أن الحسن والقبيح قد يراد بهما كون الشيء ملائماً للطبع ومنافراً، أو كون الشيء صنفة كمال أو صنفة نقص، كقولنا: العلم حسن والجهل قبيح، وبهذا التفسير لا نزاع في كونهما عقليين، إنما النزاع في كون الفعل متعلق الذم عاجلاً والعقاب آجلاً) (٣).

ومن حاول توضيح ذلك بقوله: (وليس النزاع في الحسن والقبح بمعنى صفة الكمال والنقص كالعلم والجهل، وبمعنى الملائمة للغرض وعدمها، كالعدل والظلم، وبالجملة كل ما يستحق المدح أو الذم في نظر العقول ومجاري العادات، فإن ذلك يدرك بالعقل ورد الشرع به أم لا، وإنما النزاع في الحسن والقبح عند الله تعالى بمعنى استحقاق فاعله في حكم الله تعالى المدح أو الذم عاجلاً والثواب والعقاب آجلاً ومبنى التعرض للثواب والعقاب)(1).

وللغزالي (ت٥٠٥ه) رأي بهذا الأمر فقال: (فإن الاصطلاحات في إطلاق لفظ الحسن والقبح مختلفة، فلا بد من تلخيصها والاصطلاحات فيه ثلاثة (٥):

<sup>(</sup>١) تنقيح الفصول، أحمد بن إدريس القرافي، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات بدار الفكر،ط/ ١٤٢٤ ، ص٨٨ .

<sup>(</sup>٢) نهاية السول،الإسنوي، ٢٥٨/١

 <sup>(</sup>٣) الإبهاج ، بن عبد الكافي السبكي، الناشر ، ١٣٥/١
 (٤) شرح المقاصد، التفتاز اني، ١٨٢/٨ . وشرح المواقف، الشريف الجرجاني، ١٨٢/٨ .

<sup>(</sup>٥) المستصفى ، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، ٥٦/١ - ٥٠ .

أولاً: المشهور العامي وهو أن الأفعال تنقسم إلى ما يوافق غرض الفاعل وإلى مايخالفه وإلى ما لا يوافق ولا يخالف، فالموافق يسمى حسناً والمخالف يسمى قبيحاً، والثاني : يسمى عبثاً وعلى هذا الاصطلاح إذا كان الفعل موافقاً لشخص مخالفاً لآخر فهو حسن في حق من وافقه قبيح في حق من خالفه حتى إن قتل الملك الكبير يكون حسناً في حق أعدائه قبيحاً في حق أوليائه وهؤلاء لا يتحاشون عن تقبيح فعل الله تعالى إذا خالف غرضهم ، فإطلاق اسم الحسن والقبح على الأفعال عند هؤلاء كإطلاقه على الصور، فمن يستحسن صورة أوصوت شخص قضى بحسنه، ومن يستقبحه قضى بقبحه ، ورب شخص ينفر عنه طبع ويميل إليه فيكون حسناً في حق هذا قبيحاً في حق ذاك ، فالحسن والقبح عند هؤلاء عبارة عن الموافقة والمنافرة.

ثانياً: التعبير بالحسن عما حسنه الشرع بالثناء على فاعله فيكون فعل الله تعالى حسناً في كل حال، خالف الغرض أو وافقه ويكون المأمور به شرعاً ندباً كان أو إيجاباً حسناً والمباح لا يكون حسناً.

ثالثاً: التعبير بالحسن عن كل ما لفاعله أن يفعله فيكون المباح حسناً مع المأمورات وفعل الله تعالى يكون حسناً بكل حال، وهذه المعاني الثلاثة كلها أوصاف إضافية، وهي معقولة ولا حجر على من يجعل لفظ الحسن عبارة عن شيء منها فلا مشاحة في الألفاظ).

#### الثاني: تحرير محل النزاع

المعنى الأول والثاني للحسن والقبح لا خلاف بين العلماء في أنهما عقليان وأن العقل يدركهما ويحكم بهما.

أما الحسن والقبح بالمعنى الثالث، فإنه موضع خلاف بين السلفية والأشاعرة والمعتزلة والشبعة.

فهناك من يقول إن العقل غير مستقل بأدراك الأحكام وفق قاعدة التحسين والتقبيح العقليين ولم يؤمن بصحتهما، فمذهبه أن الحسن ماحسنه الشرع، والقبيح ما قبحه الشرع، وليس للعقل استقلال في إدراك شيء من ذلك، وليس للفعل في نفسه عندهم صفة حسن ولا قبح، وانما هذا الوصف يوجد له من حكم الشارع نفسه ".

ومن ذهب إلى أن العقل يستقل بإدراك الأحكام من غير توقفها على تعريف الشارع لها إما بالنص أوبالأمارة، وفق قاعدة التحسين والتقبيح العقليين، ولهذه الخاصية رأيان، وهما:

<sup>(</sup>١) ينظر:شرح المقاصد، سعد الدين التفتاز اني ، ١٤٨/٢. وشرح المواقف، الجرجاني، ١٨٢/٨.

• السرأي الأول: إنَّ الفعل الحسن هو الفعل الذي يستحق فاعله المدح، و لاشك أن مدح الله تعالى يتبعه في الآخرة إثابة فاعل الفعل الحسن، وإنَّ الفعل القبيح هو الفعل الذي يستحق فاعله الذم، ولا شك أن ذم الله تعالى يتبعه في الآخرة معاقبة فاعل الفعل القبيح.

ولهذا ذكر أغلب علماء الإمامية في تعريفهم للحسن والقبح: (الحسن) ما يستحق فاعله المدح عاجلا والثواب آجلا(۱)، و (القبيح) ما يستحق فاعله الذم عاجلا والعقاب آجلا(۱).

• الحرأي الثاني: إنَّ الثواب والعقاب الآخروي أمر غير لازم للحسن والقبح، لأن شرط حصول فاعل الفعل الحسن على الثواب هو: إيمانه بالله وقصده للقربة ونحوها، وشرط حصة لفاعل الفعل القبيح على العقاب هو: عدم وجود العفو والشفاعة الإلهية، وعدم مبادرة فاعل القبيح إلى التوبة ونحوها، فلا ربط للعقاب والثواب بالمدح والذم، ولهذا قال الشيخ محمد حسن المظفر:إدخال كلمة الثواب والعقاب في تعريفهما (أي: تعريف الحسن والقبح) خطأ ظاهر (٣).

## ثالثاً: أوجه الاختلاف بين العدلية والأشاعرة في الحسن والقبح

هناك أختلافات بين العدلية والأشاعرة في مسألة حسن وقبح الأفعال، نورد منها:

الأول: بأعتبار إن أفعال الحسن أو القبح ذاتية ، أهو هي مجرد صفات اعتبارية لكل الأفعال، بحيث إن هذه الصفات تكون في حالة الاتفاق عليها أو في حالة زوال هذا الاتفاق.

1. رأي الأشاعرة: تقول الأشاعرة ان الحسن والقبح مجرد صفات اعتبارية لجميع الأفعال، لأن الأفعال كلها سواسية ليس شئ منها في نفسه حسنا أو قبيحا بحيث يقتضي مدح فاعله وثوابه، ولاذم فاعله وعقابه، وإنما صارت كذلك بوساطة أمر الشارع بها ونهيه عنها(٤).

Y. رأي العدلية فترى إنَّ من الأفعال ما هي حسنة في ذاتها، وإنَّ من الأفعال ما هي حسنة في ذاتها، وإنَّ من الأفعال الأفعال ما هي قبيحة في ذاتها، ويكون الشارع عند تحسينه أو تقبيحه لهذه الأفعال كاشفا لحسنها أو قبحها لا موجبا وسببا لها(٥).

الثاني: في أستطاعة العقل الذاتيه بأدراك الأفعال ، من دون الرجوع إلى الشرع في أدراكها واكتشاف حسنها وقبحها.

<sup>(</sup>١) ينظر: النافع يوم الحشر، مقداد السيوري(ت٢٦٨ه)، ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إرشاد الطالبين، مقداد السيوري ، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: دلائل الصدق، محمد حسن المظفر ، ١/ ٣٦٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المواقف، الإيجي، ٣ /٢٧٠. (٥) ينظر: العدل عند مذهب أهل البيت، علاء الحسون ، ص ٤٩-٥٠.

1. رأي الأشاعرة: إن العقل لايستطيع ذلك أبدا، ولا حكم للعقل في حسن الأشياء وقبحها (١).

٢. رأي العدلية: أستطاعت العقل إدراك حسن وقبح الأفعال في موارد معينه:

أ. بالضرورة والبداهة ، فإنه يدرك العقل حسن وقبح بعض الأفعال بالضرورة والبداهة، ومثاله: حسن العدل وشكر المنعم، وقبح الظلم وكفران المنعم.

ب. بالتفكر والتأمل ،أمكانية العقل في أدراك حسن وقبح بعض الأفعال بالتفكر والتأمل، ومثاله: حسن فعل أمر الشرائع وقبح تركها.

ج. بما يحسنه ويقبحه الشرع، لايمكن للعقل سبيل لمعرفة هذا الحسن والقبح إلا عن طريق تحسين وتقبيح الشارع، فلا يدرك العقل حسن وقبح جملة من الأفعال لا بالضرورة ولا بالتفكر وبالتأمل، ومثاله: تحسين الشارع صوم شهر رمضان، وتقبيحه صوم يوم عيد الفطر (٢).

الاختلاف الثالث: خاصية الأوامر والنواهي من الشرع ، في أنها هي السبب في حسن وقبح الأفعال، أم إن هذه الأوامر والنواهي أفعال لها حسن وقبح ذاتي بحيث يكون تحسين وتقبيح الشارع لها وسيلة للكشف عن الحسن والقبح الذي تتصف به ذاتياً .

فهناك من ذهب إلى أن العقل يستقل بإدراك الأحكام من غير توقفها على تعريف الشارع لها إما بالنص أو بالأمارة ، وفق قاعدة التحسين والتقبيح العقليين .

ومن يقول إن العقل غير مستقل بأدراك الأحكام وفق قاعدة التحسين والتقبيح العقليين ولم يومن بصحتهما، فمذهبه أن الحسن ماحسنه الشرع، والقبيح ما قبحه الشرع، وليس للعقل استقلال في إدراك شيء من ذلك، وليس للفعل في نفسه عندهم صفة حسن ولا قبح، وإنما هذا الوصف يوجد له من حكم الشارع نفسه ").

1. رأي الأشاعرة: قالوا: الأمر والنهي عندنا من موجبات الحسن والقبح لجميع الأفعال بمعنى: أن الفعل أُمر به فحَسُن، ونُهي عنه فقَبُح (٤).

Y. رأي العدلية: ان بعض الأفعال لها حسن وقبح ذاتي، فلا يكون أمر الشرع بها ونهيه عنها (موجبا وسببا) لحسنها وقبحها، وانما يكون أمر الشرع بها ونهيه عنها (كاشفا ومبينا) لحسنها وقبحها الذاتي، أي أن الفعل حسن بذاته، فلهذا أمر به لا لانه أمر به فأصبح حسنا، وكذلك الحال في الفعل القبيح<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر: المواقف، عضد الدين الإيجي، ٣/ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: قواعد المرام، ميثم البحراني ، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح المقاصد، التفتار اني، ١٤٨/٨. وشرح المواقف، الشريف الجرجاني، ١٨٢/٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح المقاصد، التفتاز اني ، ٢٨٣/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: العدل عند مذهب أهل البيت، علاء الحسون ، ص ٥٢.

رابعاً: أدلة المثبتين والمنكرين للتحسين والتقبيح .

## أ. رأي العدلية في الحسن والقبح العقليين

يعد العقل البشري الذي فضل الله سبحانه وتعالى على الكثير من المخلوقات ، لما تميز به من صفات وقدرته الذاتيه على إدارك حكم الأفعال من (حُسن) أو (قبح) بغض النظر أو من دون الاستعانة بحكم الشرع، ويكون الشرع عند تحسينه وتقبيحه لهذه الأفعال كاشفا عما يدرك العقل ومرشدا إليه، وليس للشرع في هذه الأفعال أن (يُحسّن ما هو قبيح ذاتا أو يُقبّح ما هو حسن ذاتا)، ولهذا فان الشك بالنبوة يؤدي إلى الشك بقبح أكل أموال الربا دون الشك بقبح الظلم (۱).

قال الإمام الصادق عليه: (( بالعقل عرف العباد خالقهم... وعرفوا به الحسن من القبيح))(٢).

قال العلامة الحلي: ذهبت الإمامية ومن تابعهم من المعتزلة إلى أن من الأفعال ما هو معلوم الحسن والقبح بضرورة العقل<sup>(٦)</sup>.

## ب. أدلة المثبتين التحسين والتقبيح العقليين

الأول: العقل يحكم بالبداهة بحسن بعض الأفعال ذاتا ولنزوم العمل بها، ويحكم بقبح البعض الآخر من الأفعال ذاتا ولنزوم الانتهاء منها، ومثاله: أننا نعلم بالضرورة أن الأنسان لو خُير بين العدل والظلم، ولم يكن لهذا الشخص أي علم بموقف الشرائع السماوية ، فمن المؤكد أنه سيختار العدل قطعاً، وذلك لأن العدل حسن والظلم قبيح هو بديهي وذاتي وبالضرورة عقلا(2).

الثاني: من يعتقد إن الحسن والقبح شرعيين، لما حكم بهما أولئك الذين ينكروا الشرائع، ونرى حتى غير المتدينين على اختلاف أنتماءاتهم يصفون بعض الأفعال بالحسنه، ويكونون ملزمين بفعلها، ومن يرى أن بعض الأفعال الأخرى قبيحه ولابد من تركها، لحكم العقل في تحسينه وتقبيحه للفعل من غير أي أثر للحكم الشرعي في الحسن والقبح والالتزام بالفعل والترك، ومثاله: وهؤلاء يُحسّنوا أداء الأمانة والصدق النافع والوفاء بالعهد، ويقبّحون الظلم والخيانة والكذب الضار وكذلك نقض العهد).

الثالث: لابد من الأعتقاد بالحسن والقبح العقلي هو السبيل الدافع لإثبات صحة الحسن والقبح الشرعي، ولا يمكن إثبات التحسين والتقبيح مطلقا من دون الاعتقاد بالتحسين والتقبيح العقلي،

<sup>(</sup>١) ينظر: العدل عند مذهب أهل البيت، علاء الحسون ، ص ٥٤ - ٥٥.

 <sup>(</sup>٢) الكافي، محمد يعقوب الكليني، ١/ ٢٩، ح ٣٥.
 (٣) بنزل، نب المقى الملادة المام محمد ...

<sup>(</sup>٣) ينظر: نهج الحق، العلامة الحلي ، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المسلك في أصول الدين،المحقق الحلي ، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: كشف المراد، العلامة الحلي ، ص ٤١٨.

لإنَّ إنكار حسن وقبح العقل يلزم إنكار تحسين العقل العدل وتقبيحه الظلم ، مما يؤدي إلى عدم الثقة بما حسنه والشرع وقبحه ، وتكون النتيجة عدم الاطمئنان بصحة تحسين وتقبيح الشرع، والنتيجة: إنَّ الجزم بعدم كذب الشرع هو رهن بحكم العقل، وهذا ما يثبت الحسن والقبح العقلي<sup>(۱)</sup>.

الرابع: حاجة الناس الى المعجزة التي تعتبر الوسيلة التي يثق بها الناس بما جاء به الأنبياء وصدق دعواهم ، بحيث لا يكون هذا الوثوق إلا بعد الاعتقاد بالتحسين والتقبيح العقلي،وفق قاعدة (إنَّ إعطاء الله المعجزة للكاذب في دعوة النبوة قبيح ذاتا)، لان الله سبحانه وتعالى لا يفعل القبيح والحسن بأعطاء المعجزة للصادق في دعوة النبوة وليس للكاذب، لأن إنكار الحسن والقبح العقلى تتسد به أبواب معرفة النبى الصادق وتمييزه هن الكاذب).

الخامس: حاجة الأنبياء الى أثبات رسالاتهم من خلال مخاطبة العقل ، فلو لم يكن الحسن والقبح عقليين ، لما أستطاع الأنبياء من إثبات صحة دعواهم ، وللزم الأمر توجّه الناس بالبحث والنظر وضرورة تعرّف الخلق على الله تعالى، وعليه فإن وجوب التوجه بالبحث والنظر ، ووجوب معرفة الله تعالى سبحانه وتعالى ووجوب إتباع النبي هي من الأمور العقلية لا الشرعية (٢).

السادس: إذا كان من يرى إن الحسن ما حسنه الشرع ، والقبيح ما قبحه الشرع ، فليس هناك فرق بين (العدل والظلم) ، إذا كان الظلم غير قبيح ذاتا، بل يكون الظلم حسنا فيما لو أمر الله تعالى به، ويكون الظلم قبيحا فيما لو نهى الله تعالى عنه، وهذا باطل بالضرورة(٤).

السابع: عدم أستناد الحسن والقبح إلى الشرع فقط، إذ لم يكن فرق بين ما عُلم قبحه من الشرع، وما عُلم قبحه من العقل، ولكن نجد أنَّ الشخص الذي يشك بالشرع فهو يشك في قبح ما علم قبحه من العقل ذاتاً كقبح الظلم والخيانة (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر:مناهج اليقين،العلامة الحلي(ت٧٢٦ه)، ، ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: غنية النزوع، حمزة بن علي الحلبي، ٧١/٢ - ٧٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: كشف الفوائد، العلامة الحلي، ص ٢٤٩.

ر ) ينظر: نهج الحق، العلامة الحلي (ت٢٢٧ه)، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: إشراق اللاهوت، العبيدلي، ص ٣٠٧.

#### المطلب الثاني: حجية القياس

من المسائل الأصولية المختلف فيها بين المذاهب الإسلامية (مسألة حجية القياس)، حيث ذهب بعضهم إلى حجيته واعتباره ، بينما صار البعض الآخر إلى خلاف ذلك، وقد ذكرت كل طائفة منهم أدلة على إثبات أو نفي حجيته، غير أن الملفت أن كلا الطائفتين قد تمسكت بأدلة كلامية لإثبات ما تدّعيه. فمثلاً: قال جمع من أنصار القياس: إن من جملة خصائص الشريعة جامعيتها وشمولها لجميع مجالات حياة الإنسان، في حين أن نصوص الكتاب والسنة محدودة، فلو أردنا الإجابة عن جميع الوقائع التي تحدث في حياة الإنسان على طول الزمن، من خلال الرجوع إلى ظواهر الكتاب والسنة فقط، دون اللجوء إلى القياس، سنجد أن ظواهر الكتاب والسنة أو وافية في تلبية هذه الحاجة الماسة، وعليه لا بد من الذهاب إلى ما هو أبعد من ظواهر ألفاظ الكتاب والسنة، والبحث عن العلة الواردة في الكتاب والسنة، من خلال أصول وقواعد أخرى، كالقياس مثلاً، وتعديتها إلى الفروع والحوادث الواقعة والأمور المستحدثة، وصولاً إلى حكمها(۱).

كما قال بعض أنصار حجية القياس: إن الغاية من تشريع الأحكام رعاية مصالح الإنسان، إذ لم يشرع الله حكماً من دون مصلحة. وقد وردت أحكام كثيرة في الكتاب والسنة، ولكن مع ذلك لم ترد فيهما أحكام بعض الوقائع. فعندما نجد واقعة غير منصوصة الحكم، مثل: (النبيذ)، تشترك مع واقعة منصوصة، مثل: (الخمر)، في علة الحكم، وهو (الإسكار)، كان مقتضى الحكمة والعدالة أن يجعل الله حكم النبيذ مساوياً لحكم الخمر (٢).

واعتمد المنكرون للقياس على الاستفادة من أنواع من الأدلة الكلامية. فقال بعضهم: إن رعاية الأصلح وتجنب المفسدة واجبة على الله تعالى، وهذا أصل كلاميً، في حين أن اعتبار القياس ليس من الأصلح في شيء، بل فيه مفسدة أيضاً؛ لما يترتب عليه من التبعات والمفاسد، كالاختلاف في الدين وما إلى ذلك(٣).

واستدل بعض آخر بأن دليل الحكم الشرعي إما أن يستنبط من مصادر الدين (الكتاب والسنة) بشكل مباشر، أو أن يثبت الكتاب والسنة دليليته في مرتبة سابقة، في حين أن القياس ليس من الكتاب أو السنة، ولم يقم دليل من الكتاب والسنة على حجيته (1).

<sup>(</sup>١) ينظر : المعتمد في أصول الفقه، أبو الحسين البَصْري المعتزلي (ت ٤٣٦هـ)، تحقيق: خليل الميس، ٢/ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) يَنظر :مصادر التشريع في ما لانصٌ فيه،عبد الوهابُ خلاف، صُ ٢٩؛ وآراء المعتزَّلة الأُصولية،علي الضويحي، ص ٣٨٣.

<sup>(</sup>٣ُ) ينظر : اعلام الموقعين ، ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ)، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، الناشّر: دار الكّتب العلمية – بيروت، ط١/ ٤١١ اهـ، ١/ ٢٢٨؛ والمستصفى، للغزالي،ص ٢٨٣، فقد نقل ذلك، وقام بنقده.

<sup>(</sup>٤) ينظر : اعلام الموقعين ، ابن قيم الجوزية (ت ٥٥١هـ)، ٢٣٤/١.

وهناك من استدل بجامعية الشريعة وشمول الكتاب لجميع حوادث الحياة، وقال: إن من المسلَّمات الكلامية جامعية الشريعة وشمولها لكافة حياة الإنسان، وبذلك نصل إلى كفاية الكتاب والسنة، وعدم اعتبار أي مصدر آخر في عرضهما (١).

#### المطلب الثالث: حجية الخبر الواحد

من المسائل المهمة والتي لها أرتباط مباشر في عمل الأصوليون، وتداولها الكلاميون قبلهم بأعتبارها إحدى المسائل المهمة في علم الأصول، هي مسألة حجية (خبر الواحد)، حيث تم بحثها منذ تأسيس هذا العلم. فذهبت جماعة إلى القول بحجية الخبر الواحد، بينما نجد جماعة أخرى ذهبت إلى خلاف ذلك. وهذا الأمر لايخلو من تدخل عوامل متعددة في عدم القول باعتبار حجية خبر الواحد.

ولا يمكن التغاضي عن المسائل الاعتقادية وعن دور علم الكلام في هذا الجانب ، لذا نجد ان العلماء اختلفوا في أقوالهم باعتبار حجية خبر الواحد:

- ١. منهم من قال بعدم حجِّية خبر الواحد في المسائل الاعتقادية مطلقاً $(^{7})$ ، وهو قول الأكثر $(^{7})$ .
  - ومن قال بحجِّية خبر الواحد في المسائل الاعتقادية (<sup>1</sup>).
  - ٣. وهناك من قال بحبية خبر الواحد عند التطابق مع الحكم العقلي (٥).

واستدلّ أصحاب القول الأول بالإجماع ، وهو عدم جواز الاستدلال بالخبر الواحد في أصول الدين اتفاقاً وهو ما يظهر من كلم الشيخ في العدة (١)، إلا أن هناك كثيراً من العلماء مخالف لهذا الإجماع ، فمنهم الكثير من يستدلّ بأخبار الآحاد المروية في كتابي الكافي والتوحيد .

وهناك من قال إن غاية ما تفيده أخبار الآحاد هو الظنّ، والظنّ لا ينفع في العقائد ، لآن يُفترض فيها الأطمئنان ورسوخ الفكرة في القلب والنفس، فلذا يشترط تواتر المنصّ، أو استفاضته إلى حدِّ يورث العلم (٧) ، وهو مايستوجب لزوم الحصول على المعرفة القطعية في العقائد. ولكنْ يجوز الاكتفاء بالظنّ فيها.

<sup>(</sup>١) ينظر: الإحكام، لابن حزم ١١٠/٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر : العُدّة في أصول الفقه ١٣١/١؛ وابن إدريس الحلّي، السرائر ١/ ٥٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الحاشية على إلهيات الشرح الجديد للتجريد، المقدَّس الأردبيلي، ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر : فرائد الأصول، الأنصاري، ١/ ٥٥٧ ـ ٥٥٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر : البراهين القاطعة في شرح تجريد العقائد الساطعة ،محمد جعفر الإسترآبادي ، ٢/ ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر : العدة في أصول الفقه :الطّوسي (ت٤٠٦ه)، ١/ ١٣١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الأضواء على عقائد الشيعة الإمامية، جعفر السبحاني، ص ٥٩٦.

إن حجِّية خبر الواحد في الأحكام الشرعية مختلفٌ فيها، وهو دليلٌ ظنّي، فكيف بالأحكام الاعتقادية العلمية؟ (١) ، فبمجرد حصول الاطمئنان في عدم وقوع الضرر من خلال المعرفة الظنية فإنه لايستوجب للتكلُّف بتحصيل المعرفة القطعية.

وبروال الخوف من الضرر عند حصول الاطمئنان ، ولا سيّما أن المدار يدور في معرفة حصول الاعتقاد بمايعقد قلب الأنسان على الالتزام بالأصول. فبناءً على ذلك يكون الخبر الواحد والمرويّ عن الثقة ، مما يوجب الأطمئنان فأن مضمونه يكون مطابق للواقع، فإذا قلنا بجواز الاكتفاء بالمعرفة الظنية في مجال العقائد فلا شكّ في جواز الاستدلال بخبر الواحد فيها.

ويؤيّده ذلك ما ذكر في فرائد الأصول: (من أنه إذا كان الغرض من وجوب التديّن بالاعتقاديات هو الإقرار باللسان وعقد القلب عليه فلا مانع من وجوب التديّن بمضمون خبر الواحد، بناءً على أن هذا نوع عمل بالخبر، فإنّ ما دلّ على وجوب تصديق العادل مطلق، يشمل هذا النوع من التصديق أيضاً، فإطلاق حجّية خبر الواحد يشمل الفروع والأصول معاً) (٢)، ويظهر من ذلك جواز العمل بخبر الواحد في العقائد.

وفي معرض القول في جواز التمسُك بظواهر الكتاب والخبر المتواتر، مع أنها ظنّية، يقول صاحب الفرائد في ذلك: (وممّا ذكرنا يظهر الكلام في العمل بظاهر الكتاب والخبر المتواتر في أصول الدين؛ فإنّه قد لا يأبى دليل حجّية الظواهر عن وجوب التدينُ بما تدلّ عليه من المسائل الأصوليّة التى لم يثبت التكليف بمعرفتها) (٣).

ونقل الشيخ الأنصاري عن ابن قبة ، في هذا المجال قوله واستدلاله على أن اعتبار حجية خبر الواحد يؤدي إلى تحليل الحرام وتحريم الحلال<sup>(1)</sup>، وفي الحقيقة إن معنى ومبنى هذا الاستدلال يفيد في مايلي:

أولاً: اعتبار أن التشريع من مختصات الله سبحانه وتعالى.

ثانياً: إن الله تعالى جعل تشريعاته في المحرمات بجانب و تشريعاته في المباحات في جانب الأخر، وأن من لوازم أعتبار حجية خبر الواحد الظني هو إخراج ما كان حراماً عن دائرة

<sup>(</sup>١) ينظر: المقاصد العلية ، الشهيد الثاني، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ، مرتضى الانصاري (ت١٢٨١هـ)، ١/ ٥٥٧ ـ ٥٥٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدرنفسه، ١/ ٥٥٧ ـ ٥٥٨ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه، ١/ ٤٠.

المحرمات وإدخاله في دائرة المباحات، والعكس صحيح أيضاً ، وهذا يعني تدخلنا في مجال التشريعات الإلهية (١).

وهذا أيضاً ظاهر كلام من ذهب إلى أن العقل لا يجيز العمل بخبر الواحد<sup>(۲)</sup>، فإنه يعبر عن تأثير معتقداته وآرائه الكلامية فيما ذهب أليه .

في حين نجد أن السيد المرتضى يصرح برأيه ، فيقول: ( لا بد من القطع في أصول الفقه، كما في أصول الدين)<sup>(٦)</sup>، فإنه يُظهر تأثير آرائه الكلامية في مسائل أصول الفقه، ومنها خبر الواحد <sup>(٤)</sup>، فنسب المحقق الحلي القول بعدم حجية خبر الواحد إلى جماعة من المتكلمين<sup>(٥)</sup>، وكذا جاء في رسالة الأجماع قول الوحيد البهبهاني: إن السيد المرتضى قرأ ما كتب المتكلمين في عصره، وقال: إنهم متفقون على عدم حجية خبر الواحد<sup>(٢)</sup>، وفي موضع آخر قال: صرح المتقدمون من المتكلمين الشيعة بعدم حجية خبر الواحد<sup>(٢)</sup>، وهو أيضاً ما صرح به بعض المحققين بذلك<sup>(٨)</sup>، وعليه يشكّل الكلام المتقدم قرائن تبعث على الظن أو الاطمئنان بتأثير الرؤى والمباني الكلامية في عدم حجية خبر الواحد. كما يمكن الاستفادة من العناصر الكلامية في مقدماته للاستدلال في إثبات حجية خبر الواحد على النحو التالي:

١. في كون أن مسألة إيصال النداء هو أمر عقلائي، لا علاقة له برقعة الدين.

٢. من أجل إيصال مراده للمكلفين ، نجد إن الشارع نفسه لم يخترع أسلوباً جديداً ، ولكن استعمل هذا الأسلوب العقلائي.

٣. إكتفاء العقلاء في محاولة إيصال كلماتهم والاعتقاد بها ، بحصول (الوثوق والاطمئنان بالخبر) بناء على قول الذين يفسرون سيرة العقلاء بناءً على تعبدهم بقبول خبر الثقة ، أو (وثاقة المخبر)، وعليه فإن (الخبر الموثوق الصدور) أو (خبر الثقة) حجة.

<sup>(</sup>١) ينظر: معارج الأصول ،المحقق الحلى (ت٦٧٦ه)، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٢) ينظر : المعتمِد في أصول الفقه، لأبي الحسين البصري المعتزلي ٢/ ١٢٣، والتبصرة، لإبراهيم الشيرازي، ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٣) الذريعة الى أصول الشريعة : الشريف المرتضى ( ت٤٣٦ه) ، ١/ ٢٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر السابق ، ٢/ ٥٣٠ . كونه تعرض لمبحث خبر الواحد في كتاب (الذخيرة).

<sup>(°)</sup> ينظر: معارج الأصول ، المحقق الحلي (ت٦٧٦ه)، ص ١٤١. (٦) ينظر: الرسائل الأصولية ، الوحيد البهبهاني(ت٢٠٦٥)، ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٧) ينظر : الفوائد الحائرية ، الوحيد البهبهاني(ت٢٠٦٥)، ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٨) ينظر: المعالم الجديدة، للسيد محمد باقر الصدر: ٤٩.

### المطلب الرابع: حجية عدالة الصحابي

لايختلف المسلمون في أنّ لاصحاب الرسول الكريم في ، دوراً مهماً ومتميزاً في تقدّم الاسلام ورفعته وعلو شأنه ، وهم من ضحّوا ونصروا هذا الدين وشخص النبي في ، وأنّ كثيراً من تعاليم وأحكام هذه الشريعة الأسلامية ، إنّما بلغت إلى أمصار المسلمين من خلال هؤلاء الاصحاب.

وتعد نظرية عدالة الصحابة في منظومة الفكر والعقيدة لمدرسة الصحابة ، المرتكز الأساس في تبرير مبدأ الشورى في الخلافة ، كون هذا الطرح اعتمد في إضفاء الشرعية لخلافة الشورى على هالة من القدسية في الإيمان والسلوك لهؤلاء الصحابة ، واعتبرت أن صحابة النبي ، كلهم عدول صالحون ، مقبولو الحديث ، ولا يصح لأي شخص أن يتكلم عن ما عملوا ، لما لهؤلاء من صحبه مع الرسول الأعظم ، بدلالة ما أورده البعض من آيات قرآنية وأحاديث شريفة تثبت لهم هذه الرتبة ، بينما نجد أن القرآن الكريم أشار الى أن هناك من الصحابة من هم مؤمنون حقاً ، وأثنى عليهم ، وأن فيهم من المنافقين الذين أخبر الله عنهم في قضية الإفك ، وفيهم من قصد اغتيال رسول الله في ليلة العقبة (۱).

## أولاً: نظرية عدالة الصحابة وأسباب نشوئها:

يعد الصحابي حسب النظرية ، هو كل من ألتقى بالرسول الأكرم في ، مؤمناً به، حتى لوكان التقاه ساعة من نهار وتوفي وهو على دين الاسلام ، وبهذا يكون جميع الصحابة عدول ، لايجوز الأساءة اليهم، ومن أنتقص منهم أحداً فهو من الزنادقة (١)، واتفق أصحاب مدرسة الصحابة على عدالة جميع الصحابة ، وهذه النظرية تلتزم بصحة ماجاء به كل صحابي، ولا تجوّز تجريح أيّ صحابي.

اتّفق أهل السنّة على أن جميع الصحابة عدول ولم يخالف في ذلك إلاّ القليل منهم، وقال الخطيب (ت٢٦٥هـ) في الكفاية: (إنّهم كافة أفضل جميع الخالفين بعدهم والمعدلين الذين الخطيب (ت٢٠٠هـ) في الكفاية: (إنّهم كافة أفضل جميع الخالفين بعدهم) (٦)، قال ابن الصلاح (٢٥٠هـ): (إن الأمة مجمعة على تعديل جميع الصحابة، ومن لابس الفتن منهم) (٤)، وقال ابن حجر (٢٥٨هـ): (اتفق أهل السنة على أن الجميع – أي الصحابة – عدول ، ولم يخالف في ذلك إلا شذوذ من المبتدعة) (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: الفصول المهمة: عبد الحسين شرف الدين ، المجمع العلمي لاهل البيت،ط١/ ١٣١، ه ، لبنان ، بيروت، ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإصابة في تمييز الصحابة، بن حجر العسقلاني (ت ٥٥٨هـ)، الناشر: دار الكتب العلمية، ط١/٥١٤ هـ، ١١/١.

<sup>(</sup>٣) الكفاية في علم إلرواية ، الخطيب البغدادي، ص٤٦.

<sup>(</sup>٤) علوم الحديث، أبن الصلاح ، ص١٧١.

<sup>(</sup>٥) الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر العسقلاني، ١٠/١.

وأضاف الخطيب البغدادي (ت٤٦٣ه): (عدالة الصحابة ثابتة معلومة بتعديل الله لهم، وإخباره عن طهارتهم، واختياره لهم في نص القرآن) (١).

وبعود نشوء هذه النظرية الى الدور الانتهازي الذي قامت به عصابة بني آمية في تزوير الحقائق والتاريخ والتي طالت أيضاً ماجاء بأحاديث وروايات السنة المطهرة ، فضعفوا أحاديث لاتخدم سياساتهم ووضعوا أحاديث تخدم مصالحهم وتوجهاتهم ، فركّزوا على مايختص بعدالة كل الصحابة ودعوا إلى عدم المساس بشخوصهم أو انتقادهم، حتى لا يطالهم النقد والتجريح ، بسبب تلك الجرائم والأفعال الشنيعة التي ارتكبوها ضد الاسلام والمسلمين ، فأصبح كل مسلم ينتقدهم كافراً أو زنديقاً ، ويحرضون على هتك الحرم وقتل الناس بغير وجه حق ، وكانوا إذا أرادوا قتل المعارض لحكمهم اتهموه بسب الصحابة ومعنى سب الصحابة هو نقدهم وتجريحهم (۱) ، وقد تكاملت معالم هذه النظرية أيام العهد الأموي، بمايخدم مصالحهم لأنها تكون بمثابة الحصانة القوية لتبرير حكمهم وممارساتهم الغير مشروعه ، وبهذا يكون معاوية الذي أصبح خليفة للنبي ، ومن تلاه من بني آمية ، ونظرية عدالة جميع الصحابة بررت كل الممارسات السبئة للأمويين.

وبحسب هذه النظرية فإن الرعيل الأول من أبناء بني آمية من أمثال أبي سفيان ومعاوية ويزيد وأبناء الحكم عليهم مايستحقونه من الله، بما فيهم طريد رسول الله في ، وأولاده من الصحابة ومن العدول ، ونسبوا إليه مجموعة من المرويات تم كتابتهاعن النبي في ، وله صحيفة تسمى الصادقة ، فهؤلاء جميعهم من العدول ومروياتهم من نوع الصحاح، حتى لو أحتوت في تجريح الأمام علي في ، وأهل البيت في ، وأن جميع المرويات التي أوردها هؤلاء الصحابة يجب قبولها ولا يجوز مخالفتها أو ردها ، باعتبار رواتها من العدول ، والعادل لا بتعمد الكذب (٣).

#### ثالثاً :أدلة القائلين بهذه النظرية:

أ . أستدل القائلون بهذه النظرية بآيات من القرآن الكريم ، كقوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ الْمَدِيمَ اللّه أُخْرجَتُ لِلنَّاس ﴾ (٤) ، وقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللّه أُخْرجَتُ لِلنَّاس ﴾ (٤) ، وقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الرواية ، الخطيب البغدادي، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ بغداد ، الخطيب البغدادي، تحقيق الدكتور بشار عواد معروف، ١٤ / ٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: أراء علماء المسلمين في التقية والصحابة، مرتضى الرضوي، نشر الارشاد للطباعة، ط١١١٤١ه، ص ٨٢، ٨١ .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران الآية: (١٠١).

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة الآية: (١٤٣).

عَنِ الْمُوْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ (١)، وقوله تعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ الْمُوهُمْ بِإِحْسَان رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴿٢).

ب. كما أستدلوا القائلين بالنظرية بالسنة المطهرة ، فقد اعتمدوا على نصوص مختلف فيها فيما بينهم وهي مما تدعم نظريتهم ، فقد جاءوا بنصوص لم تستثنِ منهم أحدا، فقد ذكروا رواية أختلف في صحتها وضعفها أئمة أهل الحديث فلا حجة فيه و طعن فيه ابن تيمية (٦)، ومن قال إسنادها ضعيف، فقالوا عن النبي في ، أنّه قال: ((أصحابي كالنجوم بأيّهم اقتديتم اهتديتم المتديتم السنادها الاسفرايني (ت٢٥٤ه) وأبو حيان الاندلسي (ت٥٤٧ه) وتلميذه تاج الدين السبكي (ت١٧٧ه) مكذوبة (٥)، أما حديث ((خير القرون قرني، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم)) فهي رواية غير تامة السند ، وأشار الى ذلك العديد من الأعلام منهم صاحب الكفاية (١)، وكذا ماجاء برواية ((احفظوني في أصحابي))، (( لا تسبوا أصحابي )) (١).

ومن لا يعتقد بهذا الرأي فنعتوهم بأبشع التهم وأقل ماقاله عنهم: (إذا رأيت الرجل ينقص أحدا من أصحاب رسول الله فاعلم أنه زنديق، والذين ينقصون أحدا على الاطلاق من أصحاب رسول الله هم زنادقة و الجرح أولى بهم) (^)، (ومن عابهم اوأنتقصهم فلا تواكلوه ولا تشاربوه و لا تصلوا عليه) (٩).

## رابعاً: المعارضون لهذه النظرية:

يعد أتباع مدرسة أهل البيت هي من المعارضين لنظرية عدالة جميع الصحابة ، كونهم لاينظرون الى الصحابة بعين المساواة ، فقد ثبت تاريخياً أن الكثير من الصحابة أرتكبوا أنحرافات ومخالفات لأوامر الله ورسوله سواء كانت في حياته أو بعد مماته، فهناك منهم من ولى الأدبار في معركة أحد ومنهم من قعدوا عن الخندق، ومن المهاجرين والأنصار من خالف أمر رسول الله هي وتخلف عن جيش أسامة بالتوجه نحو غزو الروم تحت إمرة أسامة بن زيد وكان على رأسهم أبو بكر وعمر وأبو عبيدة وآخرون (١٠٠).

<sup>(</sup>١) سورة الفتح الآية (١٨)

<sup>(</sup>٢) سُورَة التوبة الأَية ُ(١٠٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أراء علماء المسلمين في التقية والصحابة، السيد مرتضى الرضوي ، ص ٩١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ميزان الاعتدال، الذهبي، ج ١/ ٤١٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التبصير في الدين طاهر بن محمد الأسفراييني (ت ٤٧١هـ)، الناشر: عالم الكتب لبنان، ط١/ ١٤٠٣هـ، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الكفاية في علم الرواية، الخطيب البغدادي، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٧) سنن الترمذي، الترمذي، ح ٢٣٠٢، ٢٣٠٦. وقتح الباري، ابن حجر، ٧/٦. وتاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، ج ٢/ ٥٣.

ر ) ( ) الإصابة في تمييز الصحابة ، ابن حجر العسقلاني، ص ١٧ و ١٨ .

<sup>(</sup>٩) كتاب الكبائر ،الحافظ الذهبي ، ص ٢٣٨ و آراء علماء المسلمين ، السيد مرتضى ، ص٨٥.

<sup>(</sup>١٠٠) ينظر: الكامل في التاريخ، ابن الأثير ، تحقيق أبو الفداء عبد الله القاضي، الناشر: دار الكتب العلمية،١٩٥/٢، ٦٠، ج ١٩٥/٢.

وهناك أحداث مؤسفة أرتكبت من قبل بعض الصحابة والذين أصبحوا فيما بعد أمراء المؤمنين بعد وفاة النبي في ابتداءً من أخذ البيعة بالقوة، ومأساة الهجوم على بيت فاطمة المؤمنين بعد وفاة النبي عليها بعده، وطرد ونفي أبي ذر الغفاري وطرده من المدينة الى الربذة، ومافعل خالد بن الوليد بمالك بن نويرة ،ومسألة ضرب عمار بن ياسر وعبدالله بن مسعود حتى كسرت أضلاعه ، والخروج على خليفة وولي أمرالمسلمين علي بن أبي طالب عيم في الجمل وصِفين والنهروان وقتل سيّد شباب أهل الجنة الإمام الحسين عليه المسلمين على المنهروان وقتل سيّد شباب أهل الجنة الإمام الحسين عليه المسلمين المسلمين عليه المسلمين والنهروان وقتل سيّد شباب أهل الجنة الإمام الحسين عليه المسلمين والنهروان وقتل سيّد شباب أهل الجنة الإمام الحسين عليه المسلمين عليه المسلمين والنهروان وقتل سيّد شباب أهل الجنة الإمام الحسين عليه المسلمين عليه المسلمين وسيّد شباب أهل الجنة الإمام الحسين عليه المسلمين والنهروان وقتل سيّد شباب أهل الجنة الإمام الحسين عليه المسلمين عليه المسلمين والنه والمسلمين والمسلمين والنه والمسلمين والمسلمين والنه والمسلمين والمسل

ومن خلال هذا تجد أن أتباع مدرسة اهل البيت على، لهم الحق في البحث عن الحق وأهله وأقتفاء أثاره لقول أمير المؤمنين على : (( إن الحق والباطل لا يُعرفان بالناس ، ولكن اعرف الحق تعرف أهله واعرف الباطل تعرف من أتاه))(٢).

وبناءً على ما اتبعوه في منهج البحث الذي ساروا عليه وحكم به العقل السليم ، ومن خلال وضع جميع المسلمين في منزلة واحده فهم لا يفرقون ما بين صحابيّ وتابعيّ ومتأخر، واعتبارهم الصحبة ليست بمثابة الحصانة التي يتحصن بها الخاطئ عن النقد، وهو ما أعطاهم الحق في نقد الصحابة والبحث في عدالتهم بكل شفافية وحيادية للتعرف على من كان وفيا للرسول الأكرم هي المجل التعرف على الصحابي العادل فأخذوا بروايته، والصحابي غير العادل تجنبوا الأخذ بحديثه وروايته .

فقد نقل صاحب الإصابة في تمييز الصحابة عن أبي زُرعة (ت٢٦٤ه) أنه قال: (إذا رأيت الرجل ينتقص أحدا من أصحاب رسول الله شيء فاعلم أنه زنديق، وذلك أن رسول الله حقّ والقرآن حق، وما جاء به حق، وإنما أدّى ذلك الينا كله الصحابة، وهؤلاء (أي الشيعة) يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة والجرح بهم أولي وهم زنادقة) (٣).

ومن الطبيعي أن يكون منطوق هذه النظرية هو ما يبرّر أفعال وممارسات البعض من الصحابة والتي خالفت أوامر الله سبحانه وتعالى ، وبالتالي نرى تلك العناصر المنحرفة التي تأمرت على رقاب المسلمين حكموا الناس من خلال تلك النظرية المذكورة ، وبرغم تلك الممارسات المسيئة في سفك الدماء ظلماً وعدواناً أومنهم من شرب المنكر أومصادرة حقوق وأموال المسلمين، فقد كانت تُؤخذ لهم البيعة وتقبل ولايتهم ويؤخذ عنهم حكم الله كثقات عدول صادقين.

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج ٦/ ١٧ \_ ٤٥.

ر ) ... رفت اليعقوبي، اليعقوبي، ج ٢/ ٢١٠ و بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج ٢٢٨/٢٠ وج ٣٢/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) الإصابة في تمييز الصحابة، أبن حجر العسقلاني ج ١٨/١.

## خامساً :أدلة المعارضين لهذه النظرية:

عارضت مدرسة أهل البيت على ، نظرية عدالة الصحابة بمفهومها العام ، باعتبار الصحابة كغيرهم من الناس، فمنهم المؤمن ومنهم المنافق، واعتمدوا في التقييم العدالة التي يتصف بها الإنسان بحيث تتجسد في سلوكه ومواقفه السيرة العطرة لنبي الرحمة

أ . أستدل المعارضون لهذه النظرية بآيات من القرآن الكريم: لأن القول بعدالة كلّ الصحابة لا ينسجم مع ماجاء به القرآن، فهناك من الصحابة أنزل القرآن آيات بتوبيخهم، وأشار الى أنّ منهم من أصحاب النار لفسقهم وافترائهم على الله ورسوله بالكذب ومحاولتهم تحرّيف القرآن، فصنف الصحابة الى أصناف عديدة ، فمن المستحيل أطلاق صفة العدالة عليهم جميعاً ، لأن منهم السابقين الأولين، والذين بايعوا تحت الشجرة، ومنهم المهاجرين، ومنهم الطلقاء، ومنهم المنافقون ، لقوله تعالى : ﴿ وَمَنْ أَطْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى الْإِسْلَامِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (١).

سورة الصف الآية : ( ٧ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية: (١٠١).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية: (١٢).

ر) (٤) سورة التوبة الآية:( ١٠٢).

ر) وور. (٥) سورة التوبة الآية:( ٩٥)

<sup>(</sup>٦) أضواء على السنة المحمدية،محمود ابو رية، ص٣٥٣.

وهناك ظاهرة شاعت في زمن النبي أله ، وهي ظاهرة النفاق، فقد ظهر هؤلاء المنافقون كقوة حقيقية في المجتمع الأسلامي يحسب حسابها، باعتبار أن المنافقين هم فئة يظهرون عكس مايبطنون فآمنوا بالرسالة ظاهراً، وينطقون بالشهادة أن لا إلله إلا الله، وأن محمدا عبده ورسوله ويأدون نفس الطقوس التي يؤديها المسلمون خداعا واستهزاء ، فذكرهم سبحانه وتعالى في آيات عديدة منها قوله تعالى : ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَقُولُ آمَنًا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُ وَمِنَ اللّه وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُ وَمِنينَ \* يُخَادِعُونَ اللّه وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخُدَعُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُم وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ (١)، وهم يكونوا أشد حرصاً من غيرهم من خلال المجاهره بذلك ويحرصون على أن يسمعه النبي الله والذين آمنوا: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الّذِينَ آمَنُواْ قَالُواْ آمَنًا ... ﴾ ، فلم تقتصر ظاهرة النفاق على أقوالهم ولكنهم بل تعدى ذلك إلى الممارسة والعمل، فقد كانوا يجتهدون بصلاتهم وينفقون من أموالهم، ولكنهم بل تعدى ذلك إلى الممارسة والعمل، فقد كانوا يجتهدون بصلاتهم وينفقون من أموالهم، ولكنهم وباذات الآيات القرآنية تتنزل و تكشف حقيقة هذه الفئة، لقوله تعالى: ﴿ ... وَإِذَا خَلُواْ إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُواْ إِنّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهُزِوُونَ ﴾ (١)، ﴿ وَوَلِهُ تَعَالَى: ﴿ ... وَإِذَا خَلُواْ اللّهُ انبِعَاتُهُمْ ... ﴾ (١). ﴿ وَلَمْ أَرَادُواْ الْخُرُوحُ اللّهُ انبِعَاتُهُمْ ... ﴾ (١٠) . ﴿ وَلَمْ قَرَادُواْ الْخُرُوحُ اللّهُ انبِعَاتُهُمْ ... ﴾ (١٠) .

ب. كما استدلّ المعارضون للنظرية بالسنة المطهرة ، فاعتمدوا على نصوص كثيرة ذكر جلها من قال بالنظرية ، ولو اردنا أستنطاق السنّة المطهرة نجد أن مفهوم الصحابي يطلق على الصادق منهم وغير الصادق، فمنهم من كان يكذب على رسول اللّه من ومنهم من كان يسفك الدماء لأجل الدنيا، ومنهم من ارتدّوا بعد رسول اللّه من فكيف يكون هؤلاء عدولاً ، وجاءت روايات تمدح بعضهم، وأخرى تنم بعضهم، فمن الأولى، قوله من ((اللهم أمض لأصحابي هجرتهم ولا تردهم على أعقابه)) (٥)، وقوله هن ((اللهم إن تهلك هذه العصابة اليوم لا تُعبد))، وقوله هن : ((أشتكم على الصراط أشدكم حباً لأهل بيتي ولأصحابي)) (١).

أما الروايات التي ورد فيها ذمهم، فمنها قوله في : (( لا تكذبواعليَّ فإنه من كذب عليَّ فليلج النار)) (٧).

 <sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية: (٨ و ٩).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية: (١٤).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية: (٥٤).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية : (٤٦).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، البخاري، ج ٨٧/٥ ـ ٨٨.

<sup>(</sup>٦) السيرة النبوية، عبد الملك بن هشام، تحقيق عمر عبد السلام تدمري، الناشر: دار الكتاب العربي، ج ٢/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري، احمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري، ج ١/ ٣٨.

وقوله هي : (( إني لست أخشى عليكم أن تشركوا بعدي ولكني أخشى عليكم الدنيا أن تنافسوا فيها وتقتلوا فتهلكوا كما هلك من كان قبلكم))(١).

وقال ( أنا فرطكم على الحوض، وسأنازع رجالاً فأغلب عليهم فلأقولن ربِّ أصحابي أصحابي ! فيقال : إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك))(٢).

وقال أمير المؤمنين عين ( ولقد كنا مع رسول الله هي ، نقتل آباءنا ، وأبناءنا ، وإخواننا ، وقال أمير المؤمنين عين : ( ولقد كنا مع رسول الله هي ، نقتل آباءنا ، وأبناءنا ، وجدّا وأعمامنا ، ما يزيدنا إلا إيمانا وتسليما ومضيّا على اللّقم ( ) . وصبرا على مضض الألم ، وجدّا في جهاد العدو ... فلما رأى اللّه صِدْقَنا أنزل بعدونا الكبت وأنزل علينا النصر حتّى استقر الاسلام ملقيا جرانه ( ) ، ومتبوءا أوطانه . ولعمري لو كنا نأتي ما أتيتم ما قام للدين عمود ، ولا اخضر للإيمان عود ) ( ) .

وذكر عليه ، صفاتهم ويذكر بعظمة منزلتهم، ويتأسف على فقدهم: (( لقد رأيت أصحاب محمد الله على فقدهم ويتأسف على فقدهم ويتوا سجدا وقياما ، محمد الله وقد باتوا سجدا وقياما ، يراوحون بين جباههم وخدودهم ويقفون على مثل الجمر من ذكر معادهم ))(1).

وقام الزركشي (ت٤٩٧ه)، بجمع استدراكات واعتراضات أم المؤمنين عائشة على الصحابة في كتاب مستقل، بعنوان (الإجابة لإيراد ما استدركته عائشة على الصحابة).

وجاء في كتاب أضواء على السنة المحمدية: (وإذا كان الجمهور على أن الصحابة كلهم عدول، ولم يقبلوا الجرح والتعديل فيهم كما قبلوه في سائر الرواة ،واعتبروهم جميعاً معصومين من الخطأ والسهو والنسيان، فإن هناك كثيرًا من المحققين لم يأخذوا بهذه العدالة المطلقة لجميع الصحابة، وإنما قالوا كما قال العلامة المقبلي()، إنها أغلبية لاعامة، وإنه

<sup>(</sup>١) ينظر السنن الكبرى، البيهقي، ج ٤، ص ١٤، باب ذكر رواية.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مسند أحمد، ابن حنبل، ج ٢، ص ٣٥.

 <sup>(</sup>٣) اللقم معظم الطريق أو جادته
 (٤) القاء الجران: كناية عن التمكن

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة، بتحقيق صبحي الصالح، ص ٩١ ـ ٩٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ٩٧ ـ ١٤٣.

<sup>(</sup>٧) ضياء الدين صالح بن مهدي المَقْبِلي (١٦٣٧ - ١٦٩٦) عالم مسلم يمني في القرن ١٧ م/ ١١ ه. له مشاركة في التفسير وعلوم القرآن والحديث واللغة والتصوف والفقه. ولد في قرية مقبل من بلاد كوكبان ونشأ في ثلا وتعلم فيها وفي شبام وكوكبان. وكان على مذهب زيدي ولكنه نبذ التقليد وجرت بينه وبين علماء صنعاء مناظرات فأدت إلى المنافرة فرحل بأهله إلى مكة سنة وكان على مذهب زيدي ولكنه نبذ التقليد وجرت بينه ولين علماء صنعاء مناظرات فأدت إلى المنافرة فرحل بأهله إلى مكة سنة ويليه المرواح النوافخ والمنار في المختار من جواهر البحر الزخار . ينظر: معجم المفسرين من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر. عادل النويهض (١٩٨٣)،المجلد الأول (ط٣)،بيروت، لبنان: مؤسسة نويهض الثقافية للتأليف والترجمة والنشر، ٢٣٣٠.

يجوز عليهم ما يجوز على غيرهم من الغلط والنسيان والسهو، بل والهوى، ويؤيدون رأيهم بأن الصحابة إن هو إلا بشر يقع منهم كما يقع من غيرهم مما يرجع إلى الطبيعة البشرية، وأن سيدهم الذي اصطفاه الله ﴿ الله أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالْتَهُ ﴾ قد قال: إنما أنا بشر أصيب وأخطىء، ويعززون حكمهم بمن كان منهم في عهده ﴿ من المنافقين والكاذبين، وبأن كثيراً منهم قد ارتدوا عن دينهم بعد أن انتقل إلى الرفيق الأعلى..) (١).

ثم ذكر عدة روايات منها رواية مسلم: (ليردن علي ناس من أصحابي حتى إذا عرفتهم اختلجوا من دوني، فأقول: أصحابي، فيقول: لاتدري ماذا أحدثوا بعدك) (٢).

أما أحمد أمين فقال عن هذا الموضوع: (ويظهر أن الصحابة أنفسهم في زمنهم كان يضع بعضهم بعضاً موضع النقد، وينزلون بعضاً منزلة أسمى من بعض) (٣).

وقال أيضاً: (وهناك أمر أعجب من ذلك كله أن الصحابة الكرام كثيراً ما كانت تغلبهم المناقص البشرية، فكان بعضهم يَغْمز بعضاً)<sup>(٤)</sup>.

## المطلب الخامس: حجية المصالح المرسلة

من المسائل الأصولية المختلف فيها بين المذاهب الإسلامية مسألة (حجية المصالح المرسلة). فاعتبرتها بعض المذاهب، وخالفتها المذاهب الأخرى، واستدل كلٌ منهما" إثباتاً ونفياً "بأدلة متنوعة تلوح منها المواقف الكلامية، فمثلاً: قال بعض أنصار حجية المصالح المرسلة: إن الغاية من تشريع الأحكام هي رعاية مصالح الناس، فلم يجعل الله تعالى حكماً من دون مصلحة، بل إن جميع الأحكام تقوم على المصالح، وإن هذه المصالح يمكن إدراكها " في الأقل " في غير العبادات، وبذلك يدرك العقل حسنها وقبحها، وعليه بالالتفات إلى عدم تناهي الوقائع إذا حدثت واقعة لم يمكن استنباط حكمها من الكتاب والسنة، وأدرك العقل نفعها أو ضررها، كان حكم العقل وإدراكه حجة عند الشارع، إذ أن عدم اعتبار إدراك العقل يعني نقصان الشريعة وعجزها عن تلبية حاجة العصر، وهذا لا ينسجم مع الخاتمية واكتمال الشريعة (٥).

<sup>(</sup>١) أضواء على السنة المحمدية، محمود ابو رية، دار المعارف - القاهرة ، ط٦، ص٣٥٤ و ٣٥٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ، ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٣) فجر الإسلام،أحمد أمين ، جميع الحقوق محفوظة للناشر مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة بمصر، ٢٠١٢م ، ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه

<sup>(</sup>٥) ينظر مصادر التشريع في ما لا نصّ فيه، عبد الوهاب الخلاف، ص ٧٥؛ وأصول الفقه الإسلامي، وهبة الزحيلي، ٢/ ٧٦٣.

وكما هو واضح فإن هذا الدليل يقوم من جهة على حكمة الشارع وهدفية أفعاله، وعلى جامعية الشريعة لكافة مجالات حياة الإنسان من جهة أخرى.

كما استفاد المنكرون لحجية المصالح المرسلة؛ بغية نفي اعتبار حجيتها، من الأدلة الكلامية أيضاً، فقالوا مثلاً: إن التشريع وتكليف الناس هو فعل الله، ويختص به، فالله وحده العالم بمصالح العباد ومفاسدهم، في حين أن علمنا بتلك المصالح والمفاسد إلا في بعض الموارد التي كشفها الله لنا ظنيّ، والظن ليس حجة، إلا إذا قام الدليل القطعي على حجيته، في حين لم يقم دليل قطعي على خصوص المصالح المرسلة(۱).

<sup>(</sup>۱) ينظر: معارج الأصول، للمحقق الحلي، ص ٢٢٢؛ والمستصفى، لمحمد الغزالي، ص ١٧٩، حيث أن ظاهر كلّ من قال: «من استصلح فقد شرع» قد نظر إلى هذا الدليل الذي يتألف من بعض المقدمات الكلامية، كما استفاد بعض من هذا الدليل لنفي حجية الاستحسان (ينظر: المصدر المتقدم، لمحمد الغزالي، ص١٨٠).

المبحث الثالث: أثر علم الكلام في التعارض بين الأدلة.

المطلب الأول: أمكانية حصول التعارض

التعارض لغة وأصطلاحا

#### أ. التعارض لغة :

إن التعارض في اللغة عدة معان، منها: عكس الطول: فيقال عريض، ويقال عارض في اللغة عدة معان، منها، عارضت فلاناً أي سرت حياله وعارضته مثل ما صنع، وقد ذكرت أربعة منها، كما يلى:

١. بمعنى الظهور: عرضت الشيء عرضاً، أي أظهرته وأبرزته، وعرضت المتاع للبيع :أظهرته، لـذوي الرغبة ليشتروه، وأعرض لـك الشيء من بعيد: بدا وظهر (١)، لقوله تعالى: ﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ لِلْكَافِرِينَ عَرْضًا ﴾ (٢).

٢. وبمعنى التورية (٦): وهي خلف التصريح (٤)، قال تعالى: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي التورية وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي النّفي التعريض فِيمَا عَرّضْتُمْ فِي النّفي الله التعريض بخطبة النساء في عدتهن من وفاة أزواجهن، معناه التورية وعدم التصريح (٦).

٣. المنع: جعلت فلاناً عرضة لكذا وكذا، أي مانعاً، وعرض يعرض عرضة بالضم، أي كل مانع منعك من شخلٍ وغيره، وعرض عرض عارض: أي حال حائل (١٠)، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَنْ تَبَرُوا وَتَتَقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٨).

<sup>(</sup>۱) لسان العرب،ابن منظور (ت ۷۱۱هـ)، ۷ / ۱٦٨. و المصباح المنير، الفيومي، ص ۲۶۰والقاموس المحيط، الفيروز آبادي ، ص ۵۸۰ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآية : (١٠٠)

<sup>(</sup>٣) ينظر: القاموس المحيط ،الفيروز أبادي ، ص ١٢٠٨ . التورية هي الإخفاء والاستتار .

<sup>(</sup>٤) ينظر السان العرب،ابني منظور ،١٨٣/٧ أبوالمصباح المنير ،الفيومي،ص ٢٤٠؛ والقاموس المحيط ، الفيروز أبادي ، ص٥٨١.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة من الآية: ( ٢٣٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ١ / ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٧) ينظر: معجم المقاييس في اللغة ، ابن زكريا ، ص ٧٥٥ . و لسان العرب ، ابن منظور ، ٧ / ١٧٨ ، و المصباح المنير، الفيومي، ص ٢٤٠ والقاموس المحيط الفيروز آبادي ، ص ٥٨١ .

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة الآية :(٢٢٤) .

٤ . المقابلة: عارضت الشيء بالشيء أي قابلته به ، وفلان يعارضني أي يباريني (١) .

يتضح من ذلك أنه وبالرغم من تعدد المعاني اللغوية للتعارض إلا أنها تلتقي ولا تتباعد؛ لأن إذا تعادلت وتساوت الأدلة تعارضت، ولكون أحدهما يدل على الأثبات أمر والآخر يدل على الأثبات أمر الأفاقعة على النفي، واذا كانً كذلك فإن كلا منهما يدفع الآخر وينحيه عن محله ومكانه، لأن الواقعة الواحدة لا تسع حكمين مختلفين ومتنافيين في وقت واحد وحالة واحدة.

## ب. التعارض أصطلاحاً

إن للتعارض تعريفات عدةً، فعرف القدماء ب: (تنافي مدلولي الدليلين على وجه التناقض أو التضاد) (٢)، إلا أن من الأعلام من عدلوا عنه إلى تعريف آخر لأن التعارض صفة للدليلين لا للمدلولين، فقد عرفه الآخوند: (تنافي الدليلين أو الأدلة بحسب الدلالة ومقام الإثبات على وجه التناقض أو التضاد، حقيقة أو عرضا بأن علم كذب أحدهما إجمالاً مع عدم امتناع اجتماعهما أصلاً) (٣).

ومن قال هو: (تقابل الدليلين على سبيل الممانعة )(٤).

وجاء في تعريف السرخسي: (هو تقابل الحجتين المتساويتين على وجه توجب كلُّ واحدة منهما ضد ماتوجبه الأخرى)<sup>(٥)</sup>، ومن قال: (تقابل الحجتين على السواء لا مزية لأحدهما في حكمين متضادين)<sup>(٢)</sup>.

وعرفه الغزالي (ت٥٠٥ه) ومجموعة من العلماء بأنه: ( التناقض ) $^{(\vee)}$ .

وعرف الميرزا النائيني (ت١٣٥٥هـ): (هو أن التعارض إنما يكون باعتبار تنافي مدلولي الدليلين في مقام الجعل والتشريع )(^).

<sup>(</sup>١) ينظر: لسان العرب، ابن منظور، ٧/ ١٦٧. والمصباح المنير، الفيومي، ص ٢٤١. والقاموس المحيط الفيروز أبادي، ص ٥٨١.

<sup>(</sup>٢) أو (تنافي الدليلين وتمانعهما باعتبار مدلولهما) كما ذكره الشيخ الأنصاري (ت١٢٨١هـ) في الفرائد.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: محمد كاظم الخراساني (ت ١٣٢٨ه) ، ج١ /٤٣٧.

<sup>(</sup>٤) منتهى السول ، الآمدي ، ص ٣٥٣ . و البحر المحيط ، آلزركشي ، ٦ / ١٠٩. و إرشاد الفحول ، الشوكاني ، ٢ / ١١١٤. ومعالم أصول الفقه ، الجيزاني ، ص ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٥) أصول السرخسي ، السرخسي ، ٢ / ١٢ .

<sup>(</sup>٢ُ) كشف الأسرار عَن أصول البزُّدوي، عبد العزيز البخاري ، دار الكتب العلمية، بيروت،ط٩٩٧١م، ج٣/١٠.

<sup>(</sup>٧) المستصفى ، الغزالي، ٤ / ١٦٦ . و روضة الناظر وجنة المناظر، ابن قدامة ، ٢ / ٣٩٠ .

<sup>(</sup>٨) فوائد الأصول، الشيخ محمد علي الكاظمي الخراساني، ج٤ /٧٠٥ - ٧٠٧.

وفي نهاية الدراية للشيخ محمد حسين الأصفهاني(١٣٦١ه)، قال عنه: (التنافي تارة ينسب إلى المدلولين من الوجوب والحرمة أو الوجوب وعدمه مثلاً، وأخرى ينسب إلى الدالين بما هما كاشفان عن الدال بلون المدلول لفنائه فيه، وثالثة إلى الدليلين بما هما دليلان وحجتان فيكونان متنافيين في الحجية والدليلية)(١).

أستند العلماء في عدولهم عن تعريف القدماء، قولهم بأن هذا التعريف يعتبر غير طارد للاغيار، فهو يدخل (الحاكم) والمحكوم وأيضاً الخاص والعام والأظهر والظاهر، في التعارض نظراً لتنافي مدلولاتها، على عكس ما ذكروه في تعريفهم في إنها لا تدخل فيه إذ لا تنافي بحسب الدلالة بين الحاكم والمحكوم لأن الحاكم مفسر للمحكوم وشارح له، لوضوح منافاة مدلول أكرم العلماء لمدلول لاتكرم زيداً العالم في شخص زيد إذ مفاد العام الوجوب ومفاد الخاص الحرمة، لكون هذا التعارض بدوي غير مستقر، وكونها ليست متعارضة عرفا بل هو تعارض يزول بأدني إلتفات، فلا تجري عليها أحكام التعارض").

بالنظر الى التعريفات نجد أن بعض أصحابها ركزوا على ركن التعارض، بدون التعرض إلى أي من شروط التعارض، فيكون بذلك التعريف غير جامع وغير مانع، لانه لا يعتد بهذا التعارض، وفي حالة فقدانه شرط المساواة يجب تقديم الأقوى، وبعضهم من قال أن التناقض هو التعارض من كل وجه، فلا يمكن الجمع بينهما، باعتبار التناقض محله علم المنطق ويترتب عليه التساقط فقط<sup>(۱)</sup>، فهذا لم يكن جامعاً، أما من جاء في تعريفهم شموله على التقابل بين الحجتين، أي ركن التعارض، واشتماله أيضاً على بعض شروط التعارض بين الأدلة.

<sup>(</sup>١) نهاية الدراية، الشيخ محمد حسين الغروي الأصفهاني (ت٣٦١ه)، تحقيق ونشر ٧ مؤسسة ال البيت التراث، ج٥ /٢٧١.

<sup>(</sup>٢) مباحث الأصول، كاظم الحسيني الحائري: تقريراً لأبحاث السيد محمد باقر الصدر (ت:١٩٨٠م)،١٨/٥٨٠ ، فصاعدا.

<sup>(</sup>٣) ينظر : البرهان في علوم القرآن ، بدر الدين الزركشي، ٢ / ٤٥.

# المطلب الثاني: التعارض بين الأدلة

المراد بتعارض الأدلة: هو تقابل الدليلين على سبيل الممانعة، بحيث يدل أحدهما على خلاف ما يدل عليه الآخر (١).

فيحتمل في التعارض إما أن يكون كلياً وإما أن يكون جزئيا، فالأول وهو الذي يكون من كل وجه، فلا يصح الجمع بينهما، ويكون هذا تناقض، وإما الثاني فأنه يكون جزئيا وهو الذي يكون في وجه دون الأخر، مما يعني الجمع بينهما بوجه من الوجوه (٢).

وحسب رأي العلماء فأنه لا يمكن أن يكون تناقض بين قضيتين إذا اختلفت الأزمنه، لاحتمال صحة دلالة كل منهما في حينها، لعدم أشتراط اتحاد القضيتين في التناقض، كما ذكر الأصوليون في شروط التناقض الثمانية التي منها الزمان والمكان والشرط والإضافة (٦).

ولذا فلا يكون تعارض مابين الناسخ والمنسوخ، أو بين العام والخاص، أوبين المطلق والمقيد<sup>(٤)</sup>، لأن القرآن الكريم خالي من التناقض والاختلاف ، لقوله تعالى : ﴿ السر كِتَابُ أُحْكِمَتُ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتُ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبير﴾ (٥).

وكذلك الأحاديث الصحيحة الواردة في السنة المطهرة هي أيضاً سالمة من الاختلاف والتناقض، فلا فرق بين المتواتر وبين الآحاد، لقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْظِقُ عَنِ الْهَوَى (\*) إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْىٌ يُوحَى ﴾ (٦).

وعلى أية حال، فإن العقل والنقل لا يتعارضان، وكذلك بين الأدلة النقلية بعضها بعضا، فلا يصح التعارض بين الأحاديث الشريفة فيما فلا يصح التعارض بين الأحاديث الشريفة فيما بينها من ناحية، ولا التعارض بين الأحاديث الشريفة فيما بينها من ناحية، ويذكر ابن الجوزية(ت٥٧٥ه)، حين قال: (إن معارضة الوحي بالعقل ميراث عن الشيخ أبي مرة (أي إبليس)، فهو أول من عارض السمع بالعقل وقدمه عليه، فإن الله لما أمره بالسجود لآدم،عارض أمره بقياس عقلى... ثم تبعه الفلاسفة والجهمية ومن تأثر بهم من

<sup>(</sup>١) ينظر : المستصفي ٢٠ / ٣٩٥ ، وشرح المنهاج ، الأصفهاني ٧٨١/٢ ، وشرح الكوكب المنير ،٥/٤٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط، ١١٠/٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر : المستصفى: أبو حامد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)،٢ / ٣٩٥ .

 <sup>(</sup>٥) سورة هود من الآية: (١) .

<sup>(</sup>٦) سورة النجم من الآية : (٣-٤) .

المتكلمين)<sup>(۱)</sup>، وفي موضع آخر أوضح: أن القائلين بوقوع التعارض بين العقل والنقل، إنما وقعوا في ذلك نتيجة جهلين عظيمين: جهل بالوحي، وجهل بالعقل<sup>(۲)</sup>.

يقول الشاطبي (ت ۲۹۰هـ): (إنه لا تضاد بين آيات القرآن، ولا بين الأخبار النبوية، ولا بين أحدهما مع آخر، بل الجميع على منهج واحد، ومنتظم إلى معنى واحد) (٢).

وبذلك فلا يمكن حدوث تعارض مابين الأدلة الشرعية النقلية، سواء كانت قطعية أم ظنية، في الواقع ونفس الأمر، أما إذا حدث التعارض بينها فيحدث في الظاهر، لا في حقيقة الواقع، بل يكون نتيجة فهم المجتهد وتصوره، أو لقصور في ذهنية المكلف، أوقلة علمه وفهمه كجهله في معرفة الناسخ والمنسوخ من الدليلين المتعارضين لعدم معرفته بأيهم المتقدم على المتأخر، أوالجهل في الترجيح بينهما، وغير ذلك، ومما يعتبر في تحقيق التعارض هو عدم العلم بصدورهما، لأن التعارض لا يشمل قطعي الصدور، وأن التعارض يقع فقط بين الأدلة الظنية فلا يقع في الادلة القطعية سواء كانت نقلية أو عقلية.

#### سبب حصول التعارض

أركان التعارض وشروطه وأسبابه.

للتعارض أركان وشروط تبين على حقيقته، وهي نتيجة عدم فهم الأدلة من قبل المجتهد لأن التعارض ليس في حقيقة الأدلة، وحتى لا يتداخل مع ما ليس منه.

فلابد من توضيح أركانه وشروطه ، لذلك يمكن تقسيم هذا المقصد إلى ثلاثة فروع:

الفرع الأول: مايختص بأركان التعارض.

لايتحقق التعارض إلا بركنين أثنين هما:

الأول: لا يمكن أن يتحقق التعارض إلا في حجية الأدلة وتعددها في الموضوع الواحد، بحيث تكون حجة معتبرة في كل من الدليلين، فليس هناك تعارض بين غير الحجتين، أو كون أحد الدليلين حجة ، والآخر غير حجة (٤).

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة، ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ)، الناشر: دار العاصمة، الرياض ،ط١/ ١٤٠٨هـ، ٩٩٨/٣.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ۱۲۰۷/۶ (۳) الاعتصام، الشاطبي، ۱۳۰/۲

<sup>(</sup>٤) أصول السرخسي ، أحمد بن ابي سهل السرخسي، ١٢/٢. والتعارض والترجيح بين الأدلة الشرعية ، البرزنجي ، ١٦٢/١ .

الثاني: من شروط تحقق التعارض هو تقابل الأدلة بحيث يكون كل واحد منهما في مايقابله من الدليل الآخر، كأن يكون الدليل الأول يفيد الحلية، والدليل الآخر يفيد الحرمة ،أو يكون أحدهما بما يفيد النفى والآخر مايفيد الإثبات<sup>(۱)</sup>.

# الفرع الثاني: مايختص بشروط التعارض.

هناك شروط لابد من توافرها حتى يتحقق التعارض وهي:

أ. التساوي في الثبوت (٢)، اختلف الأصوليين في هذا الأشتراط إلى ثلاثة آراء:

الرأي الأول: هو تقديم الكتاب على السنة (٣)، ودليلهم في ذلك كون الكتاب مقطوع الصدور، أما السنة فهي ظنية الصدور، لأن الكتاب يكون مقطوع به في الجملة والتفصيل، أما السنة فتكون مقطوع بها في الجملة دون التفصيل، فيجب عند معارضة السنة للكتاب تقديم الكتاب على السنة (٤).

الرأي الثاني: تقدم السنة على الكتاب<sup>(٥)</sup>، ودليلهم في ذلك كون السنة هي المفسرة للكتاب، فتبين مجمله، وتخصص عامه<sup>(١)</sup>، وبيان ذلك ماجاء في قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ النَّكْرَ لِتَبْيِنَ لِلنَّاسِ مَا ثُرِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ (٧)، فلذلك تقدم السنة على الكتاب، لأن المفسر والمبين للكتاب هي السنة يقدم على المفسر وهوالكتاب.

الرأي الثالث: في أنهما متعارضان (^)،ومن أجل حل التعارض لابد من الرجوع إلى قواعد حلّ التعارض ، من ترجيح ، وتعادل ، ونسخ ، وجمع.

## الفرع الثالث : مايختص بأسباب التعارض .

ذكر الشافعي في الأسباب: (إن رسول الله الله عربي اللسان والدار، فقد يقول القول عاماً يريد به العام ،وعاماً يريد به الخاص، ويسن سنة في نص، فيحفظها حافظ، ويسن في معنى يخالفه سنة غيرها

<sup>(</sup>١) أصول السرخسي ، السرخسي ، ٢ / ١٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : البحر المحيط، الزركشي، ٦/ ١٠٩ وأرشاد الفحول، الشوكاني، ١١١٥/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر : شرح الكوكب المنير، الزركشي ، ٦ / ١٠٩ وأرشاد الفحول ، الشوكاني ، ١١١٥/٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر البحر المحيط، الزركشي، ٦/ ١٠٩ والموافقات، الشاطبي، ٢٩٤/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر : سنن النسائي، النسائي، أص ٨١١ ( كتاب آداب القضاء ، باب ( ١١ ) الحكم باتفاق أهل العلم ، ح ٥٣٩٨) .

 <sup>(</sup>٦) ينظر : البحر المحيط، الزركشي، ٦/ ١٠٩. وأرشاد الفحول، الشوكاني، ١١١٥/٢.
 (٧) سورة النحل من الآية: (٤٤).

<sup>(ُ^)</sup> ينظّر : البرهان في أصولُ الفقّه ، الجويني ، ١٨٦/٢، والبحر المحيط ، الزركشي ، ٦ / ١٠٩. وأرشاد الفحول ، الشوكاني ، ٢/١١٥ .

لاختلاف الحالين، فيحفظ غيره تلك السنة، فإذا أدى كلّ ما حفظ رآه بعض السامعين اختلافاً، ويسن السنة ثم ينسخها بسنته، فالبعض يروي الناسخ والبعض يروي المنسوخ) (١).

#### أسباب التعارض:

اختلفت أسباب التعارض بأختلاف مسبباتها فقد ذكرت أسباب منها(٢):

السبب الأول: اختلاف القراءات، قد ترد أكثر من قراءة لبعض آيات من القرآن الكريم ، وكلها صحيحة متواترة عن رسول فيكون ورودها سبباً للتعارض في الأحكام .

السبب الثاني: عدم معرفة تاريخ ورود الأدلة: إنْ تعذر علينا معرفة التاريخ ، فلم نستطع التمييز بين الناسخ والمنسوخ، أدى إلى حدوث التعارض بين الأدلة في حقنا، أو في الظاهر، من غير أن يكون ذلك حقيقة بين الأدلة (٣).

السبب الثالث: الاشتراك في اللفظ: استعمل القرآن الكريم، والسنة النبوية ، ألفاظاً مشتركة (٤)، فكان ذلك سبباً من أسباب التعارض بين بعض الأحكام، وفي هذا الباب ذكر الرازي خمسة أسباب يضاف لها أسباب مثل الإطلاق والتقييد، والتعارض بسبب دلالات الألفاظ (٥).

وهناك أسباب أخرى تعود الى تفاوت المجتهدين في الفهم، وكذلك أسباب تعود الى السند بسبب تفاوت روايات الصحابة التي كان لها تأثير على اختلاف الفهم في ظهور التعارض بين الأدلة، وهناك أسباب تعود إلى مصادر مختلف فيها ، كالمصالح المرسلة والاستحسان الذي هو خلاف القياس مماجعله مدعاة للتعارض ويمكن القول بأن الاستحسان ترجيح بين قياسين لذا يدخله بعض الأصوليين في باب الترجيح (٢).

<sup>(</sup>١) الرسالة ، الشافعي ، ص ٢١٣ - ٢١٥ .

<sup>(</sup>٢) المحصول، فخر الدين الرازي، ج١/١٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر : تقريب الوصول إلى علم الأصول، الكلبي ، ص٢٠٣. و أصول السرخسي، السرخسي، ٢/١٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح المنهاج للبيضاوي في علم الأصول ، محمود بن عبد الرحمن الأصفهاني ، تحقيق عبد الكريم بن علي النملة ، مكتبة الرشد ، الرياض ، ط ١ ، ١٤٢٠ هـ، ٢٠٨/١ . المشترك: هو اللفظ الواحد الموضوع لعدة معان وضعاً أو لا .

<sup>(</sup>٥) ينظر: أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء، مصطفى الخن، مؤسسة الرسالة، دمشق، ص٢٥٧-٢٦٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: أسباب اختلاف الفقهاء، عبد الله التركي ، مؤسسة الرسالة،ط٣،سـ٩٩٨م،٣١٣.

# المطلب الثالث: أقسام التعارض

للتعارض صور متعددة ، حددت في سبعة أقسام ، فمنها ما يصح أن يكون محلاً للتعارض ، ومنها ما لايصح أن يكون محلاً للتعارض ، وهذه الأقسام كالأتى:

القسم الأول: تعارض الدليل القطعي مع الدليل القطعي: أختلف الأراء في تعارض الدليلين القطعيين الي:

الأول: من قال أن التعارض يقع بين الأدلة القطعية ، ويقع أيضاً بين الأدلة الظنية (١).

الثاني: ومن قال أن التعارض لا يقع في الأدلة القطعية ، مما يعني أن التعارض والترجيح يقع فقط بين الأدلة الظنية (٢).

#### القسم الثاني: تعارض الدليل القطعي مع الدليل الظني .

بما إن الدليل القطعي يقدم بأتفاق أهل العلم على الدليل الظني، فلا يصبح تعارض القطعي مع الظني، وبذلك فلا يعتد بهذا التعارض، لأن ترجيح الظني على القطعي ممتنع، لقوة الدليل القطعي، فلا يرتقي الظني الى معارضة القطعي، فيتم العمل بالقطعي ، ونهمل الظني (٣).

القسم الثالث: تعارض الدليل الظنى مع الدليل الظنى.

في هذه الصورة فأن التعارض بينهما يقع بلا خلاف.

# القسم الرابع: التعارض بين الآيتين:

إن التعارض بين الآيتين قد ثبت وقوعه، فإذا علم التاريخ يكون المتأخر ناسخاً للمتقدم، لأن التعارض الحقيقي ممتنع في الكتاب والسنة، فإذا لم يعلم التاريخ فنحاول الجمع بين الدليلين ما أمكن، ولا ترجيح بين الآيات إلا في حالات نادرة مثل تعارض دلالات الآيات فهي تحتاج إلى ترجيح، و ربما يكون التعارض بين قراءتين كما في قوله (يطهّرن)فجاء في مجمع البيان (بالتخفيف معناه حتى ينقطع الدم عنهن و بالتشديد معناه يغتسلن عن الحسن و يتوضان عن مجاهد و طاووس و هو مذهبنا "فإذا تطهرن" أي اغتسلن و قيل توضان و قيل

<sup>(</sup>١) ينظر: أصول السرخسي ، السرخسي ، ٢ / ١٣ .و فواتح الرحموت، اللكنوي ، ٢٣٦/٢ . (٢) ينظر: المحصول، الرازي ، ٩٩٥٠. الأحكام في أصول الأحكام ، الأمدي، ٣٢٣/٤ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : نهاية السول ، الأسنوي، ٣ / ٢١٤. و روضة الناظر وجنة المناظر، ابن قدامة ، ٢ / ٣٩٠.

غسلن الفرج "فأتوهن " فجامعوهن وهو إباحة و إن كان صورته صورة الأمر كقوله و إذا حللتم فاصطادوا) (۱)، وقيل أيضاً في ذلك بالتشديد والتخفيف فإذا لم نستطع الجمع بين الأدلة، تساقطت، لتعذر العمل بها، فإن سقط حكم الدليلين من الكتاب، بحثنا عن دليل أقل رتبة نستطيع خلاله ترجيح إحدى الآيتين على الأخرى، وأول هذه الأدلة السنة، فإذا وجدنا في السنة عملنا به (۲).

#### القسم الخامس: التعارض بين السنتين:

إذا تعارض حديثان من السنة نحاول معرفة الناسخ من المنسوخ عن طريق معرفة التاريخ، وقد يكون التعارض اللفظي بين الأخبار الصادرة عن الأئمة على ولا يكون احتمال النسخ في هذه الحالة لانقطاع الوحي بعد النبي هن فإذا لم نستطع معرفة التاريخ ، نحاول الجمع بينهما ما أمكن، فإن لم نستطع الجمع، نلجأ إلى الترجيح بأحد طرق الترجيح التي ستمر بنا في مبحث الترجيح، فإن لم نستطع الترجيح، فعندئذ يتساقط الدليلان، ويقوي أحد الحديثين ليعمل به (٣).

#### القسم السادس: التعارض بين الآية والحديث.

هذا النوع من التعارض، يعني أن الآيات إذا كانت قطعية الدلالة يجوز أن تتعارض معها الأحاديث قطعية الدلالة مع الآيات قطعية الدلالة، ولايعتد بتعارض الأحاديث ظنية الدلالة مع الآيات قطعية الدلالة، أما إذا كانت الآيات ظنية الدلالة، وجاء في الوسائل من رواية أيوب بن حمر قال: سَمِعتُ أبَا عَبدِ اللهِ عَيْبِ يَقُولُ: ((كُلِّ حَدِيثٍ مَردُود إلى الكِتَابِ وَالسَّنَةِ وَكُلِّ شَيءٍ لا يُوَافِقُ كِتَابَ اللهِ فَهُوَ زُخرُفٌ)) (ئ)، ففي تعارض الأحاديث ظنية الدلالة معها خلاف بين العلماء، ولكن الرأي الراجح هو: جواز تعارض الأحاديث ظنية الدلالة مع الآيات ظنية الدلالة.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ، الطبرسي ، ٢ / ٧٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أصول السرخسي، السرخسي، ٢ / ١٣.

<sup>(</sup>٣) المصدرر نفسه .

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة :محمد بن الحسن الحر العاملي(ت١١٠٤)، باب ٩ من أبواب صفات القاضي.

#### القسم السابع: تعارض أقواله علي وأفعاله

في هذا الفرع يتم بحث تعارض الأفعال مع بعضها، وكذلك تعارض الأفعال مع الأقوال وفي ذلك أقوال:

## الأول: تعارض الأفعال

إستحالة وجود الأفعال المتعارضة في وقت واحد ، لأن التعارض والتمانع إنما يتم مع التنافي ، لأستحالة أن وجود الفعل وضده في وقت واحد ومحل واحد ، وإذا اختلفت الأخبار عن النبي هي ، ولم نعلم الناسخ من المنسوخ، ولم نستطع التخصيص، فعندئذ لم يبق إلا التخيير بينهما (١).

#### الثاني : تعارض أقوال النبي هي وأفعاله

إذا تعارض فعله وقوله فله حالتان:

الأولى: إذا تعارضا من كل وجه: فأن علم التاريخ فيتقدم أحدهما على الآخر، فيكون المتأخر ناسخاً للمتقدم، وإن لم نعلم فيتقدم أحدهما على الآخر، فيكون القول مقدم على الفعل(٢).

الثانية : أما إذا تعارض قول النبي الشهوفعله من وجه دون وجه ، فحكمه الجمع بينهما (٣) .

# المطلب الرابع: التعارض في مقام التشريع أم في مقام الأمتثال

يقول الميرزا النائيني(ت١٣٥٦ه) في بيانه لتوضيح الفرق بين التعارض والتزاحم ( فتحصل: أن الفرق بين باب التعارض وباب التزاحم هو أن التعارض إنما يكون باعتبار تنافي مدلولي الدليلين في مقام الجعل والتشريع، والتزاحم إنما يكون باعتبار تنافي الحكمين في مقام الامتثال، إما لعدم القدرة على الجمع بينهما في الامتثال، كما هو الغالب في باب التزاحم وإما لقيام الدليل من الخارج على عدم وجوب الجمع بينهما، كما في بعض فروع زكاة المواشي،

<sup>(</sup>١) ينظر :المعتمد في أصول الفقه، أبو الحسين البَصْري المعتزلي (ت ٤٣٦هـ)، تحقيق: خليل الميس، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، ط١/ ٢٠٤٠، ص٢٥٩-٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر:المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التلخيص في أصول الفقه، الجويني، ص٥٥٥.

كما لو كان المكلف مالكا لخمس وعشرين من الإبل في ستة أشهر ثم ملك واحدا آخر من الإبل وصارت ستة وعشرين...) (١).

وجاء في كلام الميرزا النائيني في الفوائد أيضاً إذ قال: (وأما التزاحم: فعدم إمكان اجتماع الحكمين فيه إنما يكون في مرحلة الامتثال بعد تشريعهما وإنشائهما على موضوعهما المقدر وجوده وكان بين الحكمين في عالم الجعل والتشريع كمال الملائمة من دون أن يكون بينهما مزاحمة في مقام التشريع والانشاء وإنما وقع بينهما المزاحمة في مقام الفعلية بعد تحقق الموضوع خارجا، لعدم القدرة على الجمع بينهما في الامتثال، فيقع التزاحم بينهما لتحقق القدرة على امتثال أحدهما، فيصلح كل منهما لان يكون تعجيزا مولويا عن الآخر ورافعا لموضوعه) (٢).

وإشكل على ذلك المحقق ضياء الدين العراقي (ت١٣٦١هـ) بقوله: (أقول: جعل الحكم وإنشائه في مقام التشريع على موضوعه المقدر وجوده، إن كان قابلا للتحقق ولو لم ينته إلى مرحلة الفعلية الامتثالية، فلازمه جواز الجعلين حتى في صورة ملازمة امتثال أحدهما لتعجيز الآخر، وإن لم يكن قابلا للتحقق إلا في صورة انتهاء أمره إلى الفعلية، فكيف يكون مجعولان بينهما الملائمة في ظرف العجز عن امتثال أحدهما ولو من باب الاتفاق؟ بل لا محيص من تقيد إطلاق هذا الجعل بصورة القدرة ، فينتهي الامر حينئذ في صورة العجز عن امتثال أحدهما ولو من باب الاتفاق إلى الجزم بعدم أحد الجعلين واقعا، كما لا يخفى، فتدبر)(٢).

فمن كلام الشيخ النائيني (ت١٣٥٦ه) يتبين أن التعارض هو مايختص في باب الجعل والتشريع ، أما بالنسبة للتزاحم فهو من باب الأمتثال ، باعتبار أن القدرة تعد من شروط التكليف، فمن المستحيل أن يكلف المولى عزوجل عبده وهو يعلم عدم قدرته على الأمتثال ، وبعبارة أخرى وكما يقال أستحالة البعث الحقيقي حينما يعلم المولى عزوجل ان المكلف غير قادر على الأمتثال والطاعه.

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول، الشيخ محمد على الكاظمي الخراساني، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي، ج٤ /٧٠٥ - ٧٠٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

لذا يمكن القول بتنافى الأحكام في مقام الامتثال لأن المكلف غير قادر على الأمتثال والطاعه على الجمع بينهما كما لو قال: (أكرم العلماء) وقال: (لا تكرم الفساق) وفرض ان لكليهما ملاكا (لوضوح أن لإكرام العالم مصلحة قائمة بكونه عالما) فلايعقال أن يكون اجتماع الأمر والنهي في العالم الفاسق نحو إكرامه مع زجر حقيقي بالنهي عن إكرامه فلا بد المولى من أن يرفع يده عن أحدهما ، فحينها لابد أن يكون أحدهما صادق والآخر كاذب وهذا هو التعارض.

ان غايـة رفـض التعـارض يرجـع الـى مسـألة كلاميـة، هـي أن الله سـبحانه وتعـالى حكـيم، فلـيس هنـاك تعـارض في الأصـل، ومـاظهر مـن تعـارض يرجـع لأسـباب التـوهم والوضع والكذب.

# الخاتمة والنتائج: نسأل الله حسنها

الحمد لله الدي وهبنا من فضله وتمت بنعمته الصالحات والصلاة والسلام على النبي الهادي الأمين وعلى آله الطيبين الطاهرين.

في الختام الذي نسأل الباري عزوجل أن يكون مسكا، بعد هذه الفسحة العلمية المتواضعة في موضوع سبقتنا فيه القامات الكبيرة في الكتابه فيه، توصل الباحث إلى جملة من النتائج والتوصيات، أبرزها ما يلى:

## اولاً: نتائج البحث

وسوف يعرضها الباحث على شكل نقاط لإيجازها وبيانها:

- ١. حرص الأصوليون على مطابقة مسائلهما لأصولية مع المباديء الكلامية .
- 7. بالنظر الى أن الكثير من مسائل أصول الفقه تعد مسائل كلامية وأن أغلب تفصيلات أدلتها وبيانها في علم الكلام، فإن للخلفية العقدية للفقهاء الدور الأبرز في صياغة المنظومة المعرفية سواء كانت على مستوى علم الكلام أم على مستوى علم أصول الفقه، أو حتى في بقية العلوم التي لها ارتباط بالشريعة، لذا أصبح الاختلاف بين الأصوليين يعود الى العمق العلمي للمدارس التي ينتمون لها.
- ٣. في حال تعرض الأصوليين الى المسائل الخلافية كانوا على الحياد تماماً
   لأظهار الحقيقة ولبيان الصواب والخطأ في الأقوال.
- أن الخلاف في الكثير من مسائل علم الأصول مبني على الخلاف في أصول الحدين، وبأختلاف هذا التوجه فقد أختلفت الكثير من المفاهيم التي لها مدخلية في تأسيس القاعدة الأصولية.
- ٥. مازال نتاج المنظومة الفكرية الأسلامية في القرون المتأخرة بعيد كل البعد عما كانت عليه في بداية النهضة الأسلامية ، بالرغم من توفر الوسائل المساعدة للأبداع والتطور ، إلا في حالات شاذة ونادرة ظهرت أغلبها في مدرسة أتباع أهل البيت عليه .

## ثانياً: التوصيات

أما التوصيات فهي إن الرؤية العلمية المحايدة اتجاه كل علم تقتضي:

أولاً: دراسة تأثير سائر العلوم الشرعية الأخرى التي لها مدخلية أو تأثير في ذلك الفرع العلمي.

ثانياً: يجب أن لا تقتصر تلك الدراسات على خصوص مسائل العلم بما يجعلها تدور في نفس المحور، ولكن لابد أيضاً من الأخذ في أبعاد أخرى تسهم في تطور العلوم.

ثالثاً: السعى الى تنقية علم الأصول من الأبحاث غير المجدية في فهم الفقه.

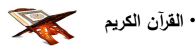
رابعاً: أمكانية توسيع رقعة علم الأصول بإضافة قواعد أخرى ضرورية لفهم الشريعة واستنباط الأحكام الفقهية، لجعله أكثر نفعاً وملائمة لمتطلبات العصر.

خامساً: يجب تفكيك القواعد المشتركة الداخلة في فهم الدين، من خلال إعادة النظر في علم الأصول وليس خصوص الشريعة والأحكام الفقهية.

سادساً: التوسع بدراسة جميع العلوم التي لها تأثير في علم أصول الفقه، بما يتناسب مع الحاجة الفعلية للفقيه والباحث في الفقه على مستوى الأستنباط.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير البشرية محمد المصطفى وعلى آله الطيبين الطاهرين وسلم تسليماً كثيرا ...

#### المصادر والمراجع



- ١. أبكار الأفكار: الآمدي، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية ، ط٢/ ٢٠٠٤.
- ٢. الإبهاج: تقي الدين أبو الحسن علي بن عبد الكافي بن علي بن تمام السبكي، الناشر:
   دار الكتب العلمية بيروت، ١٤١٦ه.
  - تحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين، محمد بن محمد الحسيني الزبيدي،
     الناشر، المطبعة الميمنية ، سنة النشر، ١٣١١ه.
- الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين بن عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، الناشر:
   وزارة الشوون الإسلامية والدعوة والإرشاد السعودية مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، سنة النشر: ١٤٢٦ه.
- أشر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء، مصطفى الخن، مؤسسة الرسالة، دمشق، ط١، ٩٠٠٩م.
- آثر المباني الأصولية في تفسير أيات الأحكام: زهراء احمد علي، رسالة ماجستير
   جامعة كربلاء كلية العلوم الاسلامية .
  - ٧. الإجماع ، محمّد تقى الحكيم ، ٢/٢٤ ، دائرة المعارف الإسلاميّة ، حسن الأمين.
- ٨. أجوبة المسائل: الحسن بن يوسف بن المطهر المعروف بالعلامة الحلي(٣٢٦ه)،
   مطبعة الخيام ، ١٤٠١ه ، قم ايران .
- 9. أجود التقريرات، ابو القاسم الخوئي، تقريراً لأبحاث الميرزا النائيني طبع ونشر، بيروت طبنان.
  - ١٠. الاحتجاج، الطبرسي، دارالأتحاد الثقافي العربي، ط١٠١٢/١م، بيروت -لبنان.
  - ١١. أحصاء العلوم، ابو نصر الفارابي، تحقيق عثمان أمين ، القاهرة ، ط٣ ١٩٦٨ .
  - ١٢. أحكام الإمامة والائتمام في الصلاة: عبد المحسن بن محمد المنيف، ط١٤٠٧/١.
- 17. الأحكام السلطانية والولايات الدينية، لأبي الحسن الماوردي، تحقيق: أحمد مبارك البغدادي ، ط١/ ١٩٨٩م، مكتبة دار ابن قتيبة، الكويت.
- ١٤. الأحكام في أصول الأحكام: علي بن محمد الآمدي(ت ١٣١ه)، المحقق: عبد الرزاق عفيفي، المكتب الأسلامي، الناشر: دار الصميع، ط١- ١٤٢٤.

- 10. الإحكام، علي بن احمد ابن حزم(ت٤٥٦هـ)، تحقيق: أحمد محمود شاكر، الناشر، دار الآفاق، بيروت ٢٠١٠م.
- ۱٦. إحياء علوم الدين: ابي حامد الغزالي (ت٥٠٥ه) دار بن حزم ١٤٢٦/١ه، بيروت ابنان .
- 1۷. الأخلاق في القرآن الكريم، ناصر مكارم الشيرازي، الناشر، دار الاميرة للطباعة والنشر والتوزيع.
- ۱۸. آراء المعتزلة الأصولية: علي بن سعد الضويحي، مكتبة الرشد للنشر،ط١٤١٥/١١، الرياض السعودية.
- 19. آراء علماء المسلمين في التقية والصحابة، السيد مرتضى الرضوي، الناشر: الارشاد للطباعة والنشر، ط١٤١١/٢ه.
- ۲۰. الأربعين في أصول الدين ، الرازي، تحقيق احمد حجازي السقا، الناشر مكتبة الكليات الازهرية طلقاهرة ، ط١٤٠٦/١ه.
- ٢١. إرشاد الطالبين الى نهج المسترشدين ، مقداد السيوري، منشورات مكتبة اية الله المرعشي ، قم ايران.
- ٢٢. إرشاد الفحول: محمد بن علي الشوكاني، تحقيق سامي بن العربي الأثري، دار الفضيلة، ط١/١٤١هـ، الرياض السعودية .
- ٢٣. إرشاد إلى قواطع الأدلة، أبو المعالي الجويني، طبع، المكتبة المركزية، ط١، بيروت، ١٤١٦.
- ٢٤. اساطين المرجعية العليا في النجف الشرف، محمد حسين الصغير، مؤسسة البلاغ،
   ٢٠٠٣م.
  - ٢٥. أسباب اختلاف الفقهاء، عبد الله التركي ، مؤسسة الرسالة، ط٣، ١٩٩٨م.
- 77. استدلال الشيعة بالسنة النبوية في ميزان النقد العلمي: عبد الرحمن دمشقية، دار الصفوة ،ط1/9/1ه، القاهرة -مصر.
  - ٢٧. أسرار البلاغة، عبد القاهر الجرجاني ، تصحيح محمد عبده، طبعة المنار ،القاهرة .
- ٢٨. الإشارة في معرفة الأصول والوجازة في معرفة الدليل، ابي الوليد سليمان بن خلف البياجي، تحقيق، محمد علي فركوس، الناشر ، المكتبة المكية، ط١- دار البشائر ، بيروت، ٩٩٦م.
- 79. الاشتقاق، عبدالله أمين ، الناشر لجنة التأليف والترجمة والنشر. القاهرة الطبعة الأولى 1907.

- ٣٠. إشراق اللاهوت، عميد الدين العُبيدلي (ت٤٥٧هـ)، تحقيق على اكبر ضيائي.
- ٣١. الإصابة في تمييز الصحابة، بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، ط٥/١١ ه.
- ٣٢. اصطلاحات الأصول ومعظم أبحاثها: الميرزا علي المشكيني، ط٦ /١٣٧٤ه، مطبعة الهادي، الناشر، دفتر نشر الهادي، قم ايران.
- ٣٣. أصل الشيعة وأصولها ، الشيخ محمد كاشف الغطاء ، الناشر، دار الأضواء، ط١- بيروت ، لبنان ، ١٩٩٠م.
  - ٣٤. اصول الأحكام ، حمد الكبيسي ، منشورات مكتبة الفلاح للنشر والتوزيع .
- ٣٥. أصول الدين ،عبد القاهر بن طاهر البغدادي، مطبعة الدولة ، ط١- اسطنبول، ١٩٢٨.
- 77. اصــول السرخســي، أحمــد بـن ابــي ســهل السرخســي،تحقيق، أبــو الوفــا الافغــاني، الناشــر: لجنة إحياء المعارف الأفغانية حيدر آباد، ٩٩٣م.
- ٣٧. الأصول العامة للفقه المقارن ، محمد تقي الحكيم ، النشر/ذي القربى ، ط١، ١٤٢٨.
- ٣٨. الأصول العامة لمسألة الإمامة، علي الميلاني، مركز حقائق الاسلامية، مطبعة ستاره، ط١٤٣٥/١ه.
  - ٣٩. أصول العقيدة، محمد سعيد الطباطبائي الحكيم، الناشر، مؤسسة الحكمة الثقافية.
- ٤٠. أصـول الفقـه الإسـلامي: وهبـة الزحياـي، طبـع ونشـر، دارالفكـر، ط١٤٠٧/١هـ، سـوريا دمشق.
  - ٤١. أصول الفقه الإسلامي، د. زكي شعبان، مطبعة ، دار التاليف، ١٩٦٣م.
- ٤٢. أصول الفقه، عبد الوهاب خلاف، الناشر مكتبة الدعوة شباب الازهر، ط مطبعة دار القلم.
- ٤٣. اصول الفقه: محمد رضا المظفر (ت١٣٨٤ه): ط١٤٢٥/١٣ه، مطبعة، نينوا، الناشر، اسماعيليان، قم إيران.
  - ٤٤. اصول الفقه، محمد ابو زهرة، الناشر، دار الفكر العربي.
  - 20. أصول الفقه، محمد الخضري بك، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى ، ١٩٦٩م.
    - ٤٦. اصول الفقه، محمد بن مفلح، الناشر، مكتبة العبيكان، ط١-٩٩٩م.
      - ٤٧. اصول الفقه، محمد رضا المظفر، تحقيق عباس الزارعي.

- ٤٨. الأضداد، ابن الأنباري ، تحقيق، محمد أبوالفضل إبراهيم ، محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: المكتبة العصرية، بيروت لبنان ١٤٠٧ هـ.
  - ٤٩. الأضداد، السجستاني، تحقيق، محمد عبدالقادر أحمد، دار المعارف، القاهرة.
  - ٥٠. أضواء على السنة المحمدية، محمود ابو رية، دار المعارف القاهرة ، ط٦ .
- 01. أضواء على القرآن الكريم، عبد الفتاح محمد سلامة (ت ١٤٠٠هـ)، ط ٢٦، المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية.
- ٥٢. أضواء على عقائد الشيعة الإمامية ، جعفر السبحاني، طبع ونشر، مؤسسة الامام الصادق ، قم ١٤٢١ه.
- ٥٣. الاعتصام: ابراهيم بن موسى الشاطبي، المطبعة، دار بن رجب للطبع والنشر والتوزيع، ٢٠٠٧م.
- ٥٤. اعــلام المــوقعين ، محمــد بــن أبــي بكــر ابــن قــيم الجوزيــة (ت ٧٥١هــ)، تحقيــق: محمــد عبد السلام إبراهيم، الناشر: دار الكتب العلمية ييروت، ط١/ ١٤١١هـ.
- ٥٥. الاقتصاد الهادي الى طريق الرشاد، الشيخ الطوسي، منشورات مكتبة جهاستون، طهران ايران، مطبعة الخيام قم، ١٤٠٠ه،
- ٥٦. الاقتصاد فيما يتعلق بالاعتقاد، محمد بن الحسن الطوسي، الناشر، دار الأضواء، ١٩٨٦م.
- ٥٧. الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل، محاضرات الشيخ جعفر السبحاني، تقرير حسن محمد مكى العاملي: ط١/ ١٤٢٥ه، طبع ونشر، دار هشام للنشر والتوزيع.
  - ٥٨. الأمالي ، السيد المرتضى، المطبعة ، دار الينابيع للطباعة والنشر، ٢٠٠٩م.
    - ٥٩. الإمامة حتى ولاية الفقيه، عبدالحسين محمد علي بقّال ، ط١٤٠٢/١ه.
- ٦٠. الإمامــة والتبصــرة، علــي بــن الحســين ابــن بابويــه القمــي، الناشــر، مؤسســة آل البيــت لاحياء التراث،١٩٨٧م.
- 11. الإمامة: تعريف بمصادر الإمامة عند الإسلاميين، عبد الجبار الرفاعي ، مجلة تراثنا ،السنة الخامسة ، العدد ١، ص١٢٣ ١٢٤.
- 77. الإمامة، مرتضى المطهري، ترجمة: جواد علي كسار، دار الحوراء للطباعة والنشر والتوزيع.
  - ٦٣. الانتصار، السيد المرتضى، الناشر، المطبعة الحيدرية، ١٩٩٧م.
  - ٦٤. الانصاف في مسائل الخلاف، ابن للأنباري، الناشر، مؤسسة دار الكتب، ٩٧٩م.

- ٦٥. أنــوار الأصــول: احمــد القدســي: تقريــراً لأبحــاث الشــيخ مكــارم الشــيرازي،ط٢٨/٢١ه،
   مطبعة سليمان زاده، الناشر، مدرسة الإمام علي بن ابي طالب، قم -إيران.
- 77. أنوار الملكوت في شرح الياقوت، ابن المطهر الحلي، الناشر، جامعة طهران، ١٩٥٩م.
  - ٦٧. الأنوار النعمانية، السيد نعمة الله الجزائري، الناشر، جامعة مشيكان، ٢٠٠٨م.
- ٦٨. أنــوار الهدايــة،روح الله الخمينــي، تحقيــق: مؤسســة ونشــر آثــار الســيد الخمينــي،
   ط١٤١٣/١ه.
- 79. أوائــل المقــالات، الشــيخ المفيـد، تحقيــق، ابــراهيم الانصــاري، الناشــر، ردمــك، ط٢- ١٩٩٣م.
- ٧٠. الباب الحادي عشر، الحسن بن يوسف بن المطهر العلامة الحلي، شرح، المقداد بن عبد الله السيوري، الناشر، مؤسسة جاب.
- ٧١. بحار الانوار الجامعة لدرر الأئمة الأطهار: محمد باقر المجلسي (ت١١١ه) تحقيق: لجنة من العلماء: ط٣ ، طبع ونشر ، داراحياء التراث العربي، بيروت لبنان.
- ٧٢. بحر الفوائد في شرح الفرائد، محمد حسن الآشتياني، تحقيق وتدقيق، لجنة احياء التراث العربي، الناشر، مؤسسة التاريخ العربي للطباعة والنشر، ط١٨/١م.
  - ٧٣. البحر المحيط ، الزركشي، دار الكتب العلمية ، ٢٠٠٠م .
- ٧٤. البحر المحيط في أصول الفقه، بدر الدين بن محمد الزركشي، الناشر، تحقيق،
   عبدالقادر عبد الله العاني، دار الكتبي، ط١- ١٤١٤هـ-١٩٩٤م.
- ٧٥. بحـوث فـي علـم الأصـول: محمـود الهاشـمي: تقريـراً لأبحـاث السـيد محمـد بـاقر الصـدر،
   الناشر:مركز الغدير، ط٢ ١٤١٧ه، مطبعة بهمن، قم إيران.
- ٧٦. البداية من الكفاية، نور الدين الصابوني، تحقيق، فتح الله خليف، الناشر، دار المعارف، ١٩٦٩م.
- ٧٧. بدايع البحوث في علم الاصول، الشيخ المازندراني، الناشر، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين في قم، ط١.
- ٧٨. البراهين القاطعة في شرح تجريد العقائد الساطعة، محمد جعفر الإسترآبادي ، تحقيق، مركز الابحاث والدراسات الاسلامية، الناشر ، ط١-١٤٢٤ه.
- ٧٩. البرهان في أصول الفقه، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني الملقب بإمام الحرمين (ت ٤٧٨هـ)، تحقيق: صلاح بن محمد بن عويضة، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان ، ط١/ ١٤١٨ هـ

- ۸۰. البرهان في تفسير القرآن، هاشم البحراني، الناشر، مؤسسة الاعلمي، ٢٠٠٦م بيروت لبنان.
- ٨١. البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي، تحقيق، محمد ابو الفضل ابراهيم، الناشر، دار التراث، ٢٠٠٨م.
- ۸۲. بغية المرتاد ،ابن تيمية ، موسى بن سليمان الدويش، الناشر: مكتبة العلوم والحكم، ١٤٢٢ ه.
- ۸۳. بيان المختصر، محمود بن عبد الرحمن الأصفهاني، تحقيق، محمد مظهر، الناشر،
   جامعة أم القرى مكة المكرمة، ط٤ ١٩٨٦م.
  - ٨٤. البيان في تفسير القران، أبو القاسم الخوئي، الناشر، ردمك، ط٤-١٩٧٥م.
- ٨٥. بين الفلاسفة والكلاميين، الشيخ محمد عبده، الناشر، دار احياء الكتب العربية،١٩٥٨م.
- ٨٦. تاج العروس ، الزبيدي ، دراسة وتحقيق : علي شيري ، الناشر : دار الفكر بيروت لبنان ١٤١٤ه.
- ٨٧. تاريخ العقائد الشيعية وفرقها، الميرزا فضل الله بن الميرزا نصر الله، المعروف بشيخ الإسلام الزنجاني، تقديم وتحقيق: غلام علي غلام علي نور اليعقوبي، ط١٤٢٨/١ه.
- ۸۸. تـاریخ الغیبــة الکبــری، محمــد الصــدر، الناشــر، دار التعــارف للمطبوعــات، بیــروت لبنان، ۱۹۹۲م.
- ٨٩. تاريخ اليعقوبي، أحمد بن اسحاق اليعقوبي، تحقيق، عبد الامير مهنا، طبع ونشر،
   مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت لبنان، ٢٠١٣م.
- 9. التبصرة في أصول الفقه، إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي، تحقيق، محمد حسين هيتو،الناشر، دار التاب المصرية، ٢٠١٢م.
- 91. التبصير في الدين طاهر بن محمد الأسفراييني، أبو المظفر (ت ٤٧١هـ)، تحقيق: كمال يوسف الحوت، الناشر: عالم الكتب لبنان، ط١/ ٤٠٣هـ.
- 97. تجريد الاعتقاد، الخواجة نصير الدين الطوسي ، تحقيق: عباس محمد حسن سليمان، الناشر: دار المعرفة الجامعية،ط١/ ١٤١٧ه.
- 97. تحريم ذبائح اهل الكتاب، محمد بن محمد بن النعمان الشيخ المفيد، الناشر، المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد.
  - ٩٤. تحف العقول عن آل الرسول، الحسن بن على ابن شعبة الحراني، ١٣١٣ه.

- 90. تحفة المسؤول في شرح مختصر منتهى السؤل، يحيى بن موسى الرهوني ابو زكريا، تحقيق، الهادى بن الحسين، ط1-٢٠٠٢م.
- 97. التحقيق في كلمات القرآن الكريم، السيد المصطفوي،الناشر، مركز نشر آثار العلامة المصطفوي، ١٣٩٣ه.
- 9۷. التذكرة بأصول الفقه: محمد بن النعمان المفيد (ت٤١٣ه)، تحقيق: مهدي نجف، ط١٣/١ هـ، مطبعة، مهر، الناشر: المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، قم ايران.
- ٩٨. التعارض والترجيح بين الأدلة الشرعية عبد اللطيف عبد الله عزيز البرزنجي، ط١/ ١٤١٣ ، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت.
- 99. التعريفات: علي بن محمد بن علي الجرجاني (ت ٤٧١هـ)، تحقيق: جماعة من العلماء بإشراف الناشر: دار الكتب العلمية بيروت طبنان، ط١/ ١٤٠٣هـ.
- ٠٠٠. تفسير الأمثل في كتاب الله المنزل ، ناصر مكارم الشيرازي، الناشر ، مدرسة الامام على على المار، ١٤٢٦ه.
- 1.۱. تفسير التبيان، محمد بن الحسن الطوسي، الناشر، مكتبة الاعلام الاسلامي، ط١- ١٠٨ه.
- ۱۰۲. تفسير الصافي ،محسن الفيض الكاشاني ،الناشر مكتبة الصدر طهران ،مطبعة خورشيد .
- ۱۰۳. تفسير القرآن العظيم، اسماعيل بن عمر ابن كثير، تحقيق، سامي بن محمد سلامة، الناشر، دار طيبة، ط۲-۱۹۹۹م.
  - ١٠٤. التفسير الكبير: فخر الدين الرازي، الناشر: دار الفكر ، ١٤٠١ه.
- ٠٠٠. تفسير الميزان، محمد حسين الطباطبائي، الناشر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٠٥ه، بيروت لبنان.
  - ١٠٦. تفسير آيات الأحكام من القرآن، محمد علي الصابوني، بيروت: دار الكتب العلميّة.
    - ١٠٧. تقريب المعارف، تقي بن نجم ابو صلاح الحلبي، تحقيق، فارس تبريزيان.
- ۱۰۸. تقریب الوصول إلى علم الأصول، محمد بن احمد الكلبي، الناشر، دار الكتب العلمية، ط۱-۲۰۰۳م، بيروت- لبنان.
- ۱۰۹. التقريب والإرشاد، محمد بن الطيب الباقلاني، تحقيق، عبد الحميد علي ،ط۲-
- ۱۱۰. التقرير والتحبير، شمس الدين محمد بن محمد ابن أمير الحاج، الناشر، دار الكتب العلمية، ط٢- ١٩٨٣م.

- ١١١. التقعيد الأصولي: أيمن عبدالحميد البدراين، دار بن حزم ،ط١٤٢٧/١ه، بيروت لبنان
- ۱۱۲. التلخيص في أصول الفقه، الجويني، تحقيق، عبد الله جولم، الناشر، دار البشائر، بيروت، ۲۰۱۰.
- 117. تمهيد القواعد الأصولية، زين الدين بن علي الشهيد الثاني، تحقيق، مكتب الاعلام الاسلامي، طبع ونشر، مؤسسة بوستان، قم ايران.
- 11. التمهيد في أصول الفقه، محفوظ بن أحمد الكلوذاني، تحقيق، مفيد أبو عشمة، طبع، دار المدني للطباعة والنشر، الناشر، مركز البحث العلمي وإحياء التراث الاسلامي جامعة ام القرى، ط1-19۸٥م.
- ۱۱۰.التمهيد في علوم القرآن، محمد هادي معرفة، الناشر، مؤسسة التمهيد، قم، ط٢/٩٠٠م.
- 117. تنقيح الفصول، أحمد بن إدريس القرافي شهاب الدين أبو العباس، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات بدار الفكر الناشر: دار الفكر، ١٤٢٤.
- ١١٧. تنقيح المقال في علم الرجال ، عبد الله المامقاني، الناشر ، مؤسسة آل البيت عليه الاحياء التراث، قم ايران.
- ۱۱۸. ته ذیب الاصول، تقریر السبحاني لأبحاث السید روح الله الخمیني، الناشر، ردمك، ط۱۳۲۷/۳ش.
- 119. تهذيب الاصول، عبد الاعلى السبزواري، الناشر، الدار الاسلامية للطباعة والنشر والتوزيع، ط٢- ١٩٨٥م.
- ۱۲۰. ته ذيب اللغة، أبومنصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق رياض زكي قاسم، دار المعرفة، بيروت، ط١٤٢٢ ه.
- ۱۲۱. ته ذيب الوصول الى علم الأصول، الحسن بن يوسف العلامة الحلي، تحقيق، محمد حسين الرضوي، الناشر، منشورات الامام على عليه لندن، ط١/١٠١م.
- ١٢٢. التوحيد، محمد بن علي بن بابويه القمي الصدوق، الناشر، دار المعرفة ، بيروت البنان.
- 1۲۳. التوقيف على مهمات التعاريف، عبد الرؤوف المناوي، تحقيق، عبد الحميد صالح حمدان،ط١٠/١ه.
- ١٢٤. الثمار اليوانع على جمع الجوامع للسبكي ، خالد بن عبد الله الأزهري ، تحقيق محمد بن العربي الهلالي اليعقوبي ، منشورات وزارة الأوقاف المغربية ، ط ١/ ١٤٢٧ هـ.

- 1۲٥. جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير الطبري، تحقيق، أحمد محمد شاكر، الناشر، مؤسسة الرسالة، ط١/٠٠٠م.
  - ١٢٦. جمع الجوامع: السبكي، دار الكتب العلمية ، ط٢/ ٢٠٠٣، ص١٥.
- ١٢٧. الجهد الأصولي عند العلامة الحلي: بلاسم عزيز شبيب الزاملي، الناشر: العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، ط1/ ١٤٣٢ه.
- ۱۲۸. جـــواهر الكــــلام: محمـــد حســـن النجفـــي (ت٢٦٦٦هـ)، ط٢١٢١ه، طبــع ونشــر، مؤسسة المرتضى العالمية دار المؤرخ العربي، بيروت– لبنان
- 179. حاشية المكاسب: كاظم اليزدي: طبع ونشر، دائرة المعارف الإسلامية: طهران إيران.
- ١٣٠. الحاشية على إلهيات الشرح الجديد للتجريد، المولى أحمد الأردبيلي، تحقيق، أحمد العابدي، الناشر، دفتر النشر الاسلامي، ط١ ١٣٧٧ه.
- ١٣١. حاشية كتاب فرائد الاصول،أغا رضا الهمداني (ت١٣٢٢هـ)الناشر: مؤسسة المهدى،قم ايران ، ١٤٢٠هـ.
- ١٣٢. الحدائق الناظرة: يوسف البحراني (ت١٨٦٠هـ)، ط٣٤/٣هـ، طبع ونشر، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المقدسة، قم إيران.
- ١٣٣. الحلقة الثّالثة في أسلوبها الثّاني، محمد باقر الأبرواني: ط١/ ١٤٢٨، طبع ونشر، المحبين للطباعة والنشر.
- ۱۳٤. الحيوان ،الجاحظ،، تحقيق عبد السلام، هارون، دارالجيال بيروت، لبنان، ۱۳۰ هـ ارون، دارالجيال بيروت، لبنان، ۱۶۱ هـ/۱۹۹۰م.
- 100. الخصال: محمد بن علي بن الحسين القمي (ت ٣٨١ه): تصحيح وتعليق: علي علي أكبر غفاري، ط ١٤٠٣ه، طبع ونشر، جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم الإيران.
- ١٣٦. الخلافة و الامامة، ابوالقاسم الكرجي، تعريب السيد علي جمال الحسيني، مجلة رسالة القرآن، العدد ٩، ص٢٧.
  - ١٣٧. الخلافة والإمامة، كاظم حطيط ، مجلة العرفان، العدد ٧٦٣، ص٣٢.
- ١٣٨.دراسات في علم الأصول، علي الهاشمي الشاهرودي، تقريراً لأبحاث السيد أبو القاسم الخصوئي (ت١٤١٣ه)،ط١٤١٩ه، مطبعة، محمد، مركز الغدير للدراسات الإسلامية.
  - ١٣٩.دراسات في فقه اللغة، صبحي الصالح، الناشر، دار العلم للملايين، ط١- ١٩٦٠م.

- ٠٤٠.دراسة المعنى عند الاصوليين، طاهر سليمان حمودة، الناشر الدار الاسلامي للطباعه والنشر،
- 1 ٤١. الــدرر الكافيــة فــي أعيــان المائــة الثامنــة، ابــن حجــر العســقلاني، الناشــر، دار المعــارف العثمانيه، ١٣٤٩ه.
- 1٤٢. دروس في أصول فقه الامامية، عبد الهادي الفضلي، الناشر، مؤسسه أم القرى للطباعه والنشر، ط١-٢٤١ه، قم ايران.
- 1٤٣٠.دروس في عليم الأصول: محمد باقر الصدر (ت١٤٠٠هـ)،ط٩/٥٣٥هـ، طبيع ونشر، مؤسسة النشر الاسلامي، قم إيران .
- 3 ٤ . . دعائم الاسلام، القاضي النعمان المغربي، تحقيق، آصف بن علي أصغر، الناشر، دار المعارف.
  - ٥٤ ١. دلائل الصدق ، محمد حسن المظفر ، الطبعة الأولى، القاهرة ١٣٩٦هـ.
- 187. الـــذخيرة، علـــي بـــن الحســين الســيد االمرتضـــي، تحقيق احمــد الاشــكوري، الناشــر، مؤسســة النشر الاسلامي، ط١- ١٤١١ه.
- ١٤٧. الذريعة الى أصول الشريعة على بن الحسين الموسوي الشريف المرتضى ( تحتيق وطبع: اللجنة العلمية في مؤسسة الامام الصادق ، قم ايران .
  - ١٤٨. الرافد في علم الأصول ، محاضرات السيد السيستاني ، السيد منير عدنان القطيفي.
- 1 ٤٩. الراموز على الصحاح ، السيد محمد بن السيد حسن (ت ٨٦٦ه)، تحقيق: د محمد على عبد الكريم الرديني، الناشر: دار أسامة دمشق ، ط٢/٢٩٦م.
- ٠٥٠. رجال النجاشي. : أبو العباس أحمد بن علي بن أحمد أبن العباس النجاشي الأسدي الكوفي، تحقيقموسي الشبيري الزنجاني، الناشر : مؤسسة النشر الاسلامي ١٨٠٤ ه.
- ١٥١. الرسالة ، الشافعي أبو عبد الله محمد بن إدريس (ت ٢٠٤ه)، تحقيق: أحمد شاكر، الناشر: مكتبه الحلبي، مصر ،ط١/ ١٣٥٨ه.
- ١٥٢. رسائل أصولية، جعفر السبحاني، ط١/ ١٤٢٥ه، طبع ونشر، مؤسسة الإمام المادق ، قم ايران .
- ١٥٣. الرسائل الأصولية: محمد باقر البهبهاني (ت٢٠٦ه)، تحقيق ونشر: مؤسسة العلامة المجدد الوحيد البهبهاني، ط٢٠٦١ه، المطبعة: أمير، قم ايران.
- ١٥٤. رسائل الشريف المرتضى، الشريف الرضي، تحقيق، أحمد الحسيني، الناشر، دار القرآن الكريم قم، ١٤٠٥ه.

- ١٥٥. رسائل المحقق الكركي، المحقق الكركي، تحقيق، محمد الحسون، مطبعة الخيام، الناشر، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم ايران.
- ١٥٦.رسائل ومقالات: جعفر السبحاني: ط٢/ ٢٥/ هـ، طبع ونشر، مؤسسة الامام الصادق ، قم ايران .
- ١٥٧. الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية: محمد بن مكي العاملي (ت٩٤٦هـ) تحقيق: محمد الكلانتر.
- ١٥٨. روضة الناظر وجنة المناظر، ابن قدامة المقدسي، تحقيق، عبد القادر بدران، المطبعة، دار الحديث، ط١- ١٩٩١م، بيروت- لبنان.
- ١٥٩. الرياض النظرة: أبوالعباس أحمد بن عبد الله محب الدين الطبري (ت ١٩٤هـ)،الناشر، دار الكتب العلمية، ط٢ الرياض، ١٩٨٨م.
- 17. زبدة الأصول، محمد بن الحسين بن عبد الصمد الشيخ البهائي ، تحقيق: فارس حسون كريم، ط1/ ١٤٢٣،المطبعة: زيتون الناشر: مرصاد.
  - ١٦١. السرائر، ابن إدريس الحلِّي تحقيق، لجنة التحقيق، ط٢-١٤١٠هـ.
  - ١٦٢. سلسلة المسائل العقائدية، الشيخ جعفر السبحاني، ج٦، ص: ٢٧-٢٨.
  - ١٦٣. سنن ابن ماجة، ابو عبد الله محمد بن يزيد بن ماجة، الناشر، داراحياء الكتب العربية.
- 17٤. سنن أبي داود: سليمان بن الأشعث الأزدي السجستاني أبو داود، المحقق: ٢٧ شعيب الأرناؤوط وآخرون، الناشر: دار الرسالة العالمية، ط١/١٤٣٠.
- 170. سنن الترمذي، محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، شرح، عبد الكريم بن عبد الله، الناشر، المكتبة الشاملة، ٢٠١٠م.
- ۱٦٦. السنن الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى البيهقي، تحقيق، محمد عبد القادر عطا، الناشر، دار الكتب العلمية، ط١٤٢٤/٣هـ، بيروت لبنان.
- 17٧. سنن النسائي، أحمد بن شعيب بن علي النسائي، تحقيق، حسن عبد المنعم شبلي، الناشر، مؤسسة الرسالة، ط١- ١٤٢١هـ- ٢٠٠١م، بيروت لبنان.
- 17. السياسة الشرعية في اصلاح الراعي والرعية ، أحمد بن الحليم بن تيمية، الناشر، وزارة الشؤون الاسلامية والاوقاف والدعوة والارشاد، ط١- ١٤١٨ه، السعودية.
- ١٦٩. السيرة النبوية، عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، تحقيق عمر عبد السلام تدمري، الناشر: دار الكتاب العربي، ط١٤١٠/٣ هـ، بيروت .

- 1۷۰. الشافي في الإمامة، علي بن الحسين الموسوي المرتضى، تحقيق، عبد الزهراء الحسيني الخطيب، الناشر، مؤسسة الامام الصادق علي للطباعة والنشر والتوزيع، ط ٢ /١٩٨٦م.
- ۱۷۱. شرح ابن عقيل، عبد الله بن عقيل العقيلي، تحقيق، محمد محي الدين، مطبعة، دار مصر للطباعة، الناشر، دار التراث، ط٢٠-١٩٨٠م.
- ١٧٢. شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار، تحقيق، عبد الكريم عثمان، المطبعة، مطبوعات جامعة تكريت، الناشر، لجنة التأليف والتعريب والنشر، العراق.
- ١٧٣. شرح الأصول من الحلقة الثانية، محمد صنقور علي البحراني، ط٢/ ١٤٢٤ه، مطبعة، عترت، الناشر، نقش، قم ايران.
- ١٧٤. شرح الباب الحادي عشر، الحسن بن يوسف العلامة الحلي، تحقيق، مهدي محقق، الناشر، انتشارات الروضة الرضوية المطهرة، مشهد ايران.
- ١٧٥.شـرح التلـويح علـى التوضـيح، سـعد الـدين بـن مسـعود التفتـازاني(٧٩٣هـ)، الناشـر: مكتبـة صبيح مصر، ٢٠١٠م.
- ١٧٦. شرح الحلقة الثالثة (الأصول العملية)، على العبودي، تقريراً لأبحاث السيد كمال الحيدري، ط١٤٣٣/١هـ، طبع ونشر، مؤسسة الجواد للفكر والثقافة، قم ايران.
- ١٧٧.شرح الحلقة الثانية للشهيد محمد باقر الصدر ، علاء السالم ، من أبحاث السيد كمال الحيدري ، طبع ونشر ، مؤسسة الجواد للفكر والثقافة، قم ايران.
- ۱۷۸. شرح العضد على مختصر المنتهى الأصولي، عثمان بن عمر بن ابي بكر بن المائة المائة المائة على مختصر المنتهى الأصولي، عثمان بن عمر بن ابي بكر بن المائة الما
- ١٧٩. شرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء ابن النجار، تحقيق، محمد الزحيلي-نزيه حماد، الناشر، وزارة الأوقاف السعودية، ط١-١٤١هـ-١٩٩٣م، السعودية.
- ٠٨٠. شرح اللمع، إبراهيم بن علي يوسف الشيرازي، تحقيق، عبد المجيد تركي، طبع ونشر، دار العرب الإسلامي.
  - ١٨١. شرح المختصر ،سعد الدين التفتازاني، الناشر، كتب الشيعة، ٢٠١٦م، قم ايران
- ١٨٢. شرح المعالم في اصول الفقه، عبد الله بن محمد التلمساني، تحقيق، علي محمد، الناشر، عالم الكتاب.
- ۱۸۳. شرح المقاصد في علم الكلام، سعدالدين التفتازاني، الناشر، دار المعارف النعمانية، ١٠٤١ ١٩٨١، باكستان.

- ١٨٤. شرح المواقف، لعضد الدين الإيجي، المُتَوفَّى عام ٧٥٦ه، تحقيق: محمود عمر الدمياطي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.
- ١٨٥.شرح المنهاج للبيضاوي في علم الأصول ، محمود بن عبد الرحمن الأصفهاني ، تحقيق عبد الكريم بن على النملة ، مكتبة الرشد ، الرياض ، ط ١ ، ١٤٢٠ ه.
- ١٨٦. شرح تنقيح الفصول، شهاب الدين أحمد القرافي، تحقيق، طه عبد الرؤوف، الناشر، شركة الطباعة الفنية المتحدة، ط١-٩٧٣م.
- ١٨٧.شرح مختصر الروضة: سليمان بن عبد القوي بن الكريم الطوفي الصرصري الحدين (ت٧١٦هـ) ، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة ،ط١/ ١٤٠٧هـ.
- ١٨٨. شـوارق الإلهام: عبد الرزاق اللاهيجي، تقديم جعفر السبحاني، مؤسسة الصادق، ط١/٢٨. ه.
- ١٨٩. الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة، هاشم معروف الحسني، الناشر دار الملاك للطباعة والنشر والتوزيع .ط١/١٠٠.
- ۱۹۰. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي (ت ۳۹۳هـ)، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، الناشر: دار العلم للملايين بيروت، ط٤/ ١٤٠٧ ه.
- ١٩١. صحيح البخاري، احمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، الناشر: دار طوق النجاة ، ط١/ ١٤٢٢ه.
- 19۲. الصواعق المرسلة، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ)، تحقيق: علي بن محمد الدخيل الله، الناشر: دار العاصمة، الرياض السعودية، ط١/ ١٤٠٨ه.
  - ١٩٣. ضوابط المعرفة: عبد الرحمن الميداني، دار القلم، ط٤/ ١٩٩٣.
- ١٩٤. العدة في أصول الفقه: محمد بن الحسن الطوسي (ت٤٠٦ه) تحقيق: محمد مهدي نجف، ط١٧/١ه، المطبعة، ستارة، الناشر، مؤسسة آل البيت، قم ايران.
- ١٩٥. العدل عند مذهب أهل البيت، علاء الحسون، منشورات المجمع العالمي لأهل البيت ط٢/٢٣.
  - ١٩٦. عقائد الأمامية، محمد رضا المظفر، ط/١٤٢٢ه، مركز الأبحاث العقائدية بإيران.
- ١٩٧. العقل العملي في اصول الفقه جذوره الكلامية والفلسفية، ميثاق العسر، ط١،مركز الحضارة، بيروت.

- ١٩٨. علاقة علم اصول الفقه بعلم الكلام ، د محمد علي الجيلاني ، مكتبة حسن العصرية للطباعة والنشر والتوزيع ،ط١، ٢٠١٠م.
- ۱۹۹.علم الاصول في ثوبه الجديد: محمد جواد مغنية ، دار الجواد، بيروت لبنان ، ط۲۸/۳ ه.
- ٠٠٠. العناوين الفقهية: السيد مير عبد الفتاح الحسيني، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم.
- 1.1. عناية الأصول في شرح كفاية الأصول، مرتضى الحسيني الفيروز آبادي،ط١- ١٠٠. عناية الأصول فيروز آبادي، قم البران.
- ٢٠٢. عــوارض الأهليــة، الــدكتور حسـين بــن خلـف الجبـوري، الناشــر: معهــد البحــوث العلميــة واحياء التراث الاسلامي بجامعة أم القرى، ط٢/ ١٤٢٨ هـ.
- ٢٠٣. عـ والي اللالـي: محمـ د علـي بـن ابـراهيم الاحسـائي المعـروف بـابن جمهـور، تحقيـق آغـا مجتبى العراقي.
- ٢٠٤. العين: الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت١٧٠هـ) تحقيق: عبد الحميد هنداوي، الناشر: دار الكتب العلمية، ط٢٤٤/١.
- ٠٠٥. عيـون الحكـم والمـواعظ: علـي بـن محمـد الواسـطي، تحقيـق: حسـين الحسـيني، ط١، المطبعة: دار الحديث.
- ٢٠٦. غايـة المرام في علم الكلم، الآمدي (ت ٦٣١هـ) تحقيق: حسن محمود عبد اللطيف، الناشر المجلس الأعلى للشئون الإسلامية القاهرة .
- ٢٠٧. غنائم الأيام في مسائل الحالل والحرام: الميرزا القمي، تحقيق: عباس تبريزيان،١٤٧هـ، الناشر، مكتب الاعلام الإسلامي.
- ٢٠٨. غنية النزوع، ابن زهرة الحلبي، تحقيق الشيخ إبراهيم البهادري، بإشراف جعفر السبحاني، ط١/ ١٤١٧، مطبعة: اعتماد قم، الناشر: مؤسسة الإمام الصادق.
- 7 · ٩ . غياث الأمم في التياث الظلم، الجويني (ت ١٩ ٤ه)، تحقيق: الدكتور مصطفى حلمي، الدكتور فؤاد عبدالمنعم أحمد.
  - ٢١٠. فتح الباري: أحمد بن على بن حجر أبو الفضل العسقلاني، بيروت، ١٣٧٩.
- ٢١١. فرائد الاصول ، الشيخ الانصاري (ت١٢٨١هـ)، تحقيق لجنة تحقيق تراث الشيخ الاعظم ، الناشر مجمع الفكر الاسلامي ، مطبعة باقري ، ط١٩/١هـ،قم ايران .
- ٢١٢. الفرق الكلامية الإسلامية مدخل ودراسة، علي عبد الفتاح المغربي، الناشر: مكتبة وهيبة، ط ٢ /١٤١ه.

- ٢١٣. الفروق اللغوية، الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد أبو هلال العسكري، تحقيق: محمد إبراهيم سليم ، الناشر: دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع.
- ٢١٤. الفصول المهمة في تأليف الأمة: السيد عبد الحسين شرف الدين ، المجمع العلمي العلمي العلم البيت ط١/ ١٤٣١ه ، لبنان ، بيروت .
- ٠١٥. فصـول فـي فقـه اللغـة: رمضان عبـد التـواب، الناشـر مكتبـة الخـانجي القـاهرة مصر، ط٦/١٤٠ه.
- ٢١٦. الفصــول الغرويــة فــي الاصــول الفقهيــة: الشــيخ محمــد حسـين الأصــفهاني صــاحب الفصول، الناشر: دار إحياء العلوم الإسلامية.
- ۲۱۷. فق ه اللغة (مناهله ومسائله)، محمد اسعد النادري، منشورات المكتبة العصرية بيروت، ۱٤٣٠ه.
- ١٢١٨. فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت، محب الله بن عبد الشكور: عبد العلي محمد بن نظام الدين اللكنوي، تحقيق: عبد الله محمود محمد، الناشر:دار الكتب العلمية المدين اللكنوي، تحقيق: عبد الله محمود محمد، الناشر:دار الكتب العلمية ١٤٢٣،
- 719. فوائد الأصول، محمد علي الكاظمي (ت١٣٦٥هـ)، تقريرا لأبحاث الشيخ النائيني (ت١٣٦٥هـ)، طبع ونشر، مؤسسة التاريخ العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان.
- ٢٢. الفوائد البهية، محمّد حمود العاملي، الناشر: منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات مركز العترة للدراسات والبحوث.
- ٢٢١. الفوائد الحائرية: الوحيد البهبهاني (ت٢٠٦ه)، تقديم: محمد مهدي الآصفي (ت٢٠٦٠ الفوائد الحائرية: الوحيد البهبهاني (ت٢٠٠ الهر)، ١٤٣٤ هـ الران .
- ٢٢٢. الفوائد المدنية :محمد امين الاسترابادي السيد نور الدين الموسوي العاملي ،تحقيق : الرحمتي الاراكي، الناشر: مؤسسة النشر الاسلامي بقم المشرفة، ط٢/ ١٤٢٦ه.
- ٢٢٣. القاموس المحيط: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي (ت ١٤٥هـ)، تحقيق ونشر: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة ،ط٨/٤٢٦هـ ، بيروت لبنان .
  - ٢٢٤. قواطع الأدلة في الأصول: السمعاني، دار الكتب العلمية، ط١/ ١٩٩٩.
- ٥٢٢. قواعد التفسير لدى الشيعة والسنة: محمد فاكر ميبدي ،الناشر المجمع العلمي للتقريب ، ط١٤٢٨/١هـ، ايران.
- ٢٢٦. قواعد العقائد: نصير الدين الطوسي، تحقيق علي الرباني الكلبايكاني ،الناشرلجنة إدارة الحوزة العلمية بقم.

- ٢٢٧. القواعد الفقهية: الشيخ محمد فاضل اللنكراني، تحقيق ونشر مركز فقه الأئمة الأئمة الأطهار، ط٤٢٤/١هـ، قم طيران.
  - ٢٢٨. القواعد الفقهية المستخرجة من كتاب اعلام الموقعين ،أبي عبد الرحمن الجزائري .
    - ٢٢٩. القواعد الكلامية: علي الرباني، ط٢/٢٧ اهـ، الناشرمؤسسة الأمام الصادق عليه.
- ٠٣٠. قواعد المرام، ميثم البحراني ، تحقيق انمار معاد المظفر، ط١٤٣٤/١هـ ، منشورات العتبة الحسينية المقدسة .
- ٢٣١. القوانين المحكمة في الأصول المتقنة: الميرزا أبي القاسم القمي (ت١٢٣١ه) شرح وتعليق ، رضا حسين صبح: ط٣١/٣١ هـ: طبع ونشر: دارالمحجة البيضاء، بيروت لبنان .
- ٢٣٢.الكافي : محمد بن يعقوب الكليني (ت٣٢٩هـ) ، ط ١٤٠٣هـ.، طبع ونشر: منشورات دار الأضواء.
  - ۲۳۳. الكشاف ، التهانوي ، مكتبة لبنان ، ط١/ ١٩٩٦، ٧٩٣/١.
- ٢٣٤. كشف الأسرار عن أصول البزدوي، عبد العزيز البخاري، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١/.١٩٩٨م.
  - ٢٣٥. كشف الفوائد، العلاّمة الحلّي: الباب الثالث ، الفصل الأوّل ، حسن التكليف .
- ٢٣٦. كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ، العلامة الحلي ، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت طبنان .
- ٢٣٧. كفايــة الأصــول: محمــد كـاظم الخراسـاني (ت ١٣٢٨ه) تحقيــق ونشــر: مؤسسـة آل البيت لإحياء التراث: ط ١٤٠٩/١ه، مطبعة: مهر، قم ايران.
- ٢٣٨. الكلم الاسلامي المعاصر: عبد الحسين خسرو بناه ، ترجمة محمد حسين الواسطي، منشورات العتبة العباسية ،ط١٤٣٨/١، دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع.
- ٢٣٩. كمال الدين وتمام النعمة، لمحمد بن علي بن بابويه القمي المعروف بالشيخ الصدوق المتوفى سنة ٣٨١ هـ، منشورات الاعلمي للمطبوعات، بيروت طبنان .
- ٠٤٠. كنـز الفوائـد، ابـي الفـتح الشـيخ محمـد بـن علـي بـن عثمـان الكراجكـي الطرابلسـي، تحقيـق الشيخ عبد الله نعمه، الناشر: دار الاضواء بيروت لبنان، ط١/ ١٩٨٥ .
- ۲٤۱. لسان العرب، جمال الدين ابن منظور (ت ۲۱۱ه)، الناشر: دار صادر بيروت، ط٣/ ١٤١٤ ه.
- ٢٤٢. اللوامع الالهية في المباحث الكلامية: مقداد عبد الله الفاضل السيوري الحلي تعليق : محمد تقي مصباح اليزدي تحقيق: مجمع الفكر الاسلامي.

- ٢٤٣. لؤلوة البحرين ،يوسف البحراني، تحقيق محمد صادق بحر العلوم ،الناشرمكتبة فخراوي ١٤٢٩. ه.
- ٢٤٤. مباحث الأصول: كاظم الحسيني الحائري: تقريراً لأبحاث السيد محمد باقر الصدر (ت: ١٩٨٠م) ط ١٤٠٧/١ه، طبع ونشر ، مطبعة مركز الاعلام الاسلامي، قم، ايران.
  - ٢٤٥. مبادئ الوصول:العلامة الحلي ، تحقيق: محمد على البقال، دار الأضواء بيروت.
    - ٢٤٦. مباديء اصول الفقه ، عبد الهادي الفضلي ، النشر مؤسسة ام القري.
- ٢٤٧. المباني الأصولية وأثرها في كتاب مهذب الاحكام للسيد عبد الأعلى السبزواري، نصيف محسن الهاشمي، ص ٨١.
- ٢٤٨. متخير الألفاظ، ابن فارس، حققه وقدم له هلال ناجي، المكتب الدائم لتنسيق التعريب في الوطن العربي، الرباط، المغرب.
- ٢٤٩. مجمع البحرين: العلامة فخر الدين بن محمد الطريحي ، ، ط٢ ١٣٦٥، مكتبة المرتضوي ، طهران / إيران.
- ٠٥٠. مجمع البيان ، الشيخ الطبرسي (ت٨٤٥ه) ، تصحيح وتعليق: أبو الحسن الشعراني، المكتبة العلمية، طهران.
- ٢٥١. محاضرات في علم الأصول ، الشيخ الفياض ، تقرير أبحاث السيد الخوئي ،مؤسسة أنصاريان للطباعة والنشر ، قم طهران ط١٤١٧/٤ه.
- ٢٥٢. محصل أفكر المتقدمين والمتأخرين: فخر الدين محمد بن عمر الخطيب الرازي (ت٢٠٦هـ). الناشر: المكتبة الأزهرية.: مسألة الحسن والقبح ، ص٢٠٢ .
- ۲۵۳. المحصول، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن الرازي (ت ۲۰۱ه)، ط۱۵/۳۳.
- ٢٥٤. المُحكَم في أصول الفقه: محمد سعيد الطباطبائي الحكيم: ط٢/ ١٤١٨ هـ،طبع ونشر: مؤسسة المنار.
- ٢٥٥. مخاصــمات المجتهدين فــي أصــول أحكــام شــريعة ســيّد المرســلين، محمــد بــن يــونس الشويهي .
- ٢٥٦. مختار الصحاح: محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، الناشر: مكتبة لبنان،١٣٠٦ه.
- ٢٥٧. مختلف الشيعة: أبي منصور الحسن بين يوسف العلامة الحلي (ت: هـ):ط١٣٧٢ه، تحقيق وطبع ونشر، مؤسسة النشر الإسلامي بقم إيران.

- ٢٥٨. مراة العقول في شرح أخبار ال الرسول ، محمد باقر المجلسي (ت ١١١١) ، تحقيق مرتضى العسكري، الناشر: دار الكتب الاسلامية ، مطبعة خورشيد، ط٢/٤٠٤ه.
- ٢٥٩. المسامرة في شرح المسايرة، الكمال بن أبي الشريف بن الهمام، الناشر، المكتبة الازهرية للتراث، القاهرة -مصر.
- ٢٦٠. المسائل المشتركة بين أصول الدين وأصول الفقه: محمد العروسي عبد القادر، مكتبة الرشد، ناشرون.
- ١٢٦. المستدرك: الحاكم محمد بن عبد الله النيسابوري (ت ٤٠٥هـ)، تحقيق: مصطفى عبد الله القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت ،ط١/١٤١.
- ٢٦٢. المستصفى من علم الأصول: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، تحقيق: محمد عبد السلام،دار الكتب العلمية، ط١/ ١٤١٣ه.
- 717. المسلك في أصول الدين، المحقّق الحلّي (ت٦٧٦هـ)، تحقيق: رضا الأستادي، ط١/ المسلك في أصول النشر في الأستانه الرضوية.
- ٢٦٤. مسند الدارمي (سنن الدارمي)، عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، تحقيق، حسين سليم أسد، الناشر، دار المغنى للطباعة والنشر والتوزيع،ط١- ١٤١٢هـ، السعودية.
  - ٢٦٥. المشتق عند الاصوليين: الشيخ اليعقوبي، تقريرات بحوث السيد محمد صادق الصدر
- ٢٦٦.مصادر التشريع في ما لا نص فيه، لعبد الوهاب خلاف، الناشر دار ابن الجوزي، ط١٤/١م.
- ٢٦٧. مصـباح الأصـول: محمـد الـواعظ الحسـيني البهسـودي (ت ١٣٩٨ه): تقريـراً لأبحـاث السـيد ابـو القاسـم الخـوئي (ت١٤١٣ه) ط ١٩٨٨م، مطبعـة الآداب ،الناشـر: منشورات مدرسة دار العلم، النجف الأشرف العراق.
- ٢٦٨. مصباح الفقاهة: أبو القاسم الخوئي (ت ١٤١٣ه): تحقيق: جواد القيومي الأصفهاني: ط ١/١١٤ه، المطبعة، العلمية، الناشر، مكتبة الداوري، قم ايران.
- ٢٦٩. المصباح المنير: أحمد بن محمد بن علي الفيومي، دار الحديث، القاهرة، ط١ / ٢٦٣. ه.
  - ٢٧٠. مع الشِّيعة الإمامية في عقائدهم، جعفر السبحاني ، ط١/ ١٣ ١هـ
- ٢٧١. معارج الأصول: نجم الدين جعفر بن الحسن الحلي (ت٦٧٦ه)، ط١٤٠٣/١ ه، مطبعة سيد الشهداء، الناشر، مؤسسة آل البيت للطباعة والنشر، قم ايران.
- ۲۷۲.معالم أصول الفقه ، محمَّد بن حسَيْن بن حسَيْن الجيزاني الناشر: دار ابن الجوزي، ط٥/ ١٤٢٧ ه.

- ٢٧٣. المعالم الجديدة، محمد باقر الصدر (ت ١٤٠٠هـ)، مطبعة النعمان، النجف الأشرف، ط٢/ ١٩٧٥ م.
- ٢٧٤. المعتمد في أصول الفقه، محمد بن علي الطيب أبو الحسين البَصْري المعتزلي (ت ١٤٠٣.)، تحقيق: خليل الميس، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، ط١/ ١٤٠٣.
- ٢٧٥. المعجــــم الأصــــولي: محمــــد صـــنقور علـــي البحرانـــي: ط٣ ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧ م، المطبعة، ستاره –الناشر، منشورات الطيار.
- ۲۷٦. معجم الصحاح: إسماعيل بن حماد الجوهري (ت:٣٩٣ه)، تصحيح: إبراهيم شمس الدين ط١٤٣٣/١هـ، المطبع ونشر، شركة الأعلمي للمطبوعات، بيروت لبنان، ٥٨/٢.
  - ٢٧٧. المعجم الفلسفي: جميل صليبا ،الشركة العالمية للكتاب، بيروت -لبنان ،٤١٤ه.
- ۲۷۸.معجـــم اللغـــة العربيـــة المعاصـــر: احمــد مختـــار عمـــر،منشـــورات عـــالم الكتـــب، ط1/۲۹/۱هـ.
  - ٢٧٩. معجم المصطلحات الأصولية: ضرغام كريم الموسوي ، ط١/ ١٤٤٠، مطبعة نون .
- ٠٨٠. معجم الوسيط ، مجمع اللغة العربية بالقاهرة ، أعداد إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار ، الناشر : دار الدعوة.
- ۲۸۱. معجم مقايس اللغة ، احمد بن فارس بن زكريا (ت ٣٩٥ه)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون ، النشر مكتب الاعلام الأسلامي ، المطبعة مكتب الاعلام الاسلامي.
- ٢٨٢. المغني ، القاضي عبد الجبار (ت٤١٥هـ)، تحقيق أمين الخولي،القاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، ١٩٦٠م .
  - ۲۸۳. مفاتيح الغيب، فخر الدين الرازي، الناشر، دار الفكر، ط۱-۱۹۸۱م.
- ٢٨٤. مفتاحُ الوصول الي علم الأصول: أحمد كاظم البهادلي: ط١ -٢٠٠٣هـ -٢٠٠٢ م، طبع ونشر، دار المؤرخ العربي، بيروت البنان.
- ٠٨٥. المفردات: أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (ت ٥٠٢هـ)، الناشر : مكتبة نزار الباز.
- ۲۸٦. مقالات الإسالاميين:أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري (ت ٣٢٤هـ) ، تصحيح: هلموت ريتر، الناشر: دار فرانز شتايز، بمدينة فيسبادن (ألمانيا)، ط٣/ ١٤٠٠ هـ.
- ۲۸۷. مقالات الأصول، ضياء الدين العراقي، تحقيق مجتبى الموحدي، ط١/١٤٢٠ مطبعة باقرى، قم ، الناشر مجمع الفكر الاسلامي.
  - ٢٨٨. المقدمة ، ابن خلدون ، دار الجيل بيروت ، مؤسسة خليفة للطباعة.

- 7۸۹. الملل والنحل: أبو الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستاني (ت ٥٤٨ه)، الناشر: مؤسسة الحلبي، تحقيق: عبد العزيز الوكيل، دار الاتحاد للطباعة ، القاهرة -مصر.
- . ۲۹. مـــن لا يحضـــره الفقيـــه: ابي جعفرمحمـــد بــن علـــي بــن الحســين بــن بابويـــه الصدوق (ت ۳۸۱هـ) ، منشورات الأعلمي، ط ۲۰۰۱هـ، بيروت لبنان .
- ٢٩١. مناهج اليقين: الحسن بن يوسف المطهر المعروف العلاّمة الحلّي (ت٢٦٦ه)، تحقيق محمد رضا الانصاري، مطبعة ياران، ط٢١٦/١هـ، قم ايران.
- ٢٩٢. منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر عليه السلام: لطف الله الصافي الكلبايكاني، مؤسسة الوفاء،ط٢٠٣/٢ه، بيروت طبنان.
- ۲۹۳. منتقى الأصول: عبد الصاحب الحكيم (ت: ۱۹۸۰م): تقريراً لأبحاث السيد محمد الحسيني الروحاني (ت: ۱۹۹۷م): ط۱ ۱۶۱۶ه، مطبعة امير.
- ۲۹۶. منته السول: سيف الدين ابن الحسن الآمدي (ت ٦٣١ه)، تحقيق: احمد فريد المزيدي ، منشورات دار الكتب العلمية، بيروت البنان ، ط ١٤٢٤/١ه.
- ۲۹۰. المنخول: ابي حامد محمد الغزالي (ت٥٠٥ه) ، تحقيق محمد حسن هيتو، طبع ونشر دار الفكرالمعاصر، بيروت طبنان، ط٢١٩/٣ه.
- ۲۹۲. المنطق: محمد رضا المظفر (ت:۱۹۲۶م): ط۳ -۲۰۱۱هـ ۲۰۰۶ م، طبع ونشر، دار التعارف للمطبوعات، بيروت لبنان.
- ۲۹۷. المنقذ من التقليد: سديد الدين الحمصي، تحقيق ونشر: مؤسسة النشر الاسلامي، ط٢/١٤ هـ، قم ايران.
- ۲۹۸. المنقذ من الضلال: ابو حامد الغزالي ، دراسة و تحقيق عبد الحليم محمود، دار المعارف، مصر، ط٣/ ١٩٨٨.
  - ٩٩. المنهج العلمي في تربيب الادلة الإجتهادية، محمد مهدي الاصفي ، بحوث ودراسات.
- ٠٠٠. الموافقات: إبراهيم بن موسى الغرناطي المعروف بالشاطبي (ت ٧٩٠هـ)، تحقيق: مشهور بن حسن آل سلمان، الناشر: دار ابن عفان، ط١٤١٧ ه.
- ٣٠١. المواقف: عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد الإيجي، تحقيق: د.عبد الرحمن عميرة ،الناشر: دار الجيل بيروت، ط١/ ١٤١٧ه.
  - ٣٠٢. موجز اصول الفقه:جعفر السبحاني، دار جواد الأئمة،ط١٤٣٢/١ه، بيروت طبنان.
- ٣٠٣. الموسوعة الفقهية ، تأليف موسسه دائرة المعارف الفقه الاسلامي، مطبعة بهمن ،ط١/ ١٤٢٣.

- ٣٠٤. الموسـوعة الفقهيـة الكويتيـة: وزارة الأوقـاف والشـئون الإسـلامية الكويـت، ط١٤٠٤/١ه.
  - ٠٠٥. موسوعة مصطلحات علم الكلام الإسلامي: سميح دغيم،مكتبة لبنان ناشرون.
- ٣٠٦. ميزان الأصول: محمد بن أحمد السمرقندي ، تحقيق: محمد زكي عبد البر ، الناشر: مطابع الدوحة، ١٤٠٤ه.
- ٣٠٧. ميزان الاعتدال: شمس الدين أبو عبد الله محمد الذهبي (ت ٧٤٨هـ) تحقيق:علي محمد البجاوي،نشر :دارالمعرفة للطباعة والنشر، بيروت لبنان ط١/ ١٣٨٢ هـ.
- ٣٠٨. النافع يروم الحشر في شرح الباب الحادي عشر :فاضل مقداد السيوري (ت ٨٦٦هـ)، الناشر :باقيات للطباعة ، مطبعة وفا، قم ايران ،ط ١٤٣٤/١ه.
- ٣٠٩. نحـو وحـدة عقائديـة إسـلامية (الخلافـة و الإمامـة)،، كـاظم حطـيط، (٢)، مجلـة العرفان، العدد ٧٦٣.
- ٣١١. نظم الفرائد وجمع الفوائد: عبد الرحيم بن علي المعروف بشيخ زادة ،المطبعة الأدبية القاهرة مصر ،ط١٣١٧/١ه.
- ٣١٢. نفائس الأصول: شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي (ت ٦٨٤هـ)، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، نشر: مكتبة نزار مصطفى ،ط١/ ١٤١٦هـ.
  - ٣١٣. نقد المحصل: الخواجه نصير الدين الطوسي، دار الأضواء ، بيروت لبنان.
- ٣١٤. النكت الاعتقادية: محمد بن محمد النعمان المفيد(ت٢١٦ه)، تحقيق رضا مختاري، ط٢١٣. النكت الاعتقادية مهر، قم ايران.
- ٣١٥. نهاية الأفكار: علي آغا ضياء الدين العراقي (ت:١٣٦١ه): ط٣ -١٤١٧ه، طبع ونشر، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المقدسة، قم ايران.
- ٣١٦. نهاية الدراية، الشيخ محمد حسين الغروي الأصفهاني (ت ١٣٦١ه)، تحقيق ونشر مؤسسة ال البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، مطبعة ياران البيت عليهم السلام لاحياء التراث، ط ٤١٤/١ه، ط ٤١٨ ط ٤١٩/١ه، ط ٤١٤/١ه، ط ٤١٤/١ه، ط ٤١٤/١ه، ط ٤١٨ ط ٤١٨ ط ٤١٩ ط ٤١٨ ط
- ٣١٧. نهاية السول في شرح منهاج الأصول:جمال الدين عبدالرحيم الأسنوي (ت٢٧٧ه)، صححه:عبدالقادر محمد على ،دار الكتب العلمية،بيروت طبنان ،ط١٤٢٠/١ه.
- ٣١٨. نهاية المرام في علم الكلم: الحسن بن يوسف المطهر الأسدي المعروف العلامة الحلي(ت٢٦٨هـ)، نشر:مؤسسة الصادق، مطبعة أعتماد،قم البران،ط١٩/١هـ.

- ٣١٩. نهايــة الوصــول الــى علــم الأصــول: الحســن بــن يوســف المطهــر الأســدي المعــروف العلامة الحلي(ت ٧٢٦هـ)، الناشر: مؤسسة الصادق، قم ايران، ط ١٤٢٥/١ه.
- ٣٢٠. النهاية في غريب الحديث والأثر: ابن الأثير الجزري، تحقق: أحمد بن محمد الخراط ، نشر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية قطر.
  - ٣٢١. نهج البلاغة: صبحي الصالح، دارالكتاب اللبناني ، بيروت -لبنان، ط٤/٥/١٤ه.
- ٣٢٢. نهج الحق، الحسن بن يوسف المطهر الأسدي المعروف العلامة الحلي (ت٣٢٦ه)، منشورات دار الهجرة،مطبعة ستارة ، قم ايران، ط٤/٤١ه.
- ٣٢٣. نواسخ القرآن، عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، تحقيق: محمد أشرف علي المليباري، تحقيق ونشر: الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ط٢٢٣/٢ه.
- ٣٢٤. هدايـة الابـرار الـي طريـق الأئمـة الأطهـار: حسـين بـن شـهاب الـدين العـاملي، تحقيـق: رؤوف جمال الدين، طبع ونشر: مؤسسة إحياء الأحياء.
- ٣٢٥. هدايـة المسترشـدين فـي شـرح معـالم الـدين، محمـد تقـي الـرازي الأصـفهاني (ت١٢٤٨ه)، الناشر: مؤسسة النشر الأسلامي.
- - ٣٢٧. الوجيز في اصول الفقه: عبد الكريم زيدان، مؤسسة قرطبة، ط٦.
- ٣٢٨. وسائل الشيعة :محمد بن الحسن الحر العاملي (ت١٠٤)، تحقيق ونشر :مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، ط٢١٤/٢.
  - ٣٢٩. الوسيط في أصول الفقه، د. وهبة الزحيلي، جامعة دمشق، دار الفكر، ط١٤١٧/١ه.
    - ٣٣٠. الوسيط في اصول فقه الحنفية: احمد فهمي أبوسنه، مطبعةدار التأليف، القاهرة .
- ٣٣١. وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان،المحقق: إحسان عباس،الناشر: دار صادر ، بيروت لبنان ، ١٩٧٢.
- ٣٣٢. وقاية الأذهان: أبي المجد محمد رضا النجفي الإصفهاني، تحقيق ونشر: مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، قم ايران ، مطبعة مهر، ط١٤١٣/١ه.

#### **Abstract**

#### In the name of Allah

the merciful praise be to Allah, creator of the heavens and the Earth, we praise him ونستعين him and ask pardon him and seek refuge from the evils of ourselves on our وسيئات، the provider of cattle all his creation, praise him, thank you very much and the great Sultana, hired by the use of no's It has not, and blessings and peace upon his slave who chose prophets and several missionaries, master of beginning and end, clean Pornstars and company almantgbin, and damnation to their enemies from now until the day of judgement, either:

The science of critical assets, given the impact that through the rules formulated that meet the needs of the scholarly community, so we find that our media listens and sharpen those rules that derive from legal judgments, codified in this Dua Wynn, which classified categories are useful, and which draw various combinations.

Given the background of words most scientists who excelled in developing the building blocks of knowledge assets, it's clear to see the methodology and vocabulary of theology in deep and severe impact on the fundamentalism, so couched most asset science issues background of lip service, the criminal investigation had been shinier (front This synthesizer pioneers eliminated it), and then followed them into it, each band were ash'ari advocating and upholding its doctrine of fundamentalist arguments.

Whatever the science of Fiqh is the flag of Allah almighty understanding settings and Messenger 2, norm draw inference methods and curriculum, underlying the jurist in devising the shar'i ruling, this sense of being a platform for the jurist. Either in general the Usul al-figh is the Muslim



world approach in understanding Shariah interpretation and imagine and downloads, it represents the spirit of Islamic sciences, cognitive and methodological framework to this science, no offense that he can become his bases, directories, and cognitive and methodological bases as 'origins of thought

There are important reasons have had significant impact in choosing research title:

1-show perfection of Islamic law and accommodated all people's needs and coverage of every time and place, and to prove that the bulk of the issues developed in any era ruling proceeded.

2. statement by the Islamic sciences from power and capacity and ability to cope with whatever variables, whether I was in the first ages of Islam or late. The importance of research emerges through what gets thrown, and the importance of the issues addressed in these vocabulary statement

No doubt consider theology independently, is extremely dangerous in terms of racist ideology, as well as in Usul al-fiqh being Abadia costs, perhaps the importance of research, summarized the impact of buildings and questions of theology in establishing rules of science of Usul al-fiqh, and this is the biggie Objects require detailed in the statement of facts, and indeed characterization and developments, in order to achieve the desired end, but don't take place in view of the complexity of this research by topic.

As for the difficulties encountered, not without any scientific research who faced difficulties and obstacles, it boils down to that search includes consideration of specific flags, hard to understand for many mfradthma, it takes a lot of maturity and scientific knowledge of both El Alamein, and your This capacity in the sources and references which are difficult to



realise in time researcher, this calls for diversity in reading to collect the pieces.

As for previous studies that addressed the topic: as for previous research, after looking at the limits of the possible, competent question and followers of the latest scientific research, I find this topic vocabulary addresses search as our search, but more what it stood a thesis discussed in c University of Kufa at the ends of the seventh month of the year 2018, by typing search, talking about verbal buildings but by another method and its impact on the area and another topic; there are signs in some books, perhaps what it stood four studies:

First: the book (Usul al-fiqh, theology) to Dr Mohamed Bin Ali GILANI. Second: the book (common issues between Fiqh and theology) to Dr Mohamed Laroussi.

3: search (development of the relationship between the science of Usul al-fiqh and theology and fundamentalist issues) to Dr Mohamed Riad Fakhri, Baghdad University, Faculty of Islamic sciences, a brief search contains molecules do not represent something listed which means search.

4: search (following verbal schools in Usul al-fiqh-physical model of governance) to Dr Khalil Ibrahim Taha,

The search has been structured: introduction and preliminary decline of three chapters, and a conclusion, and indexes, and are as follows: Introduction: includes the importance of the topic, and its difficulties, and previous studies, plan and curriculum. The introductory discourse: theoretical framework for research concepts and contains five demands. Chapter 1: the impact of verbal buildings in Intros knowledge assets, ruling and governance implications, convict, and contains three chapters: the first discourse: implications for Governor (and Allah is the Almighty).



Second topic: implications for governance (convict).

Third topic: implications for convict (charge) chapter II: the impact of verbal buildings in principles of knowledge assets.

First topic: the impact of linguistic detective raised in theology on assets. Second topic: impact altogether in the directory.

Topic III: conceptual issues and their impact.

Chapter III verbal buildings impact in matters of knowledge assets, and includes two sections: first section: effect of theology in evidence agreed. Second topic: the impact of theology in different directories. Topic III: effect of theology in opposing evidence. Conclusion: the most important include search results and recommendations of the Finder. Index sources and references.

Finally I call Allah to be this study point of light to open the window wider, to be a step towards ② Allah's satisfaction. I present my humble research to distinguished discussants professors taking their hands and blessed scientific analysis table, they don't claim to have perfect with lack of written features and examines the excuse for every bug or shortening with noted the shot right It is Allah ② and failed it myself, so I'm still for science students, and scientific failings

Asking Allah almighty to be at goodwill and to obtain their consent and accepted research, kindly, payment and correct practical and advise me lapses and slips may not be intentional..

Finally, thank Allah Ahmed mobarakan what blessed with a before and after, the glory of your Lord, the Lord of glory what they describe, mursalin, praise be to Allah, Lord of the worlds.

And prayed to Allah and Mohamed Pornstars clean ones



Ministry of Higher Education

and Scientific Research

**University of Karbala** 

**Faculty of Islamic Sciences** 



# IMPACT OF THE VERBAL BUILDINGS IN ESTABLISHING THE FUNDAMENTALIST BASE

A letter from the student

#### Sattar Abbas Sekhi

To the Council of the College of Islamic Sciences University of Karbala, which is part of the requirements for a master's degree in Sharia and Islamic sciences

Supervised by

Dr. Dargham Karim Al – Musawi

2019 A.D 1440 A.H