

وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة كربلاء \_ كلية التربية للعلوم الانسانية فسم التاريخ - التاريخ الاسلامي

# الخدمات العامة في الدولة العربية الأسلامية حتى عام ٤١هـ

(مكة إنموذجاً)

رسالة مقدمة الى

مجلس كلية التربية للعلوم الانسانية / جامعة كربلاء وهي جزء من متطلبات نيل درجة الماجستير في التاريخ (التاريخ الاسلامي ) من قبل الطالبة

دعاء عبد الامير محمود حنيش العامري

إشراف

أ.م. د علاوي مزهر مزعل السعودي

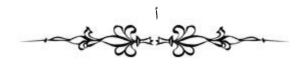
ma1888



# (وَقُلُ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلُكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُورَ وَسَتُرَدُّورَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُورَكِ

# صدق الله العلم العظيم

سورة التوبة الآية: ١٠٥



# (اقرار المشرف)

اشهد ان اعداد الرسالة الموسومة بر (الخدمات العامة في الدولة العربية الاسلامية حتى عام 41 هـ مكة أنموذجاً )التي قدمتها الطالبة (دعاء عبد الامير محمود حنيش العامري) قد جرى بأشرافي في قسم التاريخ / كلية التربية للعلوم الانسانية / جامعة كربلاء ، وهي من متطلبات نيل درجة الماجستير في التاريخ الاسلامي .

التوقيع

الاستاذ المساعد الدكتور

علاوي مزهر مزعل المسعودى

التاريخ : / ٩ / \ 2022

بناء على توصية رئيس قسم التاريخ ارشح الرسالة للمناقشة

الاستاذ المساعد الدكتور

سلام فاضل حسون المسعودي

التاريخ : ١ / ٩ / 2022

- Series

# (اقرار لجنة المناقشة)

نشهد بأننا أعضاء لجنة المناقشة اطلعنا على هذه الرسالة الموسومة ب(الخدمات العامة في الدولة العربية الاسلامية حتى عام 41 هـ مكة أنموذجاً") وقد ناقشنا الطالبة (دعاء عبد الامير محمود حنيش رحيم العامري) في محتوياتها وفيما لها علاقة بها ونعتقد بأنها جديرة بالقبول لنيل درجة الماجستير في التاريخ الاسلامي بتقدير (

التوقيع:

عضوا: أ.م. د سوسن عباس حسن

التاريخ: / الم الم 2023/

التوقيع:

عضوا : أ . د حاتم كريم اجياد

التاريخ: / ١ /> /2023

التوقيع:

رئيساً: أ. د ميثم مرتضى مصطفى

التاريخ: / ١٠٠٠ / 2023

عضواً ومشرفا: علاوي مزهر مزعل

التاريخ : / ١ / > 2023

صدقها مجلس كلية التربية للعلوم الانسانية - جامعة كرملاء

الاستاذ الدكتور

حسن حبيب عزر الكريطي عميد كلية التربية للعلوم الإنسانية/ وكالةً التاريخ: / 5/3/2023

# الاهداء:

الحمدُ لله تعالى والصلاة والسلام على حبيبنا المصطفى وآله وصحبه اجمعين اما بعد:

اهدي جهدي المتواضع هذا الى والدي الذي كنت أتمنى ان تكتحل عيناه بي ... وبما وصلت له بنظرة أبويه جميلة فكان حلمه أن يرى فينا ما لم يحققه لنفسه إلا اني اعلم كم هو فخور بي الآن.

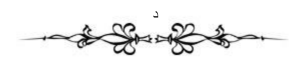
الى والدتي أمي العظيمة التي كانت وما زالت امرأة من حديد كانت وصبرت لأجلنا فقد حان الوقت لتفرح بي فكل توفيقي بفضل دعائها لي وكل عمري وأحلامي فداء لها ولسنين عمرها التي بذلتها لتحقيق أحلامنا فكل كلامي لأمي لا يوصف مدى حبي لأمي المجاهدة ....

الى أخي سندي وظلي وسكينتي وملجأي في الحياة الى ضلعي الثابت في هذا الكون الدرع الحامي لي بكل ما قد يواجهني ،أخي الحنون.

الى اخواتي وزوجة أخي ربيعي وزهرة حياتي ودنياي وابتهاجي وفرحي وسروري الى ذوات الكلام الجميل والتشجيع الكبير والدائم الى طاقتي الايجابية.

الى كل من دعى لي بالنجاح والوصول بالغيب سواء قريب أم بعيد من أحبهم قلبي وأنساهم قلمي الى كل هؤلاء أهدي ثمرة تعبي وجهدي فشكراً جزيلا ...





# شكر وامتنان:

الحمد لله حمداً كثيراً بحجم السماوات والأرض فأشكرك ربي على نعمك التي لا تعد ولا تحصى الذي وفقني وسهل لي أمري للسير في هذا الطريق الذي بدايته صعبة ونهايته سهلة فكان لي نور في الظلمات فحمداً كثيراً لدائم العطايا ...

فشكري الموصول الى من أعانني وارشدني لإتمام رسالتي في الكثير من المحطات على أتم وجهه ولم يتذمر أو يتوانى عن أي سؤال كثير العطاء الاستاذ المساعد الدكتور (علاوي مزعل مزهر المسعودي) خالص شكري وتقديري له فكان خير عون لي وكثير الاهتمام واللطف في الكلام.

وشكري الى جامعتي جامعة كربلاء وبالأخص كلية التربية – قسم التاريخ من رئيس القسم والمقرر الى كافة الدكاترة والاساتذة والموظفين الذين كان لهم دور كبير ومهم لدي من تعاونهم معى والاجابة على كافة التساؤلات.

واسجل شكري وتقديري المسبق الى اساتذتي رئيس لجنة المناقشة واعضائها ، الذين هم متفضلين علي بما سيطرحونه وينصحوني به فكل سؤال وتوضيح وإرشاد محل تقدير لدي فجزاهم الله احسن الجزاء ولهم مني كل الحب والشكر والدعاء.

ولا انسى كل من ساعدني بنصيحة أو توجيه أو ارشاد أو كلمة مشجعة لي كانت لها دور كبير في كتابتي من صديقة أو زميل معي في مرحلة الدراسة أو خارجها فائق شكري لهم ودعواتي ان يصب في طريقهم كل ما هو صالح وخير ...

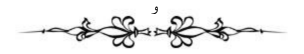
وصلى الله تعالى وسلم على نبينا نبي الرحمة محمد وعلى آل محمد وصحبه أجمعين ...





# "فهرست المتويات

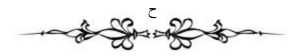
| الصفحة       | الموضوع                                                                                                                  |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Í            | الآية الكريمة                                                                                                            |
| ب            | اقرار المشرف                                                                                                             |
| <b>E</b>     | اقرار المقوم اللغوي                                                                                                      |
| و            | اقرار لجنة المناقشة                                                                                                      |
| ز            | الاهداء                                                                                                                  |
| ح            | الشكر والامتنان                                                                                                          |
| ط            | اختصارات الرموز                                                                                                          |
| ي – ف        | المحتويات                                                                                                                |
| 1 · - 1      | المقدمة                                                                                                                  |
| <b>*V-1*</b> | الفصل الاول<br>طبيعة الحياة العامة في الحجاز والخدمات المقدمة وأهميتها في رفع مركز<br>مكة المكرمة في فترة ما قبل الاسلام |
| 79-17        | المبحث الاول: الحياة العامة في مدن الحجاز (مكة أنموذجاً)                                                                 |
| 18-18        | اولاً: الحجاز (التسمية والموقع)                                                                                          |
| 1 ٤ - 1 ٣    | ثانياً: القبيلة العربية وتنظيماتها                                                                                       |
| 10           | ثالثاً: التكوين الاجتماعي للعرب                                                                                          |
| 77-17        | رابعاً: طبقات المجتمع العربي                                                                                             |
| 75-77        | خامساً: الاسرة وطبيعة الزواج                                                                                             |
| 77-75        | سادساً: أديان العرب                                                                                                      |



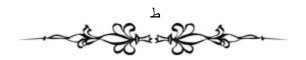
| ٤٥-٢٨        | المبحث الثاني: الخدمات العامة قبل الاسلام في مكة           |
|--------------|------------------------------------------------------------|
| <b>ハソードソ</b> | أولا: الخدمة لغة واصطلاحا                                  |
| T1-T9        | الخدمة في القرآن وفي الحديث الشريف                         |
| <b>٣٣-٣7</b> | ثالثاً: الخدمات قبل الاسلام                                |
| <b>70-77</b> | رابعاً: الخدمات في مكة المكرمة                             |
| ٣٦           | خامساً: السيادة القرشية في مكة                             |
| ٤٢-٣٧        | سادساً: الخدمات والوظائف الإساسية في مكة قبل الاسلام       |
| ٤٥-٤٢        | سابعاً: الخدمات العامة في مكة المكرمة قبل الاسلام          |
| ٥٣-٤٦        | المبحث الثالث : أهم الوظائف الخدمية المقدمة من قبل أهل مكة |
|              | للحجيج                                                     |
| ٤٦           | اولاً: الحج في اللغة والاصطلاح                             |
| ٤٧           | ثانياً: الحج الى بيت الله الحرام                           |
| 01-51        | ثالثاً: الخدمات التي كانت تقدم للحجيج في مكة               |
| 07-07        | رابعاً: خدمات إدارية اخرى في مكة                           |
| 70-05        | المبحث الرابع : دور هذه الوظائف في رفع مركز مكة التجاري    |
|              | والديني                                                    |
| 0 {          | اولاً: النشاط التجاري في مكة                               |
| 07-00        | ثانياً: مزاولة اهل مكة التجارة                             |
| 0A-07        | ثالثاً: تأثير التجارة على مركز مكة الديني                  |
| 70-01        | رابعاً: الاسواق التجارية في مكة وتعريفها                   |
| 77-771       | الفصل الثاني                                               |



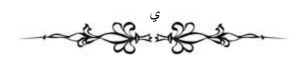
|                               | مولد الرسول رصلى الله عليه واله وسلم) وظهور الاسلام واثره في    |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
|                               | تنظيم الحياة العامة في مدن الحجاز (مكة أنموذجاً)                |
| ۸٠-٦٧                         | المبحث الاول                                                    |
| <b>人・</b> 一てY                 | اولاً : مولد الرسول (صلى الله علية واله وسلم ومامر به قبل       |
|                               | البعثة                                                          |
| V•-7A                         | ثانياً: نشأته وحياته (صلى الله عليه واله وسلم)                  |
| <b>YY-Y</b> .                 | ثالثاً: زواج الرسول الاعظم من خديجة (رضي الله عنها).            |
| <b>Y</b> Y- <b>Y</b> Y        | رابعاً: ذكر النبي الاكرم عليه الصلاة والسلام في القران          |
| <b>٧٦-٧٣</b>                  | خامساً: الاحداث التي شهدها الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) قبل |
|                               | البعثة.                                                         |
| <b>Y</b> A- <b>YY</b>         | سادساً: حياة النبي (صلى الله عليه واله وسلم) قبل المبعث النبوي  |
| A • - Y 9                     | سابعاً: السياسة الحكيمة للرسول (صلى الله عليه واله وسلم).       |
| ۸۸ <u>-</u> ۸۱                | المبحث الثاني: بدايات ظهور الاسلام في مكة                       |
| ۸٤-۸٣                         | اولاً: العصر الاسلامي                                           |
| ٨٥                            | ثانياً: الدعوة الإسلامية في بداياتها                            |
| ۸٦                            | ثالثاً: سبب اختيار دار الارقم بن الارقم مكان للدعوة             |
| $\wedge \wedge - \wedge \vee$ | رابعاً: المعارضة للدعوة الاسلامية عند الجهر بها                 |
| 97-19                         | المبحث الثالث: أثر الاسلام في تنظيم الحياة العامة في مدن الحجاز |
|                               | (مكة أنموذجاً)                                                  |
| 94-9.                         | اولاً: التنظيم القبلي عند ظهور الاسلام                          |
| 9 ٤ – 9 ٢                     | ثانياً: أثر الاسلام على الجانب الديني                           |



| 97-95     | ثالثاً: تأثير الاسلام على الحياة الاقتصاديه                            |
|-----------|------------------------------------------------------------------------|
| 177-97    | المبحث الرابع: توزيع الوظائف والاعمال على أهل مكة في عصر               |
|           | النبوة                                                                 |
| 9 🗸       | اولاً: تعريف الادارة في اللغة والاصطلاح                                |
| 99-91     | ثانياً: الادارة في القرآن الكريم وعهد الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) |
| 1.7-1     | ثالثاً: الاعمال الدينية التطوعية                                       |
| 115-1.4   | رابعاً: الخدمات الاجتماعية                                             |
| 177-115   | خامساً: أهم الوظائف أو الخدمات أو التنظيمات التي قام بها الرسول        |
|           | (صلى الله عليه واله وسلم) في المدينة المنورة                           |
|           | الفصل الثالث                                                           |
| 124 - 175 | دور الخلفاء الراشدين في أرساء وتقديم افضل الخدمات التي ثبتها           |
|           | الرسول (صلى الله عليه واله وسلم)                                       |
| 177-175   | مسألة الخلافة                                                          |
| 177-177   | المبحث الاول: الخليفة الاول ابو بكر ابن أبي قحافة (سيرته وحياته)       |
| 144-144   | اولا:أهم الاعمال التي قام بها ابو بكر اثناء خلافته                     |
| 177-177   | ثانيا: تنظيمات ابو بكر الادارية والخدمية وتوسيع رقعة الفتوحات          |
| 184-187   | المبحث الثاني: الخليفة الثاني عمر بن الخطاب (سيرته وحياته)             |
| 150-184   | ثانياً: النظام الإداري والخدمات في زمن الخليفة الثاني عمر بن الخطاب    |
| 154-150   | ثالثًا: فتوحات عمر بن الخطاب                                           |
| 171-159   | المبحث الثالث: الخليفة الثالث عثمان بن عفان (سيرته وحياته)             |
| 107-159   | اولاً: سيرته ومنزلته                                                   |



| 104-104         | ثانياً: توليه الخلافة                                               |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------|
| 109-107         | ثالثاً: أهم الخدمات والاعمال التي قام بها عثمان بن عفان             |
| 171-17.         | رابعا: الفتوحات في عهد عثمان بن عفان                                |
| 175-177         | المبحث الرابع: الخليفة الراشدي الرابع الامام علي بن ابي طالب (عليه  |
|                 | السلام)                                                             |
| 175-177         | اولاً: سيرته                                                        |
| 175-175         | ثانياً: منزلته وصفاته                                               |
| 170-178         | ثالثاً: خلافة علي بن أبي طالب (عليه السلام)                         |
| 177-170         | رابعاً: النظام الاداري والخدمات العامة في عهد علي بن أبي طالب (عليه |
|                 | السلام)                                                             |
| 175-177         | خامساً: الخدمات والاصلاحات في عهد علي بن أبي طالب (عليه السلام)     |
| 1 1 1 - 1 1 1 1 | الخاتمة                                                             |
| 711 -119        | المصادروالمراجع والرسائل والاطاريح والمجلات                         |
| a-b-c           | الملخص باللغة الإنكليزية                                            |



# الستخلص:

فقد تتاولنا في صفحات هذه الدراسة موضوع في غاية الأهمية وهو (الخدمات العامة في الدولة العربية الاسلامية حتى عام ٤١ه "مكة إنموذجا") موضوع يتحدث عن أهم الخدمات العامة التي وجدت منذ العصر الجاهلي وان كانت خدمات بسيطة؛ نظراً لبساطة الحياة في ذلك الوقت، وكان الدافع لاختيار الموضوع: هو التعرف على ابرز الخدمات التي كان يقدمها اهل مكة للحجاج والوافدين الى بيت الله لغرض الحج والتجارة. وايضاً لمعرفة تأثير الاسلام على الخدمات عندما جاء واحدث طفرة كبيرة للخدمات المقدمة سواء للحجيج أو المجتمع. ولمعرفة مدى التوسع في تقديم الخدمات وهل هي كانت محصورة في الفترة النبوية أم امتدت الى الفترة الخلفاء الراشدين وبعدها، لنبين مدى اهتمام الخلفاء الراشدين ومن بعدهم بالأمة الاسلامية وضرورة تقديم ما هو أفضل وانسب لها عن طريق الخدمات الاصلاحية.

فالموضوع تحدث منذ البدايات الاولى للخدمات الاصلاحية في الحجاز وبالتحديد في مدى الحصول على الانجازات الخدمية لمكة المكرمة لنرى مدى تحقيق الرفاهية والخدمات وتوفيرها للمجتمع المكي وبالأخص في فترة ازدحام الناس في فترات الحج، ففي هذا الموسم يتنافس اصحاب مكة لتقديم كافة الخدمات للمجتمع العربي الذي عرف بالكرم والالتزام بالتقاليد القديمة من أكرام الضيف والاهتمام به وكيف اهتمام اهل مكة بضيوف الرحمن، فهذه الخدمات امتدت الى فترة ظهور الاسلام بعد ان ولد الرسول الكريم (ﷺ) في هذه البقعة المباركة وشب ونشأ على العادات والتقاليد العربية فكان هو الموزع للخدمات على الناس بصفته الاصلاحي الفاهم الذي لديه نظرة عن كيفية اصلاح الامة وتقديم الخدمة لهم بأحسن صورة فبعد ان جاء الاسلام وكبر حجم الدولة الاسلامية دعت الحاجة لظهور خدمات أخرى جليلة منها خدمات دينية ومنها اجتماعية ومنها اقتصادية تفيد المجتمع فبطبيعة الحال ان تنتقل الإجراءات الخدمية الى مناطق قريبة من مكة المواء بتوجيه من الرسول (ﷺ) أو قيام اصحاب تلك المناطق بالأخذ عن اجراءات الرسول (ﷺ) أو قيام اصحاب تلك المناطق بالأخذ عن اجراءات الرسول (ﷺ) أو قيام اصحاب تلك المناطق بالأخذ عن اجراءات الرسول (هي، شعه

واله وسلم) وتطبيقها على مدنهم كما في المدينة المنورة حيث عمل الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) الى القيام بعدت اصلاحات خدمية فيها لأنها مدينته.

بعد وفاة الرسول(ﷺ) جاء دور الخلفاء الراشدين الذين عملوا على ارساء وتثبيت الاجراءات والقواعد التي جاء بها الرسول(ﷺ) فكانت اجراءات في بداياتها بسيطة لبساطة الحياة الا انه بعد وفاة النبي (صلى الله عبه واله وسلم) زادت مساحة دولة الاسلام فوجب ان تدار وتنظم وتضع الاصلاحات الخدمية المناسبة للمجتمع فكان الخلفاء الراشدين هم الاصلح لتولي هذه المهمة فقاموا بإصلاحات كبيرة ومهمة كل خليفة حسب فترته، كانت اجراءات قوية ومدروسة من قبل الخلفاء فتلك الاجراءات كانت في غاية الاهمية لديهم للمحافظة على وحدة دولة الاسلام من الضياع.

تلك الخدمات مهمة لأي دولة فبتقديم الخدمات للأمة تستطيع الدولة ان تحصل على حب وتقدير وولاء الاشخاص لها والخدمات حق من حقوق الامة على الدولة وواجبة عليها ليعيشوا حياة كريمة هادئة في ظل الخدمات وان لا يحرموا منها وتكون انظارهم على بقية البلدان المتقدمة وذات رفاهية.

نرى ان تلك الخدمات ان لم يضع اساسها الرسول محمد ( ويثبتها لما استطاع الخلفاء الراشدين السير على نفس الخطى وإضافة تطورات أخرى لم تكن معمول بها والى الرسول (صنى الساس عبه واله وسلم) يعود الفضل في وضع الاساس لمن جاء بعده وان أخفق بعض الولاة الا انه تم تتحيتهم وكان الخلفاء حريصين على وضع من هم أكفأ واحق بالمنصب لإدارة اي مصر أو اقليم أو مؤسسة إدارية تابعة للدولة الاسلامية فالإجراءات الادارية كانت واضحة من خلال التقسيمات التي قام بها الخلفاء الراشدين وحسب سيطرتهم على الاوضاع وقدرتهم الادارية مكنتهم من استغلال هذه الامكانات للتوسع خارج الجزيرة العربية وقيامهم

بحركة الفتوحات لتوسيع رقعة الاسلام ونشره خارج اراضي الجزيرة العربية، وانظم اليه عدد كبير من الشعوب في داخل الجزيرة العربية وخارجها ، وبالمقابل فتحت دول عديدة سواء بصلح أو عنوة، وانظم الكثير منهم الى دولة الاسلام بعد ان كانوا على جهل بالدين ويعبدون ما دون الله



فرأوا في الدين الاسلامي المكان الآمن لهم والمكان الروحي الذي يطمئنوا له فانصاعوا له تاركين ما وجدوا عليه من دين ومعبودات لتكبر وتتوسع حدود الدولة الاسلامية الى أقصى بقاع الارض.

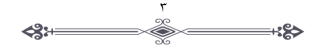
# خطة البحث:

وضعت هذه الخطة لبيان أهم ما جاءت من خدمات ابتداءً من العصر الجاهلي ما قبل الاسلام مروراً بالعصر الاسلامي وانتهاءً بالعصر الراشدي لذا اقتضت هذه الرسالة ان تقسم على مقدمة وثلاثة فصول:

# الفصل الاول: (طبيعة الحياة العامة والخدمات المقدمة وأهميتها في رفع مركز مكة الكرمة في فترة ماقبل الاسلام)

اختص بذكر الحياة وطبيعتها في مدن الحجاز وأهم هذه المدن مكة المكرمة حيث تضمن الفصل اربعة مباحث تحدث المبحث الاول عن تسمية الحجاز والموقع الجغرافي لما له من أهمية كبيرة ، وذكر النظام القبلي وتنظيم القبيلة وتكوينها الاجتماعي الذي قسمها الى ثلاث طبقات وايضاً ذكر الطبيعة الاسرية للأسرة العربية في ما قبل الاسلام وذكر انواع الزيجات التي كانت منتشرة إضافة الى الاديان التي كانت سائدة ، وفي المبحث الثاني تم التطرق الى اهم الخدمات العامة في مكة قبل الاسلام في عصر سيادة قريش على زمام الامور في مكة، وكانت الخدمات تشمل على الملأ ودار الندوة وعقد الاحلاف سواء جماعية أو فردية كذلك مسألة بناء المنازل التي تعتبر من ضمن الخدمات التي تقدم لأفراد المجتمع إضافة الى حفر الآبار للاستفادة منها بتوفير مياه الشرب الصالحة ، وذكر في المبحث الثالث أهم الخدمات التي كانت تقدم من قبل اهل مكة المكرمة للحجيج من سقاية ورفادة وسدانة إضافة لخدمات إدارية اخرى مهمة.

وفي المبحث الرابع: بيان دور تلك الوظائف في رفع مركز مكة في الجانب التجاري والديني وفي مزاولة اعمالهم، واهتمام اهل مكة بالتجارة ادى الى انعقاد الاسواق التجارية المهمة التي تعود بفائدة عليهم.



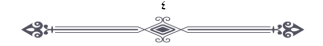
# الفصل الثاني: (مولد الرسول(ص) وظهور الاسلام وأثره في تنظيم الحياة العامة في مدن الحجاز (مكة أنموذجا) .

ذكرت في هذا الفصل ولادة الرسول الاعظم (﴿ )وفترة ظهور الاسلام وما لانتشار الاسلام من الثر مهم في تنظيم الحياة العامة في مدن الحجاز وبالأخص مكة المكرمة فذكر في المبحث الاول مولد الرسول (صنى الشعيه واله وسلم) وكيف كانت حياته قبل أن ينزل الله الوحي عليه ، والمسألة المهمة في حياته الروحية هي زواجه من السيدة خديجة (صلى الشعنه) وكيف اثرت فيه هذه المرأة وتناولتُ الهم الاحداث التي كانت على عهد النبي (﴿ ) من بناء الكعبة وحرب الفجار والاحداث التي دعت الى عقد حلف الفضول لتهدئة الاوضاع والامور مع ذكر حياته كيف كانت ، وذكر سياسته الحكيمة ذات التأثير الكبير الذي ما زال الى وقتنا الحاضر.

اما في المبحث الثاني تم التطرق الى بدايات الاسلام في مكة وأهم الاشخاص الذين انظموا الى الدين الاسلامي رغم المعارضة في المرحلة السرية والعلنية للدعوة الاسلامية وكيف كان يتم اللقاء بين اصحاب الدعوة وكمية المعارضة والرفض من قبل المشركين لتلك الدعوة خوفاً على مصالحهم.

وفي المبحث الثالث جاء ذكر الآثار التي تركها الدين الاسلامي في تنظيم الحياة العامة في مكة من تنظيم قبلي وتأثيره على الجانب الديني والاقتصادي، اما المبحث الرابع أوردت مسألة توزيع الوظائف والاعمال في الفترة النبوية على اهل مكة ابتداء من الوظائف الدينية لكون مكة مجتمع ديني، للمسائل الدينية اهتمام واضح من قبلهم ، وصولاً الى الوظائف الاجتماعية التي تحمل معها الطابع الاقتصادي فلم تقتصر تلك الخدمات أو الوظائف الى مكة وانما كان للمدينة المنورة نصيب من تلك الخدمات لكونها مدينة الرسول الاعظم (ﷺ).

الفصل الثالث: (دور الخلفاء في أرساء وتقديم أفضل الخدمات التي ثبتها الرسول(ص)).



الذي يعد آخر فصل تكلمت فيه عن أهم الاجراءات التي قام بها الخلفاء الراشدين ما بعد الرسول (ﷺ)للمحافظة على الدولة الاسلامية ومحاولة نشر وتوسيع رقعة الدين الاسلامي سواء بالتنظيمات الادارية أو بالفتوحات العديدة.

فجاء في المبحث الاول ذكر الخليفة الاول ابو بكر ابتداء من سيرته الى اهم اعماله الادارية والخدمية وصولاً الى اهم الفتوحات في عهده.

اما المبحث الثاني تتاولت الخليفة الثاني عمر بن الخطاب الذي كان امتداد لعصر ابو بكر في المحافظة على الحدود الادارية للدولة وانعاشها فكانت هناك اصلاحات وخدمات مهمة شهدها عهد عمر بن الخطاب إضافة الى فتوحاته العديدة.

اما المبحث الثالث فيذكر فيه الخليفة عثمان بن عفان ايضاً ابتداء من سيرته وحياته واهم اعماله الخدمية للمجتمع الاسلامي فكان عهده عهد رخاء بالنسبة للعمال والولاة من زيادة عددهم ومرتباتهم ما عاد بأضرار كبيرة على خزينة الدولة لتمكن هؤلاء الولاة ومقدراتهم التي زادت في عهد عثمان.

اما المبحث الرابع وصولاً الى عهد الخليفه الرابع على (الله) الذي كان عهد منهك جراء الصراعات السياسية للولاة الذين كانوا على عهد عثمان، واجه على بن ابي طالب (الله) صعوبات عديدة وتحمل الكثير من الامور المتعبة الا انه بسياسته الحكيمة استطاع السيطرة على زمام الامور اذ لم يخلوا عهده من اصلاحات خدمية مقدمة للأمة الاسلامية اذ كانت لديه مسألة حقوق الامة والعدل والمساواة والانتعاش الاقتصادي للدولة من اهم المسائل لديه.

أهم الصعوبات التي واجهتني في الموضوع سواء في مرحلة الجمع أو الكتابة:

١ - طول الفترة الزمنية لموضوع الرسالة اذ امتدت منذ عصر ماقبل الاسلام الى نهاية العصر الراشدي.



٢ - صعوبة معرفة الخدمات التي كانت تقدم في عصر ماقبل الاسلام لانها كانت خدمات
 بسيطه لا تسد الحاجه.

٣- في فترة ما بعد الاسلام امتدت الدولة الاسلامية وصعب احصاء كل الخدمات التي كانت
 تقدم في مكة وتنافس الكثير لتقديم الخدمات للمجتمع المكي.

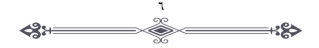
# التعريف بأهم المصادر والمراجع المستخدمة في الدراسة :

ان مثل هذا الموضوع الذي يشمل فترة تأريخية مهمة وطويلة تطلب العودة الى مصادر مهمة لإتمام المادة العلمية التي لدينا ، ومن تلك المصادر نذكر:

# اولاً / كتب السيرة:

#### ١ – السيرة النبوية .

لعبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعروف بأبن هشام (ت ٢١٣ه) يعد هذا الكتاب من أهم الكتب التي تدرس السيرة النبوية فاعتمد ابن هشام على أصح الروايات التي وردت عن الرسول (صنى الله عليه واله وسلم) حتى أصبح الكتاب مصدر مهم في السير والمغازي وكان جل اهتمامه ان يظهر الحقائق التاريخية.



#### ٢ - الطبقات الكبري .

لمحمد بن سعد بن منيع الهاشمي البصري البغدادي المعروف بابن سعد (ت٢٣٠ه) يعد هذا الكتاب ايضاً من الكتب المهمة لدراسة السيرة النبوية وكذلك الكتاب المهم للتواريخ والتراجم لبعض الشخصيات والاحداث فكانت رواياته مدعومة بالروايات المسندة التي أخذها وسمعها عن شيوخه أو ما اخذه من مصادر اخرى.

#### ٣- سنن ابن ماجه:

للإمام الحافظ ابي عبد الله محمد بن يزيد بن ماجه القزويني المعروف بابن ماجه (ت٢٣٣ه) هذا الكتاب من اعظم كتب ابن ماجه على مر الزمان فكانت شهرته من خلال هذا الكتاب هو من الكتب التي تعتمد عليها السنة النبوية كانت الاحداث مرتبة على ابواب فكتبه تلك كانت نتيجة معاصرته العلماء وشيوخ كبار في زمانه وهي فترة الحكم العباسي.

#### ٤ - أخبار مكة وما جاء فيها من الأثار .

لمؤلفه ابو الوليد محمد بن عبد الله بن احمد المعروف بالأزرقي (ت٢٥٠ه) وهو من الكتب المهمه التي تحدثت عن تاريخ مدينة مكة المكرمة منذ بناء البيت الحرام فيها.

#### ٥ - صحيح البخاري

لمحمد بن اسماعيل ابو عبد الله البخاري الجعفي المعروف بالبخاري (ت٢٥٦هـ) المولود في بخارى وكانت له جلسات مع علماء عصرة واخذ العلم والنشأة منهم ، وكان من الكتب المهمة لذكر جوانب عديدة للسيرة النبوية جوانب اجتماعية ودينية واقتصادية ومن الكتب التي اعتمد عليها بشكل كبير لأنه من الكتب الموثوقة.

#### ٦- تاريخ الرسل والملوك



لمحمد بن جرير الطبري ت (٣١٠ه) من اهم المصادر في التاريخ الاسلامي فهذا الكتاب فيه الكثير من الروايات التي تتكلم عن تاريخ الانبياء والرسل والامراء والملوك والسلاطين والخلفاء فلم يكتف بذكر سير الانبياء والخلفاء انما أرَّخ ايضاً لعصره.

# ٧-الكامل في التاريخ

لعز الدين ابي الحسن علي بن ابي الكرم محمد بن محمد المعروف بأبن الاثير الجزري (ت٦٣٠هـ) من اهم المؤرخين في القرن السادس الهجري.

العالم بالأنساب والادب تعلم في الموصل الى ان توفي فيها كان يجمع أحاديث الرسول ( كان العالم بالأنساب والادب تعلم في الموصل الى ان توفي فيها كان يجمع أحاديث الرسول ( كان المهمة في كل كتابته الاحداث التي شهدها ولم ينقل عن غيره فتناول الكثير من الجوانب المهمة في كل كتابته للأحداث.

# ثانياً / كتب الانساب:

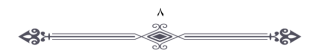
#### ١ – كتاب المحبر

لمحمد بن حبيب بن اميه بن عمرو الهاشمي المعروف بابن حبيب (ت٢٤٥ه) من المصادر المهمه لمعرفة الانساب العربيه القديمه والذين كان لهم دور مهم.

# ٢ - أنساب الاشراف

لأحمد بن يحيى بن جابر بن داوود المعروف بالبلاذري (ت٢٧٩هـ) كتابه هذا مهم لمعرفة الانساب ، اي انساب معظم القبائل المعروفة في الفترة العباسية التي اثرت عليه في كتابته فجالس واخذ عن الكثير من الخلفاء وكتابه فتوح البلدان المهم الذي افاد السيرة النبوية بما تحدث فيه عن حروب الرسول(هـ)والفتوحات التي حدثت فيما بعد في فترة الخلفاء الراشدين.

### ثالثاً / كتب المعاجم:



#### ١ – معجم البلدان .

للإمام شهاب الدين ابو عبد الله ياقوت بن عبد الله المعروف بالحموي ت (٦٢٦ه) يعد كتابه معجم البلدان مصدر تاريخي مهم للاطلاع على الفترة الزمنية التي كان بها ، فالكتاب يتحدث عن الاقاليم وطبعتها وتقسيمات الاراضي وذكر المنازل والاماكن والانهر والبحار والجبال إضافة الى التعريف بأسماء بلدان مناطق معينة أو مدينة.

#### ٢ - لسان العرب .

للأديب والمؤرخ والعالم في اللغة والفقه محمد بن مكرم بن علي المعروف بابن منظور (٧١١ه) يعد هذا المصدر من أهم المعاجم في اللغة العربية لبيان الألفاظ الصحيحة والغير معروفة وايضاح ما غمض من التسميات كان مرتب الكلمات حسب الترتيب الهجائي.

# رابعاً / كتب التفسير:

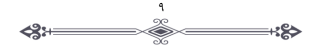
#### ١ – تفسير الطبري جامع البيان .

لمؤلفه محمد بن جرير الطبري (ت٣١٠ه) من اهم واشهر كتب تفسير القرآن الكريم فنرى فيه كمية الجهد المبذول لتفسير ايات القرآن وبيان معانيه واللفاظه المبهمه والغير مفهومه.

# ٢ - تفسير القرآن العظيم:

لمولفه ابو الفداء اسماعيل بن عمر بن كثير (ت٧٧٤هـ) المصدر المهم ايضا لتفسير وبيان المعاني والكلمات وكل ما هو غير واضح لقارئ القرآن الكريم.

وهناك الكثير من المراجع المهمة التي استعنت بها في كتابة واعداد هذه الدراسة ، نذكر منها: أالمفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام .



للأستاذ الدكتور جواد علي، يعد هذا المرجع من المراجع المهمة لدراسة عرب ما قبل الاسلام في الفترة الجاهلية بأجزاء كثيرة للتحدث عن العرب وقبائلهم.

#### ب- الوسيط في السيرة النبوية والخلافة الراشدة.

لمؤلفه هاشم يحيى الملاح يعد من أهم المراجع لأغناء السيرة النبوية المطهرة بما تطرق له من حياة الرسول محمد (ﷺ) منذ ولادته الى سنة وفاته وأهم الاحداث التي حدثت في فترة النبي(ﷺ) وبعدها تم التطرق الى سيرة الخلفاء الراشدين الى آخر خليفة ذكر حياتهم وسيرتهم واعمالهم وأهم الفتوحات في عهد كل خليفة.

# ج- الادارة في عصر الرسول محمد (ﷺ).

لمؤلفه حافظ أحمد عجاج الكرمي الذي تحدث عن القبيلة العربية وتقسيماتها كيف كانت قبل الاسلام وتكلم عن الادارة في الجزيرة العربية من مكة ويثرب فتطرق للجوانب الادارية من ادارة مالية ودينية واقتصادية فهو كتاب مهم للتعرف عن كيفية ادارة الدولة في عهد الرسول (صني الله عليه واله وسنم) .

# د- مكة والمدينة في الجاهلية وعهد الرسول (ﷺ) .

لمؤلفه أحمد ابراهيم الشريف هو كتاب يتطرق ويحفل بتاريخ مكة المكرمة والمدينة المنورة منذ العهد الجاهلي وحتى عهد الرسول(ﷺ)باعتماده على الكثير من المتقدمين

من المراجع ففي هذا الكتاب تتاول فترة تعد من أهم الفترات التاريخية على مر الازمان.وكثير من المراجع التي ذكرت في قائمة المراجع لامجال لذكرها هنا ...

# الفصل الاول

طبيعة الحياة العامة والخدمات المقدمة وأهميتها في رفع مركز مكة المكرمة في فترة ماقبل الاسلام

المبحث الاول

الحياة في مدن الحجاز (مكة انموذجاً)

المبحث الثانى

الخدمات العامة قبل الاسلام في مكة

المبحث الثالث

اهم الوظائف الخدمية المقدمة من قبل اهل مكة للحجيج

المبحث الرابع

دور الوظائف في رفع مركز مكة التجاري والديني

#### المبحث الاول

# الحياة العامة في مدن الحجاز (مكة انموذجاً)

# اولاً/ الحجاز: (التسمية والموقع).

يعد الحجاز احد اقاليم شبه الجزيرة العربية وان تسمية الحجاز تعني الحد الفاصل بين دفتين او شيئين فهي تحجز سهول تهامه عن هضبة نجد (۱)، فهو حجز بينهما يحجز حجزاً وحجاز فأحتجز (۲) او لأنه حجز بين نجد والغور او بين نجد والسراة (۳) وعرفت الحجاز بتسمية الجلس فهي نفس معنى الحجاز (٤) أي ما ارتفع عن الارض.

ذكر ياقوت الحموي  $^{(0)}$ : "والحجاز من تخوم اليمن من العبلاء وتباله الى تخوم الشام وانما سمي حجازاً؛ لأنه حجز بين تهامه ونجد فمكة تهامية والمدينة حجازية والطائف حجازية، الحجاز اثنا عشر داراً: المدينة وخيبر وفدك وذو المروة ودار بلي ودار أشجع ودار مزينه ودار جهينة ونفر من هوزان وجل سليم وجل هلال وظهر حرة ومما يلي الشام. " نرى ان الاختلاف في امتداد الحجاز يعود الى الاختلاف في التقسيم الاداري لشبه جزيرة العرب $^{(7)}$ . هناك من يرى ان المدينة ومكة المكرمة واليمامة ونجد من اهم مدن الحجاز في ديار العرب $^{(Y)}$ . يعد الحجاز من الاقسام المهمة في جزيرة العرب من الناحيتين الدينية والاقتصادية فنرى من الناحية الدينية ان الحجاز كانت مجمع الاديان الكثيرة فإلى جانب الوثنية فهناك المسيحية واليهودية.

<sup>(</sup> $^{
m V}$ ) شلبي، أحمد،التاريخ الاسلامي والحضارة الاسلامية، ط $^{
m H}$ ، مصر ، ١٩٦٤م، ص ٦٤.



<sup>(&#</sup>x27;) البكري، عبد الله بن عبد العزيز الاندلسي، ت٤٨٧هـ، معجم ما استعجم من اسماء البلاد والمواضع، تح: مصطفى السقا، ط١، القاهرة، ١٩٤٥م، ص ٩-١٢.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) ابن منظور، محمد بن مكرم بن علي ابو الفضل، ت  $^{\prime}$  الاه، لسان العرب، اعتنى بتصحيحه: امين محمد ومحمد الصادق، ط $^{\prime}$ ، دار احياء التراث، بيروت،  $^{\prime}$  1999م، ج $^{\prime}$ ، ص  $^{\prime}$  .

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) الجابري، خالد محسن حسان، الحياة العلمية في الحجاز خلال العصر المملوكي، مؤسسة الفرقان للتراث الاسلامي،جدة، ٥٠٠٠م، ص٣٤.

<sup>(</sup> أ) البكري، معجم ما استعجم، ج١، ص٧.

<sup>(°)</sup> شهاب الدين ابي عبد الله، ت ٦٢٦ه، معجم البلدان، دار صادر، بيروت، د.ت، مجلد ٢، ص ٢١٩.

<sup>(</sup>أ) الجابري، الحياة العلمية في الحجاز خلال العصر المملوكي، ص٣٥.

فعلى هذه الارض ارض الحجاز ولد الرسول (ﷺ)الاعظم وكتب للإسلام ان ينشر من خلال الدعوة الاسلامية وكانت الحجاز بمثابة نقطة الانطلاق نحو دعوة الناس الى الاسلام وانطلاق الروح الدينية من الجزيرة العربية.

# ثانيا / القبيلة العربية وتنظيماتها:

كانت الحياة العامة والنظام السياسي يقوم على اساس القبيلة التي تعتبر الوحدة السياسية المهمة عند العرب في الجاهلية التي يلتف حولها افراد القبيلة ويعتقدون أنهم يرجعون لأصل واحد مشترك انحدروا منه حيث كون شعور لديهم بالتضامن والتعاضد المبني على اساس رابطة الدم، فتعد القبيلة واحدة من الطبقات المهمة من طبقات أنساب العرب (۱) فتعد رابطة الدم من أقوى الروابط حيث يكون الارتباط قوي ومتين ويقف الفرد مع قبيلته في السراء والضراء (1) وكل قبيلة تفخر وتعتز بأبنائها وتفضلهم على غيرهم فتكون هناك روابط متينة تربطهم فيما بينهم منها رابطة الاهل والعشيرة والعصبية (1). لم يكن القبيلة مكان ثابت تستقر به اذ كانت دائبه على الترحال والتنقل، كان افراد القبيلة لا يحبذون الخضوع لشخص واحد يكون حاكم عليهم ويقوم بإلغاء حرياتهم ويحق لهم ان يعترضوا على حكم ورأي الاغلبية وكانت كل قبيلة مستقلة بذاتها (1).

الا ان ذلك يهدم كيان المجتمع القبلي وضرورة وجود شخص حاكم وقائد يحافظ على وحدة القبيلة وكيانها فيسمى بعدة تسميات منها الامير او السيد او الشيخ<sup>(٥)</sup>.ولم يكن اختيار الرئيس او ما يسمى بالشيخ يتم بشكل سريع او بأختيار أي شخص من القبيلة وإنما يتم اختياره من

<sup>(&#</sup>x27;) القلقشندي، ابي العباس احمد بن علي بن احمد، ت ٨٢١هـ، صبح الاعشى في صناعة الأنشأ، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٢٢م، ج١، ص ٣٠٨؛ العلي، صالح احمد، محاضرات في تاريخ العرب، ط٤، مطبعة الارشاد، بغداد، ١٩٦٨م، ج١، ص ١٢٠٤ سالم، عبد العزيز، تاريخ العرب في عصر الجاهلية، دار النهضة العربية، بيروت، د.ت، ص ٤١٢.

<sup>(</sup>۲) العلي، محاضرات في تاريخ العرب، ص١٥٢.

<sup>(&</sup>quot;) جواد على، المفصل في تاريخ العرب، ط٢، بغداد،١٩٤٣، ج٤، ص٣١٣.

<sup>(1)</sup> توماس وأرنولد، الدعوة الى الاسلام، ط١، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٧٠م، ص٥١.

<sup>(°)</sup> الشريف، أحمد ابراهيم، مكة والمدينة في الجاهلية وعهد الرسول ( الله الله الله العربي، بيروت،٢٠٠٨م، ص٣٦.

الشخصيات البارزة والمؤثرة وذات النفوذ في القبيلة إضافة الى صفات معينة يجب ان يتصف بها(۱).

ذكر جواد علي: "أن العرب كانت تسود على أشياء أما مضر فتسود ذا رأيها، وأما ربيعة فمن أطعم الطعام، وأما اليمن فعلى النسب، وكان أهل الجاهلية لا يسودون الالمن تكاملت فيه الخصال: السخاء والصبر والنجدة والبيان والعلم والشجاعة والتواضع " (٢).

كان لشيخ القبيلة سلطات ممتدة بشكل واسع فكان يقود الجيش في الحرب ويحكم في الخصومات، وتوكل اليه المفاوضات مع قبائل اخرى، وفض المنازعات، وتقسيم الغنائم ،وايواء واعانة الضعيف ومساعدته، والذود عن النساء، والمحافظة على كيان ووحدة القبيلة (٣).وكانت تناقش جميع تلك الامور المتعلقة بالقبيلة في مكان يسمى دار الندوة فمن الامور التي تناقش امور الحرب والسلم ويتم الاجماع على قرار معين بعد مناقشات وتشاورات فيما بينهم (٤). كان من اللازم على رئيس القبيلة ان يشارك ويشاور (الملأ) فيذكر في قصي بن كلاب: "وتيمنت بأمره فما تنكح امرأة ولا رجل من قريش الا في دار قصي بن كلاب وما يتشاور في امر نزل بهم الا في داره، ولا يعقدون لواء الحرب قوم من غيرهم الا في داره يعقدها لهم بعض ولده، وما تدرع جارية اذا بلغت ان تدرع من قريش الا في داره وكان امره في قومه من قريش في حياته و بعد موته كالدين المتبع "(٥).

<sup>(&#</sup>x27;) الدوري، عبد العزيز، النظم الاسلامية، ط١، بيروت، ٢٠٠٨م، ص١٦؛ ارنولد، الدعوة الى الاسلام، ص٥٢.

<sup>(</sup>٢) جواد علي، المفصل، ج٤، ص٥٥.

<sup>(&</sup>quot;) حسن على ابراهيم، التاريخ الاسلامي العام، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ٩٥٣م، ص١٨٣.

<sup>(1)</sup> العلى، محاضرات في تاريخ العرب، ص٥٨؛ حسن على ابراهيم، التاريخ الاسلامي العام، ص٤٨٤.

<sup>(°)</sup> الطبري، محمد بن جرير، ت٢٠٠٠هـ، تاريخ الامم والملوك، تح: محمد ابو الفضل، ط٢، بيروت، ٢٠٠٣م، ج١، ص٥٠٨٠.

# ثالثاً / التكوين الاجتماعي للعرب:

كان المجتمع في مكة يتكون من جزء كبير من العرب نرى ذلك من خلال ما تم ذكره في القرآن الكريم لورود لفظة العربي في آيات عديدة، كما قال سبحانه وتعالى: (وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ)<sup>(۱)</sup>، وهذا لسان عربي أي القرآن، عربي، أي ان صاحبه يتكلم العربية<sup>(۲)</sup> وكذلك في قوله تعالى: (وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيًاً)<sup>(۳)</sup>، أي قرآنا عربياً بلغه العرب وقيل:

أي انزلناه عليك قرآنا عربيا بلسان قومك كما ارسلنا على الرسول بلسان قومه (٤).

يذكر الجاحظ<sup>(٥)</sup>: "لان مدار الامر على البيان والتبين وعلى الإفهام والتفهيم وكلما كان اللسان أبين كان أحمد".

وكانت مكة خليطاً من القبائل العربية الا ان السيادة كانت بيد قبيلة قريش فكانت هي المتحكمة في مجرى الامور السياسية والقبلية وغيرها<sup>(١)</sup>.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) لويس سديو، خلاصة تاريخ العرب، ترجمة: محمد احمد عبد الرزاق، مراجعة: علي مبارك، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة، د.ت ،ص٣٦؛ الشريف، مكة والمدينة، ص٢٤٤.



<sup>(&#</sup>x27;) سورة النحل، الآية ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، جمال الدين ابو الفرج عبد الرحمن، ت٩٧٥هـ،زاد الميسر في علم التفسير، تح: عبد الرزاق المهدي، ط١، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٢٢هـ، ج٢، ص٥٨٥.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشورى، الآية ٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) القرطبي، ابو عبد الله محمد بن احمد بن ابي بكر، ت٦٧١هـ، الجامع لأحكام القرآن، تح: احمد البردوني وابراهيم أطغيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م، ج١٦، ص٦.

<sup>(°)</sup> عمرو بن بحر بن محبوب الكناني، ت ٢٥٥ه، البيان والتبين، دار ومكتبة الهلال، بيروت،١٤٢٣ه، ج١، ص٦٠.

# رابعاً / طبقات المجتمع العربي:

1 - طبقة الاحرار الصرحاء: - كانت هناك طبقات للمجتمع المكي من قريش تأتي في المرتبة الاولى طبقه الصرحاء هم الابناء الاصليين للقبيلة فهم: "اهل العصبية واهل النسب الصريح والمحفوظ من اختلاط الانساب"(١).

فكان هؤلاء الصرحاء ذا قوة ونفوذ في قبيلهم وأجتمعت بيدهم السلطات والامور الادارية فكانوا هم المتحكمين بزمام الامور فكانت لقريش الرفادة والسقاية والحجابة والرياسة واللواء والندوة والأعنة وكان المكلف بهذه الخدمات هم اكابر قريش وأسيادها(٢)

فهم افراد العشيرة الواحدة حيث يكون الرابط المشترك بينهم هو الدم والنسب الذي ينتمون اليه جميعاً (٣)، ولهذا الفرد حقوق كثيرة يحظى بحماية القبيلة له في أي موقف يقع فيه سواء كان ظالماً او مظلوماً؛ لأنه فرد مهم في القبيلة واي ضرر يلحق به يعني ان الضرر لحق بجميع افراد القبيلة ففي أقل الاسباب تدافع القبيلة عن الفرد كما جاء في قول الشاعر قريط بن أنيف العنبري:

# لا يسائلون أخاهم حين يندبهم للنائبات على ما قال برهانا()

إضافة لذلك كانت القبيلة شديدة الثأر في حال قتل أحد ابنائها ولا تترك دمه (٥)، ولهذا الصريح الحق في ان يستجار به احد الافراد في القبيلة ويقع في حمايته ولا تعارض القبيلة؛ ذلك لان الفرد حر في التصرف ويجب على القبيلة ان تقر ذلك حتى وان كان المجير امرأة او صغيرة (٦).

<sup>(</sup>٦) يوسف خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ط٣، دار المعارف، القاهرة، د.ت، ص٩٥.



٦

<sup>(&#</sup>x27;) ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد الحضرمي، ت٨٠٨هـ، مقدمة ابن خلدون، مطبعة الكشاف، بيروت، د.ت، ج١، ص١٢٨-

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) ابن حبيب، ابو جعفر محمد، ت٢٤٥هـ، المحبر، اعتنى بتصحيحه: أيلزة ليختن، دار الآفاق الجديدة، بيروت، د.ت ، ص١٦٤-١٦٥.

<sup>(&</sup>quot;) عمر فروخ، تاريخ الادب العربي، ط٤، دار العلم للملابين، بيروت، ١٩٨١م، ص٦٦.

<sup>(</sup>٤) التبريزي، يحيى بن علي بن محمد، ٣٠٠٥هـ، شرح ديوان الحماسة، دار القلم، بيروت، د.ت، ج١، ص٥.

<sup>(</sup>٥) دروز، محمد عزة، عصر النبي (ﷺ) وبيئته، ط٢، دار اليقظة العربية، بيروت، ١٩٦٤م، ص٢٧٢.

وتأخذ الدية من هذا الصريح في داخل القبيلة (۱)، وللفرد الحق في ان ينتقل لقبيلة اخرى يجاورها ويقال للجار عندما يقع تحت حماية قبيلة اخرى بمجير فيتمتع بالحقوق والحريات شرط ان لا تخرج تلك الحريات عن ما هو متعارف أو تخرج عن العادات والتقاليد فنرى ان الحريات كانت مضمونه للأفراد في القبيلة امام تلك الحقوق كان عليه واجبات فيجب عليه ان يكون يداً بيد مع قبيلته ومتضامن معها في السراء والضراء ويحافظ على وحدتها ويضحي بنفسه وماله ومكانه ان طرء أي خطر على القبيلة لأنه فرد في القبيلة ويعيش في ظلها(۱).

فقال دريد بن الصمه(۳):

وهل إنا إلا من غزية، إن غوت ... غويت، وان ترشد غزيه أرشد (٤).

ومع كل تلك الحقوق والواجبات التي يتمتع بها الفرد في داخل القبيلة فإن رأت القبيلة تصرف غير مناسب وغير مقبول ويخل بسمعة القبيلة فلها الحق ان تقطع الروابط الاجتماعية وتترك حمايته ورعايته وتقوم بالتخلي عنه وطرده من داخل القبيلة ويكون هذا الخلع معلن امام القبائل الاخرى<sup>(٥)</sup>.

فمسألة الخلع لم تكن مسألة سهلة على الفرد فيكون وحيداً ليس له من يدافع عنه ويحفظ كيانه فبعد الطرد والخلع اما يلجأ الى الصحراء فيصبح من قطاعين الطرق ويعتمد على نفسه بعد ان

<sup>(</sup>٥) توفيق برو، تاريخ العرب القديم،دار الفكر ،مصر،١٤٢٢ه،٥٠٠.



<sup>(</sup>١) البلاذري، احمد بن يحيى بن جابر، ٣٠٧ه، انساب الاشراف ،تح: محمد حميد، دار المعارف ،مصر، ١٩٥٩م، ج٢، ص٧٣.

<sup>(</sup>٥) الشريف، مكة والمدينة في الجاهلي، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٦) هو دريد بن الحارث بن معاويه بن بكر شاعر جاهلي وفارس من قبيلة هوازن قاتل المسلمين فقتل في موقعه حنين،السجستاني،ابو حاتم سهل بن محمد، ٢٤٨ه،المعمرون والوصايا، ص٨.

<sup>(</sup>۷) التبريزي، ديوان الحماسة، ج١، ص٣٣٧؛ الاصمعي، ابو سعيد عبد الملك بن قريب، ت٢١٦، الاصمعيات، تح: احمد محمد شاكر، عبد السلام محمد، ط٧، دار المعارف، مصر، ١٩٩٣، ص١٠٧؛ ابن عبد ربه الاندلسي، احمد بن محمد ،ت٣٢٨هـ، العقد الفريد، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٤هـ، ج٦، ص٣٣.

خلعته قبيلة او يلجأ الى قبيلة اخرى يكون في حمايتها فبهذا يخرج عن حماية قبيلته الاصلية له ويكون هذا الخلع في الاسواق<sup>(۱)</sup>.

فنرى ان وضعه يكون بعد ذلك في وضع مشين ومشتت بعد ان كان مستقراً وآمناً في قبيلتة، كان افراد القبيلة بوصفهم مجتمعاً قبلياً لم يعرفوا الحكم القضائي فكانوا يأخذون بالثأر حال قتل احد ابناء القبيلة وكان المتعارف عليه ان القبيلة عندما تترك دم أحد افرادها يهدر تصبح قبيلة ضعيفة لا يهابها احد فكان لابد من مقابلة القاتل بالقتل؛ لحماية القبيلة ورفع شأنها ومنع التعدي عليها فيعدوا الموت اهون لهم من ان لا يأخذوا الثأر ونرى ان مسألة الثأر تتنقل الى الابناء من بعد الاب وتبقى مستمرة الا أن يأخذ الثأر فكان الثائر يجب ان يلتزم في اشياء ويمتنع عنها الى ان يبلغ ما يريده وبعدها يعود الى ما منع عنه بعد اخذ الثأر (٢).

فنرى في وقتنا الحالي ان مسألة الثأر لا زالت مستمرة في مجتمعات همجية وقبلية اذ يجب ان تترك مسألة الاقتصاص من المجرم الى السلطة الاعلى في الدولة لكي تقرر العقاب المناسب للشخص الذي يقتل شخص آخر يمكن ان يكون ليس له ذنب او ان يكون مذنب ففي كلتا الحالتين يجب ترك الامر الى السلطة القضائية لكى تحكم ما تراه مناسب.

1- طبقة الموالي: - في اللغة / لهذا المصطلح معاني عديدة فهي تجمع من اصناف متعددة في المعتق مولى والمعتق مولى كقول الرسول ( المولى القوم من انفسهم الموالاة معلى المولى القوم من انفسهم وكذلك عصبة الرجل مواليه، ومولى الموالاة رجلاً من غير العرب واسلم على يديك ومولى النعمة عتيقك ( المولى المولى بالدين وهو الولى والمولى بالحلف والمولى الذي يعتق من

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الازهري، محمد بن احمد، ت٣٧٠هـ، الزاهر في غريب ألفاظ الشافعي، تح: سعد عبد الحميد السعدني، الكويت، ١٩٧٩م، ص١٨٤.



<sup>(</sup>١) يوسف خليف، الشعراء الصعاليك، ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) دروزة، عهد النبي (( عليه ) صلى الله عليه وآله وسلم) وبيئته، ص٢٨٦.

<sup>(&</sup>quot;) ابن منظور ، لسان العرب، ج١٥ ، ص ٤٠٩.

الرق والرجل الذي حالفك يقال له المولى ومن خلال المعنيين الآخريين يراد رجلاً ولاء قوم ولاء (١)

وفي الاصطلاح / يعني الولاء هي التسمية التي تطلق على الاقوام الذين لم يكونوا من العرب أي الاعاجم الذين دخلوا الدين الاسلامي ولحقوا بالقبائل العربية حيث يسمى الفرد الواحد مولى والجمع موالي (٢)، ففي رواية للطبراني: ان العجم لما دخلت على العرب لم يجدوا اسماً لهم فسموهم الموالى فأصبح علماً للمسلمين من غير العرب (٣).

جاء ذكر الموالي في عدة معان وفي عدة آيات في قوله تعالى: (ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لا مَوْلَى لَهُمْ)<sup>(3)</sup> ،أي ان الله سبحانه وتعالى مولاهم وان الكافرين بالله لا ولي لهم ولا ناصر (٥).وكذلك قوله تعالى: (ثم رُدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلاهُمْ الْحَقِّ)<sup>(1)</sup>.

وفسر ابو جعفر: قولة تعالى: ثم ردت الملائكة الذين توفاهم الى الله سيدهم الحق $(^{\vee})$ .

وفي الشريعة يقصد بالمولى نوعان:

النوع الاول: مولى العتاقة، وهو الرفيق الذي اعتقه صاحبه.

النوع الثاني: مولى الموالاة وهو الحليف ويسمى احياناً مولى اصطناع او مولى عقد (^).

<sup>(^)</sup> الخربوطلي، الحضارة العربية الاسلامية، ص١٠١.



<sup>(&#</sup>x27;) الازهري، تهذيب اللغة، تح: محمد عوض، دار احياء التراث، بيروت، ٢٠٠١م، ج٥، ص٣٣٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٩م، ج٨، ص٢٠٨؛ ابن منظور، لسان العرب، ج١٠ ص٤٠٨.

<sup>(&</sup>quot;) الطبري، جامع البيان، ج٤، ص٥٣.

<sup>(</sup>٤) سورة محمد، آية ١١.

<sup>(°)</sup> الطبري، جامع البيان، ج٢٢، ص١٦٤.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الانعام، آية ٦٢.

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{Y}}{\mathsf{P}}$  الطبري، جامع البيان، ج $\mathsf{P}$ 1، ص $\mathsf{P}$ 1.

فمن حق هذا الشخص الموالي ان يلحق بقبيلة اخرى تكون متولية ومسؤولة عنه وتحميه وتجري عليه كما على افراد القبيلة كافة الحقوق والواجبات فسمي هذا الشخص عندما يلتحق بقبيلة اخرى مولى (1)، وتكون دية المولى نص دية الصريح (7).

"والموالي الولي والعصبة والحليف وابن العم والعم والاخ والابن وابن الاخت والجار والشريك فلهذه اللفظة عدة معانٍ اهمها: المولى، العبد: أي المملوك الذي يمن عليه صاحبه بأن يفك رقبته فيعتقه ويصير المملوك بذلك مولى لعاتقه"(٦)، والموالي هم العصبة المعروفون بالجاهلية بتسمية الموالي، فعندما جاء العجم واندمجوا مع العرب لم يكن لديهم اسم فذكر تعالى في قوله الكريم: (فَإِنْ لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ)(٤).

فالمولى موليان: مولى يرث ويورث، فهؤلاء ذو الارحام ومولى يورث ولا يرث فهؤلاء العتاقه (٥)، فيذكر الشاعر الفضل بن العباس:

# مهلاً بني عمنا، مهلا موالينا لا تنبشوا لنا ما كان مدفونا(٢)

ولقد كانت العرب تسمى ابن العجم مولى (٧)، فيذكر القرآن الكريم: (يَوْمَ لا يُغْنِي مَوْلًى عَنْ مَوْلًى عَنْ مَوْلًى شَرْئًا وَلا هُمْ يُنصَرُونَ) (٨)، وجاء تفسيره "احدهما لا ينفع قريب قريباً وقيل: "لا يغني ولي عن

₹; **\$**;

<sup>(&#</sup>x27;) دروزة، عصر النبي ( الله عصر النبي الله عصر النبي ( الله عصر الله عصر النبي ( الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  العلي، محاضرات، ج ۱، ص ۲۱۳۵.

 $<sup>\</sup>binom{7}{}$  جواد علي، المفصل، ج $\sqrt{}$ ، ص $\sqrt{}$ 7.

<sup>(1)</sup> سورة الاحزاب، آية ٥.

<sup>(°)</sup> الطبري، تفسير الطبري، ج٨، ص٢٧١.

<sup>(</sup>١) التبريزي، ديوان الحماسه، ج٢، ص٥٥.

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{v}})$  ابن منظور ، لسان العرب، ج $^{\mathsf{o}}$  ۱، ص $^{\mathsf{e}}$  ۱.

 $<sup>\</sup>binom{\wedge}{}$  سورة الدخان، آية ٤١.

عن وليه بالقرابة او غيرها والثاني: لا ينفع ابن عم ابن عمه وهم لا ينصرون أي لا يمنعون من عذاب الله، الا من رحم الله وهم المؤمنون فإنه يشفع بعضهم في بعض "(١).

كانت مكة المكان المناسب لهؤلاء الموالي حيث زاد عددهم بشكل كبير تعود هذه الزيادة في الاعداد الى أن مكة آمنة وتوفر حالة من الاستقرار لهؤلاء إضافة الى ما تتميز به من الناحية الاقتصادية فهي مركز القوافل التجارية(٢)

# ٢- طبقة الارقاء (الرقيق):

كانت هذه الطبقة ذا كثرة في القبيلة من نساء ورجال وبمختلف اللوان البشرة من الابيض والاسود فكانت هذه الطبقة الدنيا من الطبقات المجتمع فنرى التفاوت الطبقي بين هذه الفئة وبقية الفئات (7)، كانت الحرب هي المصدر للحصول على الرقيق فعندما تحدث حرب بين قبيلتين وتنتصر واحدة على اخرى تقوم المنتصرة بأخذ الاسرى وتستعبدهم إضافة للحرب في الحصول على الرقيق كانت هناك التجارة بالرقيق فكان العرب يبيعون الرقيق في الاسواق كما في اسواق مكة ففي احيان كانت القبيلة المنتصرة تبيع اسراها(7)، او كانوا يهجموا على قوافل ويأخذون من فيها اسير وجعله رقيق وهذا ما حدث مع سلمان الفارسي(7) فاسترق وبيع لبعض يهود المدينة(7).

<sup>(</sup>١) البلاذري ،انساب الاشراف، ج١، ص٤٨٦.



<sup>(&#</sup>x27;) ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج٤، ص٩٣.

<sup>(</sup>٢) الشريف، مكة والمدينة، ص٢٤٦.

<sup>(&</sup>quot;) دروزة، عصر النبي (ﷺ)وبيئته، ص٣٧٩.

<sup>( ً )</sup> ناصر الدين الاسد، القيان والغناء في العصر الجاهلي، دار المعارف، مصر، د.ت، ص٣٤-٣٥.

<sup>(°)</sup> سلمان الفارسي: هو الصحابي الجليل سلمان المحمدي كما سماه رسول الله(ﷺ) وهو مولى النبي وأحد رواة الحديث النبوي، وهو أول الفرس اسلاماً، اصله من بلاد فارس، ترك أهله وبلده سعياً وراء معرفة الدين الحق، فأنتقل بين البلدان ليصحل الرجال الصالحين من القساوسة فأتجه الى بلاد العرب مع ركب من بني كليب الذي طلب منهم ان يحملوه معهم الى أرض الحجاز لكنهم نكثوا عهدهم فباعوه ليهودي ومن ثم اشتراه ابن عم اليهودي من بني قريظة حتى وصل الى المدينة (يثرب) ولما سمع بخبر الاسلام قصدا الرسول(ﷺ) وأظهر اسلامه بعد ان شاهد علامات النبوة. ابن سعد، الطبقات، ج٤، ص٥٥.

كان الفرد العربي لا يريد ان يختلط دمه بدم غير عربي وكان يرفض الاعتراف بالأبناء الذين يأتون عن طريق النكاح الغير شرعي لعدم وجود التكافؤ بينه وبين امائه لذلك اطلق على اولئك الابناء اسم (الهجناء) (۱)، وكانت تلك الطبقة محرومه من حقوقها وعليها واجبات منهكة واصبحت حياتهم ذليلة مسلوبة الحقوق فكانوا يقومون بالاعمال التي يعتبرها العربي مهينة له ولا يقوم بها، منها: رعي الماشية وتتضيف المنازل ويقومون بالحجامة والحلاقة والحدادة وغيرها من الاعمال وكان شرط لحرية الرقيق ينفذ بعدة طرق للحصول على حريته منها: ان يقوم بخدمة جلية وكبيرة لخادمه وينقذه من امر يؤدي لهلاكه وضياعه او أن يكون ذا شجاعة في أحد المناوشات او بطريقة شراء حريته بالمال مقابل ان يدفع لسيده اموال ليحصل على حريته بالمقابل بواسطة المكاتبة وعندما يتحرر يقال له المكاتب (۱)، او ان يوضع هبه تنفذ بعد موته ان يحرره نقرب للآلهة ويطلق عليه (المدبر) الذي علق بيده عنقه على موته سمي به؛ لأن الموت نهاية الحياة ونهاية كل شيء وما وراءه (۱).

# خامساً/ الأسرة وطبيعة الزواج:

تعد الاسرة اساس القبيلة فهي الوحدة الاجتماعية المهمة التي تربط الافراد بعضهم ببعض فمن خلال الاسرة تتكون القبيلة والعشيرة من أصغر فرد الى ان تكبر وتتسع<sup>(٤)</sup>. كان العرب في العصر العصر الجاهلي يتزوجوا بأكثر من واحدة فلهذا الزواج مقاصد منها اما لمساعدتهن او الزواج من النساء لغرض سياسي فهذا الفرض يتوضح من خلال ان يتزوج الشخص من عدة قبائل لتعود بمنفعه عليه بالاخص اذا كان من ذوي المنزلة والشأن في القبيلة او يتزوج بقصد زيادة النسل والاكثار من الاولاد<sup>(٥)</sup> وكان الزواج على انواع منها

<sup>(&#</sup>x27;)فهم المكركس الذي ام امه وام ابيه وأم أم أمه وأم أم ابيه إماء، ابن منظور، لسان العرب، ج٦، ص١٩٦٠.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) البلاذري، انساب الاشراف، ج۱،  $^{()}$ 

<sup>(&</sup>quot;) محمود عبد الرحمن عبد المنعم، المصطلحات والألفاظ الفقهية، دار الفضيلة، جامعة الازهر، القاهرة، د.ت ،ج٣، ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) طقوش، محمد سهيل، تاريخ العرب قبل الاسلام، ط١، دار النفائس، الاردن، ٤٣٠ه، ٢٠٠٩م، ص١٧٤.

<sup>(°)</sup> احمد ابو الفضل عوض الله، مكة في عصر ما قبل الاسلام، ط٢، مطبوعات دار الملك عبد العزيز، الرياض، ١٤٠١هـ- ١٩٨٠م، ص١٦٦.

#### ١ – زواج الصداق او البعوله

هو الزواج القائم على الخطبه والمهر والايجاب والقبول اي ان يخطب الرجل الى الرجل ابنته ويعين صداقها ثم يعقد عليها فكان هذا الزواج شائع عند القرشين<sup>(۱)</sup>، وكان هذا الزواج هو الزواج الاصل<sup>(۲)</sup>.

#### ٢- زواج المقت:

كان هذا مهماً من ناحية الميراث كأن يتزوج الرجل زوجة أبيه للحصول على الميراث<sup>(٣)</sup>، وكان هذا الزواج اكثر الانتشار في يثرب فكان يحق للرجل ان يتزوجها بعد ان يلقي ثيابه على المرأة فتكون من نصيبه فإن لم تقبل فستبقى دون زواج حتى مماتها فيكون الميراث له الا انها تستطيع ان تتخلص من هذا الزواج بعد ان تدفع فدية للخلاص<sup>(٤)</sup>، عندما جاء الاسلام منع هذا الزواج ونهى عنه كما جاء في الآية المباركة: (وَلا تَنكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمْ مِنْ النِّسَاءِ إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتاً وَسَاءَ سَبِيلاً)<sup>(٥)</sup>.

"فإن كل امرأة تزوجها ابوك فهي محرمة عليك سواء دخل او لم يدخل عليها الا ما قد سلف منكم في جاهليتكم من نكاح لا يجوز ايتاء مثله في الاسلام فإنه معفو لكم عنه" (٦).

<sup>(</sup> $^{1}$ ) الطبري، تفسير الطبري، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 1.



<sup>(&#</sup>x27;) احمد ابو الفضل عبد الله،مكه في عصر ماقبل الاسلام، ص١٦١.

<sup>(</sup>١) الترمانيني، عبد السلام، الزواج عند العرب في الجاهلية والاسلام، عالم المعرفة، الكويت،١٩٩٨م، ص١٥٠.

<sup>(&</sup>quot;) جواد علي، المفصل، ج٥، ص٤٥٢.

<sup>(</sup> $^{3}$ ) ابن حبیب، المحبر، ص $^{8}$ 7.

<sup>(°)</sup> سورة النساء، الآية ٢٢.

#### ٣- زواج السبى:

هو الزواج الذي يتزوج فيه المحاربون في الحرب من احدى النساء من وقعن بالإسر ولم يكن شرط ان يدفع الرجل للمرأة مهراً وكان هذا الزواج يتم بالغصب والاكراه؛ لأنه لم يكن برضا المرأة (١)

#### ٤ - زواج الإماء:

الاماء هم الرقيق فمن لم يستطع ان ينكح المؤمنات الحرائر لغلاء مهورهن فهناك الاماء (٢) هذا الزواج يكون بين العربي وأمته ففي حال اصبح لديه اولاد فهؤلاء الاولاد يكونون عبيد له ولا يمكن ان يرجعوا بالنسب اليه (٢).

# سادساً/أديان العرب:

1 – الديانة الحنفية: أي حنف عن الشيء وتحنف: مال، والحنيف المسلم الذي يتحنف عن الاديان أي يميل الى الحق وقيل هو الذي يستقبل قبله البيت الحرام على ملة ابراهيم (السلام)، وقيل من اسلم في امر الله فلم يلتوي شيء وقيل من كان على دين ابراهيم نصر حنيف عند العرب وكان عبدة الاوثان في الجاهلية يقولون نحن حنفاء في دين ابراهيم فلما جاء الاسلام سموا المسلم حنيفا فيذكر سبحانه وتعالى في كتابه العزيز: (وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً) فمن احسن ديناً من اسلم وجهه لله

<sup>(°)</sup> سورة النساء :الايه ١٢٥



<sup>(&#</sup>x27;) جواد علي ، المفصل ،ج٥ ، ص٢٥٥.

<sup>(</sup> $^{Y}$ ) مصطفى العدوي، سلسلة التفسير لمصطفى العدوي، ج $^{Y}$ ، ص

<sup>(&</sup>quot;) احمد ابو الفضل عوض الله، مكة في عصر ما قبل الاسلام، ص١٦٢.

<sup>(</sup>ئ) ابن منظور، لسان العرب، ج٩، ص٥٨.

أخلص العمل لربه فحمل ايماناً واحتساباً وهو محسن أي اتبع ما شرعه الله في عمله وعبد الله تعالى ولم يكن كافر (١).

وقوله تعالى: (هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ) (٢)، فإن الله هو الذي خلقكم ايها الناس مؤمنين ومنكم كافر بخالقه الذي خلقه ومنكم مصدق موقن ان الله خالقه وبارئه (٣)، وجاء في قوله تعالى: (وَقَالُوا كُونُوا هُوداً أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُوا قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ) (٤).

فكان الحنفاء يعبدون الله على دين ابراهيم ويبتعدون عن كل صنم ووثن (٥)، للأحناف طقوس معينة خاصة بهم فكانوا لا يأكلون مما ذبح على النصب فقال زيد بن عمرو: "اني لست آكل ما تذحبون على أنصابكم، ولا آكل الا ما ذكر اسم الله عليه"(٦).

وتعد الحنفية ليست ديناً بالمعنى الذي هو عليه الاسلام والمسيحية واليهودية فهي وان تأمر بوحدانية الله الا انها ليست ديانة لها كتاب او وحي موحى، هي اعتقاد بوجود إله واحد احد دون ان يكون هناك وصايا او تعاليم او طقوس ما الى الحج الى الكعبة وهذه الحركة الحنفية ظهرت عند العرب قبل الاسلام وبالاخص عند اولئك الذين استتكفوا عن عبادة الاوثان وسمي اتباعها بالحنفية او الاحناف (۱).

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) سميح دغيم، اديان ومعتقدات العرب قبل الاسلام، ط۱، دار الفكر، لبنان، ١٩٩٥،  $^{\vee}$ 



<sup>(&#</sup>x27;) ابن کثیر ، تفسیر ابن کثیر ، ج ۱ ، -70

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن، الآية ٢.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{T}}$ ) الطبري، تفسير الطبري،  $\mathsf{TT}$ ، ص $\mathsf{TT}$ 

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية ١٣٥.

<sup>(°)</sup> ابن اسحاق، محمد بن اسحاق بن سیار، ت۱۰۱هـ، السیرة النبویة لابن اسحاق، تح: سهیل زکار، ط۱، دار الفکر، بیروت، ۱۳۹۸ - ۱۹۷۸، ج۱، ص۱۱٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) البخاري، محمد بن اسماعيل ابو عبد الله، صحيح البخاري، تح: محمد زهير بن ناصر، ط۱، دار طوق النجاة، بيروت، ٤٢٢ه، ج٥، ص٤٠.

### ٢ - الديانة اليهودية:

ومن الديانات التي عرفها العرب هي الديانة اليهودية فقد انتشرت في كنانه وكنده (۱)، (وعرف اليهود بأسم العبرانيون) وربما سمو بهذا الاسم لعبور جدهم ابراهيم نهر الفرات أو من عبورهم مع موسى البحر والاقرب الى الصحة سموا بذلك نسبة الى عابر بن سام بن نوح احد اجداد ابراهيم وقيل ايضاً لهم هود ومنها كلمة يهود والاغلب انها مشتقة من يهوذا وهو رابع ابناء يعقوب بن اسحاق (۲)، يذكر القرآن الكريم اليهود ونبيهم هود: (كَذَّبَتُ عَادٌ الْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَهُمُ أَخُوهُمْ هُودٌ أَلا تَتَقُونَ ۞ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ) (۱)، وهذا اخبار من الله سبحانه عن عبده ورسوله هود (النهر انه دعا قومه عاداً الذين سكنوا الاحقاف فبعث الله هوداً اليهم رجلاً منهم رسول وبشير ونذير ودعاهم الى الله وحذرهم من عذابه (٤).

فكان اليهود يعدون أنهم اهل كتاب وعلم من خلال ما جاء به القرآن الكريم: (قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَصندُونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ) (٥)، أي جماعة يهود بني اسرائيل الذين كانوا بين اظهر مدينة الرسول (١٠٠٠).

فانتشر اليهود بين العرب فيذكر: جواد علي انه عندما استقر يهود الحجاز كانو قد استقروا في المناطق الزراعية ومارسوا مختلف الحرف والمهن (٧).

<sup>(&#</sup>x27;)الدينوري، ابن قتيبة ابو محمد عبد الله بن مسلم، ت٢٧٦هـ،المعارف، تح: ثروة عكاشه، ط٢، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٢، ج١، ص٦٢١.

سميح دغيم، اديان ومعتقدات العرب قبل الاسلام،000.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء، الآية ١٢٣، ١٢٤، ١٢٥.

<sup>( ٔ)</sup> ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج۱، ص۱۳۷.

<sup>(°)</sup> سورة آل عمران، الآية ٩٩.

<sup>(</sup>١) الطبري، تفسير الطبري، ج٦، ص٥٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) جواد علي،المفصل، ج١٢، ص١٠٧.

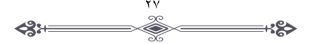
### ٣- الديانة النصرانية:

اعتق عدد من العرب الديانة النصرانية التي تعد ثاني اكبر الديانات الكتابية فيعتبرهم القرآن بأنهم اهل كتاب منزل، فيذكر سبحانه وتعالى في كتابه العزيز: (إِذْ قَالَتْ الْمَلائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ) (1)، أي عيسى والكلمة من الله فإن الملائكة بشرت مريم بعيسى عن الله تعالى برسالته وكلمته التي امرها ان تلقيها اليه (٢)، فقال سبحانه (اسْمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ) (١) فلم يكتب للديانة المسيحية ان تتشر في القرون الاولى وتحضى بالقبول لدى العرب لكون الرومان حاربوها في بدايات الانتشار (٤).

إضافة الى تلك الديانات "كان العرب مثل بقية الشعوب تعبد الآلهة وفكروا في وجود قوى عليا فحاولوا التقرب منها واسترضاءها بمختلف الوسائل والطرق ووصفوا لها اسماء وصفات وخاطبوها بألسنتهم وقلوبهم فكان القرآن الكريم هو مرجعاً ففيه ذكر لما كان عليه الناس ولا سيما اهل مكة ويثرب والحجاز بشكل عام من عبادات وآراء و فيه بعض الاصنام الكبرى التي كانت تتعبد لها القبائل"(٥).

عليه يمكن ان تعد عبادة قوة الطبيعة مثل القمر والشمس والنجوم من الالهة التي عبدها العرب كغيرهم من الشعوب الاخرى التي كانت تعبد آلهة مختلفة لكل حسب رأيه وما يلائم حياته وطموحاته.

<sup>(°)</sup> احمد محمد مصطفى، تاريخ العرب قبل الاسلام، ط١، دار الاعصار، الاردن، ٢٠١٤م، ص١٩١ -١٩٨.



<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران، الآية ٤٥.

<sup>(</sup>۲) الطبري، تفسير الطبري، ج٦، ص٤١٢.

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران، الآية ٤٥.

<sup>(</sup>١) سميح دغيم، اديان ومعتقدات العرب قبل الاسلام، ص٦٧.

## المبحث الثاني

## الخدمات العامة قبل الاسلام في مكة

# أولاً / الخدمة .

## أ- الخدمة لغةً

المقصود بالخدمة في اللغة هي كل ما يقوم به الخادم بخدمه ،والخُدْمانُ بالضم جمع كلمة خادم وتخدمت خادم وقوم مخدمون أي يراد بهم كثرة الخدم والحشم (۱) ولابد من ليس له خادم ان يختدم نفسه أي يقوم بخدمه نفسه، فقد ذكرت الخدمة في القرآن الكريم في عدة معاني حيث تبين الآيات ان الفرد هو بمثابة الوكيل للأموال التي وضعها الله تعالى في يده فينفق الفرد ما يكون في صلاح المجتمع والافراد لتعود بمنفعه (۲)، ففي قوله تعالى: (آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ) (۱)، فتدعو هذه الآية الناس الذين اقروا بوحدانية الله ورسوله ان ينفقوا ويتصرفوا بكل الاموال التي خوّلهم الله بها من المال الذي ورثوه من قبلهم حيث انكم انتم الخلفاء في تلك الاموال وان تصرف بالخير لتعود بمنفعة واجر عظيم (٤).

وان الخدمة بمنزلة الاحسان والبر لإصلاح المجتمع بما يدعوا له الله تعالى وايضاً تجنب العمل المسيئ الذي يأكل ويتعدى على حقوق الافراد في المجتمع الواحد ويتقي الله سبحانه وتعالى فلم يكن عاصني له وصدق بالحسنى أي الايمان<sup>(٥)</sup>.

ففي هذا السياق نرى ان في المجتمع الواحد هناك تفاوت في الطبقات فمنهم من لديه مال وفير الذي يمكنه من تقديم الخدمة لغيره تقرباً الى الله ومنهم لا يقوي على سد نفقات المعيشة حيث يكون هؤلاء في خدمة الطبقة التي تكون اكثر منهم ماديا.

<sup>(°)</sup> الزمخشري، الكشاف، ج٤، ص٧٦٢.



<sup>(</sup>١) ابن منظور ، لسان العرب، ج١٦١ ، ص١٦٦-١٦٧.

<sup>(</sup>٢) الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٧، ج٣، ص٤٠٦.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الحديد، الآية ٧.

<sup>(</sup>أ) الطبري، تفسير الطبري، ج٢٣، ص١٧١.

### ب-الخدمة اصطلاحاً.

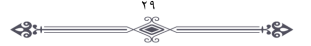
فهي تعني أي فضل او مساعدة او اهتمام تمنحه او تهديه للغير فأي مساعدة تقدم من قبل الشخص لشخص آخر تدعى خدمة كالخدمة في المؤسسات الحكومية والخدمات المنزلية وهناك الخدمات الاجتماعية والكثير من تلك الخدمات التي تمكن أي شخص يميل الى مساعدة الآخرين فهناك الخدمات الاجتماعية والصحية والتعليمية والمدنية وغيرها(١).

ونرى هناك خدمات عامة تلك التي تقوم بها الدولة تجاه الافراد فالذي يقدم الخدمة يسمى الخادم والذي يحصل على الخدمة يسمى المخدوم<sup>(۲)</sup> فنرى ان الخدمات تهدف الى ايجاد خدمة تؤهل الانسان ليعيش حياة افضل حيث تكون مصلحة الفرد هي الاساس ومن بعدها الجماعة وفي النهاية المجتمع ككل، فهذه الخدمات تهدف الى احداث تغييرات في البيئة والمجتمع الذي يكون فيه الفرد على جميع الاصعدة<sup>(۳)</sup>.

## ثانياً / الخدمة في القرآن الكريم وفي الحديث الشريف:

هناك آيات عديدة تذكر الخدمة والانفاق فتذكر الخدمة بمعناها العام وليس بذكر الخدمة بشكل خاص فذكر سبحانه وتعالى: (وَقُلْ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ) (3)، فتعني هذه الآية ان هذا وعيد من الله للذين يخالفون أوامره بأن اعمالهم ستعرض على الله سبحانه وكذلك على النبي (الله الله الله على الله على الله على الله شَدِيدُ تعالى: ( وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ

<sup>(°)</sup> ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج٤، ص١٨٣.



<sup>(&#</sup>x27;) عمر، احمد مختار عبد الحميد، معجم اللغة العربية المعاصرة، ط١، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٨م، ج١، ص ٦٢٦-٦٢٢.

<sup>(</sup>٢) الزبيدي، محمد بن محمد بن عبد الرزاق، ت١٢٠٥هـ، تاج العروس من جواهر القاموس، تح: مجموعة من المحققين، دار الهداية، الكويت،د.ت، ج٣٢، ص٥٩.

<sup>(&</sup>quot;) خليل عبد المقصود عبد الحميد، الخدمة الاجتماعية وحقوق الانسان، كتب عربية، القاهرة، د.ت، ص١٠.

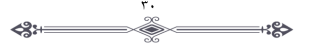
<sup>( )</sup> سورة التوبة، الآية ١٠٥.

الْعِقَابِ) (١)، فيذكر الطبري (٢): "ليكن بعضكم لبعض ايها المؤمنون على البر والتقوى عوننا أي أتقاء ما امر الله بالعمل به"

اما في الحديث الشريف فقد كان للخدمة أهتمام كبير وكان الرسول (ﷺ)يشجع على الخدمة وتقديم الخدمة بأكمل وجه الى المجتمع وان تكون تلك الخدمة عن نفس راضية لكي تتم على اكمل وجه حيث جاء في الحديث النبوي الشريف: "كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته"(۱)، كذلك قول الرسول (ﷺ) في الحث على المساعدة فيما بين الافراد وان يحبوا لغيرهم كما يحبوا لأنفسهم: "لا يؤمن احدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه"(٤).

وقول الرسول(ﷺ): "ما من والٍ يلي رعيته من المسلمين فيموت وهو غاش لهم الاحرم الله عليه الجنة"(٥)، وكذلك قوله عليه الصلاة والسلام: "أصطنع الخير الى من هو أهله والى من ليس ليس بأهله فإن أصبت اهله فهو أهله فإن لم تصب أهله فأنت من اهله"(٦)، وفي حديث آخر يذكر يذكر ان ما ينفقه الانسان لعمل الخير سوف يعود أضعافه وان الله سبحانه هو الرازق لعباده فعلى الانسان ان ينفق في فعل الخير وان لا ينتظر رد أو مقابل الامن ربه فقال الرسول (ﷺ):"يا أبن

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الطبرسي، ميرزا حسن النوري، ت١٣٤٠هـ، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ط٢، مؤسسة آل البيت لأحياء التراث، قم، ١٤٨هـ ١٩٨٨م، ج١٢، ص٣٤٨.



<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة، الآية ٢.

<sup>(</sup>۲) الطبري، تفسير الطبري، ج۹، ص٤٩٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) النيسابوري، مسلم بن الحجاج، ت٢٦١هـ، المسند الصحيح، تح: محمد فؤاد، دار احياء التراث، بيروت، د.ت، ج٣، ص١٤٥٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) ابن ماجه، عبد الله محمد بن يزيد، ت٢٣٣هـ، سنن ابن ماجه، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، دار احياء الكتب العربية، القاهرة، د.ت، ج١، ص٢٦؛ النيسابوري، المسند الصحيح، ج١، ص٦٧.

<sup>(°)</sup> البخاري، صحيح البخاري، ج٩، ص٦٤.

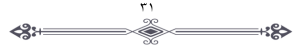
آدم أنفق انفق عليك"(۱)، وقول الرسول(ﷺ):"لا تزال أمتي بخير ما أمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر وتعاونوا على البر والتقوى ....."(۲).

ويمكن تقسيم الخدمة على نوعين من الاعمال:

1-اعمال تقتصر على الشخص نفسه (خاصة): مثل قراءة القرآن والصدلاة والصوم وجميع الاذكار الالهية كالاستغفار والحمد والتسبيح والصلاة على الرسول (ﷺ) والادعية والجلوس في المسجد للصلاة ومحاسبة النفس والتوبة والتفكير في خلق الله وايضاً الاعمال التي تخص القلب منها المحبة والرجاء والخشية وغيرها فكل تلك الاعمال وما يقوم به الفرد تكون قاصرة على نفسه (۳).

٢-الاعمال التي تكون منفعتها للغير (عامة): كالآذان وإمامة المصلين في الصلاة والعمل على الصلاح المساجد وتعليم الصبيان وقراءة القرآن وكذلك تعليم الاخرق (ئ)، والعمل على الصلاح بين الافراد في المجتمع والامر بالمعروف والنهي عن المنكر وأبعاد الاذى عن الطريق وتقديم المساعدة للمحتاج وسماع الاصم وايضاً البيان للأغنم (٥) وغيرها من الاعمال التي تكون منفعتها للغير (١)

<sup>(</sup>٢) بخاري، الخدمات التطوعية، ص ١٢.



<sup>(&#</sup>x27;) مسلم، صحیح مسلم، ج۲، ص ۲۹۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) الحر العاملي، محمد بن الحسن، ت١٠٤هـ، وسائل الشيعة الى تحصيل مسائل الشريعة، ط٢، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت لأحياء التراث، ١٤١٤هـ، قم، ج١٦، ص١١٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) بخاري، محمد سعيد محمد حسن، الخدمات النطوعية في الكتاب والسنة، ط۱، دار الوطن للطباعة والنشر، الرياض، ۲۰۱۵ه، ۲۰۰۰م، ص۷.

<sup>(1)</sup> الاخرق: يعني الجاهل القليل العقل. الزبيدي، تاج العروس، ج١٧، ص٣٧٩.

<sup>(°)</sup> الأغنم: هو الذي لا يفصح شيء. الزبيدي، تاج العروس، ج٣، ص٣٣٠.

# ثالثاً/الخدمات في مكة قبل الاسلام:

كانت هناك خدمات جليلة تقدم من قبل اهالي مكة في العصر الجاهلي في الجزيرة العربية والمراد بالجاهلية هو السفه والانفه والغضب أي الجهل الذي ليس نقيض العلم (۱) حيث نرى ان العرب كانوا ذا جهل في مواضع من الاحكام والاعمال (۲) فكانوا يعتمدوا على قانون العرف العشائري، وقد اكتسبت بعض الاعراف درجة القوانين عند كثير من الأمم لكونها منطقية وتلائم الناس في المجتمع ومعروفة لديهم (۳) فيذكر المسلمون ان تسمية الجاهلية يقصد بها الجهل بالدين الحنيف وهو الفترة او العصر الذي لم يكن للعرب نبي ملهم او كتاب منزل وناموس وازع أي الجهل بشريعة الله وبالدين والجهل بالعلم، وسلوك سبيل التجبر والمفاخرة بالانساب (٤).

فالعرب في الجاهلية لم يكن لديهم علم بالاحكام والشرائع والمثل والقيم العليا التي أوجدها الاسلام وبهذا الاساس تم تسمية العصر الجاهلي الذي سبق عصر الرسول(ﷺ) بوقت قصير بهذا الاسم(٥).

وذكر المصطلح الجاهلي في سورة البقرة: (قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُزُواً قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنْ الْجَاهِلِينَ)<sup>(۱)</sup>، وقوله تعالى: (أَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ)<sup>(۱)</sup>، وكذلك: (إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمْ الْجَاهِلِيَّةِ وَيُنْ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمْ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ)<sup>(۲)</sup>.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة، الآية ٦٧.



<sup>(&#</sup>x27;) عمر فروخ، تاريخ الادب العربي، ج١، ص٧٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الآلوسي، محمود شكري، بلوغ الارب في معرفة احوال العرب، اعتنى بشرحه: محمد بهجت الاثري، دار الكتاب المصري، القاهرة، ۲۰۰۹م، ج۱، ص۱۷.

<sup>(&</sup>quot;) جواد علي، المفصل، ج١٠ ص١٥٠.

<sup>(</sup> أ) توفيق برو، تاريخ العرب القديم، ط٢، دار الفكر للطباعة والنشر ،بيروت،٢٠٠١م، ٢٦٢.

<sup>(°)</sup> عبد الكريم زيدان، المدخل لدراسة الشريعة الاسلامية، ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٢٥ه، ص١٨٠.

ومما نرى ان مصطلح الجاهلية كان يدل على الغضب والسفه وتارة في القرآن بالطيش والحمية واصبحت تطلق على العصر القريب الى الاسلام او السابق له بما فيه من عادات وقيم اهلها التي تتميز بالحمية والاخذ بالثأر وممارسة المحرمات التي نهى الاسلام عنها<sup>(۱)</sup>. ذكرت لفظة الجاهلين في معلقة عمرو بن كلثوم:

ألا لا يجهل ن أحد علينا فنجهل فوق جهل الجاهلينا('')

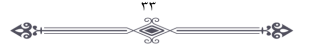
# رابعاً /الخدمات في مكة المكرمة:

قبل الدخول في الخدمات التي كانت تقدم في مكة قبل الاسلام علينا أن نذكر موقع تلك المدينة وأهم الاسماء التي كانت تطلق عليها؛ لما لها من أهمية كبيرة ومؤثرة حيث ان للعامل الديني تأثير كبير على مكة، ان هذه الاهمية ترجع الى وقت قديم:

فكان يقصدها الناس من ارجاء كثيرة حول العالم وكان البيت الذي يقصدونه يسمى "الكعبة"؛ لأنه مكعب الشكل ( $^{\circ}$ )، فتقع مكة في وادٍ غير ذي زرع كان بنائها من الحجر الاسود يمتاز هوائها الطيب ليلاً الا انها حارة في الصيف نهاراً ( $^{(7)}$ )، وكانت مياهها قليلة الى درجة الشح واكثر الاعتماد على الامطار والآبار فإنه ليس هناك شجر مثمر في مكة ( $^{(\vee)}$ ).

كانت مكة في القدم أي العصر الجاهلي تسمى "الباسه" لأنها تبس اي تحطم الملحدين وقيل تخرجهم منها (^^)، فسميت مكة بأم القرى كما جاء في كتابه العظيم: (وَهَذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ

 $<sup>\</sup>binom{\wedge}{}$  المصدر نفسه، ج۲، ص۲٦٥.



<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة، الآية ٥٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة الفتح، الآية ۲٦.

<sup>(&</sup>quot;) شوقي ضيف، تاريخ الادب العربي في العصر الجاهلي، ط٤، دار المعارف، بولاق، مصر، د.ت،ج١٩، ص٣٩.

 $<sup>\</sup>binom{3}{2}$  الزوزني، حسين بن احمد بن حسين، ت873هـ، شرح المعلقات السبع، ط1، دار احياء التراث العربي، بيروت، 877 اهـ 777م، ص777.

<sup>(°)</sup> جواد علي، المفصل، ج٤، ص٧.

<sup>(</sup>أ) يحيى شامي، موسوعة المدن الاسلامية، ط٢، دار الفكر العربي، بيروت، ٩٩٣م، ص٤٣.

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  الحموي، معجم البلدان، ج $^{\circ}$ ، ص $^{\vee}$ 

مُصلَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُتُذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا ...) (١) ، وهذا الكتاب يا محمد أي القرآن اوحيناه اليك مبارك من البركة صدق هذا الكتاب ما قبله من كتب الله التي انزلها على انبيائه قبلك لم يخالفها وشدد به عذاب الله بأسه في ام القرى وهي مكة (٢).

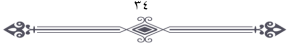
وسميت مكة بأسم "القرية العظيمة" $(^{"})$ .

فذكر النحاس: "روى معمر عن قتادة قال: القرية مكة "(٤).

وعرفت بتسميات اخرى منها صلاح ففي هذه التسمية شعر لأبي سفيان: ابا مطر هلم الى صلاح<sup>(٥)</sup>.

وعرفت مكة ايضاً بتسمية الناسه وام زحم لان الناس تزدحم في موسم الحج<sup>(۱)</sup> وايضاً الحاطمه وكوش<sup>(۱)</sup>. وذكر الحموي: "وقيل سميت مكة ام القرى لأنها اقدم القرى الموجودة في جزيرة العرب واعظمها خطراً، اما لأجتماع اهل تلك القرى فيها كل سنة أو انكفائهم اليها وتعويلهم على الاعتصام بها لما يرجونه من رحمة الله"<sup>(۸)</sup>.

<sup>(^)</sup> الحموي، معجم البلدان، ج١، ص٢٥٤.



<sup>(&#</sup>x27;) سورة الانعام: الاية ٩٢.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) الطبري، تفسير الطبري، ج $^{1}$ 1، ص $^{0}$ 0.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) النويري، احمد بن عبد الوهاب، ت٧٣٣، نهاية الارب في فنون الادب، تح: مفيد قميحه، ط١، دار الكتب، بيروت،١٤٢٣هـ، ج١، ص٣١٣.

<sup>(</sup>²) النحاس، احمد بن محمد، ت٣٣٨هـ، معاني القرآن، تح: محمد علي الصابوني، ط١، جامعة ام القرى، مكة المكرمة، د.ت ، ج٤، ص٩٠١.

<sup>(°)</sup> الالوسي، بلوغ الارب، ج١، ص٢٢٨؛ الفيروز آبادي، مجد الدين ابو طاهر محمد بن يعقوب، ١٧٨ه، القاموس المحيط، ط٨ المحيط، ط٨ ، مؤسسة الرسالة، بيروت، ٢٦٦؛ العربي، البلدان، ج١، ص ٦٠.

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ج١، ص١١١٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷</sup>) القلقشندي، صبح الاعشى في صناعة الانشاء، ج٤، ص٢٥٥؛ الازرقي، محمد بن عبدالله بن احمد، ت٢٥٠ه اخبار مكة وما جاء فيها من الاثار، تح: رشدي الصالح، دار الاندلس، بيروت، ج١، ص٢٨١.

وقيل سميت بكه لسبب ان لا أحد يستطيع ان يفجر بها الا وبكت عنقه أي دقته (۱)، وسميت بكه؛ لأنها بين جبلين بمنزلة المكوك (۲)، فجاء في القرآن الكريم: (إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكاً وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ) (۲).

فبيت الله اول بيت وضع وكان مخصص للعبادة أي مع وجود البيوت الاخرى في فيذكر الطبري: لقوله تعالى: "للذي ببكة مباركاً" فإنه يعني البيت الذي يزدهم الناس لطوافهم في حجهم وعمرتهم (٥).

وذكرت مكة بتسمية القرية وجاءت في القرآن: (وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلَكْنَاهُمْ فَلا نَاصِرَ لَهُمْ)<sup>(١)</sup>.

أي اهل مكة اهلكناهم فلا ناصر لهم فهذا تهديد شديد لأهل مكة لتكذيبهم الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) والانبياء المرسلين(٧)

وسميت مكة ايضاً باسم البلد فقال تعالى: (لا أُقْسِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ ﴿ وَأَنْتَ حِلٌّ بِهَذَا الْبَلَدِ) (^^).

وقد اقسم بمكة في سورة البلد<sup>(٩)</sup>، إضافة لتلك التسميات هناك تسميات عديدة.

<sup>(&#</sup>x27;) المصدر نفسه، ج۱، ص٤٧٥.

<sup>(</sup>۲) الحموي،معجم البلدان، ج۱، ص۲۷۵.

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران، الآية ٩٦.

<sup>( )</sup> الطبري، تفسير الطبري، ج٦، ص٢٠.

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه، ج٦، ص٢٣.

<sup>(&</sup>quot;) سورة محمد، الآية ١٣.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج $^{\vee}$ ، ص $^{\vee}$ ۸۸.

 $<sup>\</sup>binom{\wedge}{}$  سورة البلد، الآية ۱، ۲.

<sup>(</sup>أ) ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج٤، ص٤٤٦.

# خامساً/السيادة القرشية في مكة

كانت قبيلة قريش ذات سيادة في مكة حيث ينتمي سكانها الى عرب الشمال العدنانيون فالمراد بكلمة قريش عند اللغويون معاني عديدة فيذكر الطبري: "إنما سمي بنو لانضير بن كنانة قريشاً كان النضر بن كنانة خرج يوما على قومه فقال بعضهم: انظروا الى النضر كأنه جمل قريش، وقيل سمي قريش قريشاً بدابة تكون في البحر تأكل دواب البحر تدعى القرش فتشبه بنو النضر بها؛ لأنها اعظم دواب البحر قوة، وقيل ان النضر بن كنانة كان يقرش عن حاجة الناس فيسدها بماله، وقيل سميت قريش من اجل التجمع التقرش أي تجمع بنو النضر "(۱).

تفرقت بطون كنانة ومضر وانتشروا بظاهر مكة حتى تمكن قصي بن كلاب من أنتزاع السيادة والادارة المكية من خزاعه وكان لقصى الفضل في ان يجمع قريش والعمل على تقسيمها الى:

1 – قريش البطاح: هم الذين كانوا يسكنون مكة ذاتها وكانوا ذا قدرة ومنزلة عالية حيث كانت بيدهم الوظائف الكبرى والادارة وكانوا من التجار والاثرياء حيث انحدروا من قبل كعب بن لؤي من بطون عدة وكانت حياتهم مستقره في المدن ويتخذون من البيوت مساكن لهم اي لم يعيشوا حياة الترحال (۲).

٢ - قريش الظواهر: هم المجاميع التي سكنت اطراف مكة حيث احتفظوا ببلدانهم وفضلوا البقاء في شعاب الجبال فلم يكن لهم دور مؤثر عند ظهور الدعوة الاسلامية او فيما بعد لأنهم في الجاهلية كان دورهم في وضع الدفاع عن مكة (٣).

<sup>(&</sup>quot;) صالح العلى، محاضرات، ص١٠٨.



<sup>(&#</sup>x27;) تاريخ الرسل والملوك، ج٢، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>۱) الثعالبي، عبد الملك بن محمد بن اسماعيل، ٢٩٦٥ه، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، تح: محمد ابو الفضل، دار المعارف، القاهرة، ١٩٩٦م، ص٩٦٠؛ الملاح، هاشم يحيى، الوسيط في السيرة النبوية والخلافة الراشدة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ٢٠٠٨م، ص٢٦٩.

إضافة لقريش البطاح والظواهر كان هناك قبائل لم تتضم الى قبائل مكة وهم (الاحلاف)<sup>(۱)</sup>، حيث كان لهم دور في الحروب في مكة وسمو (بالاحباش) وكذلك سكن مكة الكثير من العشائر وقد سمح لبعضهم دخول دار الندوة<sup>(۲)</sup>.

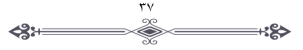
## سادساً /الخدمات والوظائف الاساسية في مكة قبل الاسلام .

كانت هذاك خدمات ووظائف في عهد قصىي بن كلاب منها:

#### ١-الملأ.

هو اشبه بمجلس الشيوخ يقومون بإدارة شؤونهم في مكة ، حيث فيه الاشخاص الذين لديهم مؤهلات وقدرات على قيادة الناس في الازمات التي تطرأ عليهم فهم لهم القيادة وبقية افراد القبيلة يكونون تابعون لهم ، ولما يقولونه ومن اولئك الرؤساء قصي بن كلاب وعبد مناف وعبد المطلب وغيرهم ... (٢) حيث كان هذا المجلس مجلس شورى وهذا يدل على إن قاعدة الشورى ليست بجديدة على المجتمع العربي والتي تحتم على رئيس القبيلة ان يتشاور مع كبار شيوخها في الامور العامة (٤). ومما جاء ذكره في القرآن الكريم قوله تعالى: (وانطلق المملأ مِنْهُمُ أَنْ المشُوا وَاصْبِرُوا على آلِهَتِكُمْ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ يُرَادُ) (٥). وتأكد الآية المباركة انطلاق الاشراف من هؤلاء الكافرين من قريش وامضوا واصبروا على دينكم وعبادة الهتكم "(٦). فنرى ذلك من خلال ما كان يقوم به قريش وسادتهم من مجابهة المسلمين والتعاون للتخلص منهم بشتى الطرق عندما يجتمعون في مكان ما.

<sup>(</sup>١) الطبري، تفسير، ج٢١، ص١٥١.



<sup>(&#</sup>x27;) الاحلاف: وهم الذين كان لهم شأن خطير في العصر الجاهلي والحلف الوحيد بين القوم والمخالفة المعاهدة واصله اليمين الذي يأخذ بعضهم من بعض بها الحلفاء والحلف المعاهدة والمساعدة والاتفاق. جواد علي، المفصل، ج٧، ص٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) صالح العلي،محاضرات،ص١٠٨.

<sup>(&</sup>quot;) جواد على، تاريخ العرب قبل الاسلام، دار الساقى، ط٤، ١٤٢٢-٢٠٠١م، ج٩، ص٢٣٦.

<sup>(</sup>٤) صالح العلى، محاضرات، ص١١٠.

<sup>(°)</sup> سورة ص، الآية ٦.

وجدير بالذكر ان إدارة الشؤون من قبل الملأ لم تكن تخضع لقوانين متعارفه عليها ، وان كانوا يقومون بالرجوع الى عاداتهم وتقاليدهم المتعارفة فيها بينهم فنرى هذا التمسك بالتقاليد نابع من اساسهم وشخصيتهم العربية وخاصة في المجتمع المكي<sup>(۱)</sup>.

#### ٢ - دارة الندوة .

ان اول من اصبحت له السيادة والملك هو قصي بن كلاب من ولد كعب بن لؤي في مكة فبعد ان استقرت له الامور وحظي بموافقة الافراد عليه قام ببناء دار الندوة واصبحت مقراً له (۲). حيث تم بنائه في الجهة الشمالية والملاصقة الاقرب للكعبة فكان هذا المقر المكان لأجتماع الملأ وكانت بمثابة مجلس الشوري وكانوا يجتمعون للأمور التي تهم مدينتهم منها التباحث في شؤؤنهم السياسية والاجتماعية واعلان الحرب وفض المنازعات وغيرها من الامور التي تهمهم (۲)، ولإضفاء الحرمة والقدسية جعل بابها بأتجاه مسجد الكعبة (٤)، كانت امور كثيرة تدور في هذه الدار فتناقش امور المجتمع أي جميع الامور التي تخص المجتمع المكي ويعود بالنفع لمكة فيذكر اليعقوبي: "فلا ينكح رجل من قريش، ولا يتشاور في امر ولا يعقدون لواء الحرب ولا يعذرون غلاما الا في دار الندوة (٥). كان الملأ الذين يرتادون هذا الدار لابد ان تكون قراراتهم تأخذ موافقه الجميع أي لم لم تكن لهم سلطة تنفيذية فبالتالي اذا اتخذ قرار لم يحظي بموافقة الجميع يحق للأكثرية ان تعارض هذا القرار بالضغط عليهم والغائه (۱).

<sup>(</sup>١) صالح العلى، محاضرات، ص١١١.



<sup>(&#</sup>x27;) الشريف، مكة والمدينة في الجاهلية عصر الرسول، ص١٢٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) ابن الجوزي،جمال الدين ابو الفرج،ت٩٧٥هـ، المنتظم في تاريخ الامم والملوك، ط١،دار الكتب العلميه، بيروت ١٩٨٩،م، ج٣، ص٤٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) ابن هشام، عبد الملك بن هشام بن ايوب، ٢١٣٥ه، السيرة النبوية لابن هشام، تح: مصطفى السقا واخرون، ٢٠٠همطبعة مصطفى البابي، مصر، ١٣٧٥هـ - ١٩٥٥م، ج١، ص ٢١١؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٤، ص ٣٠١؛ الشريف، مكة والمدينة، ص ١٣٦؛ الملاح، الوسيط، ص٤٤؛ البلاذري، انساب الاشراف، ج١، ص ٥٩.

<sup>(</sup> أ) ابن هشام، السيرة، ج١، ص٣٢١،

<sup>(°)</sup> احمد بن ابني يعقوب بن جعفر ،ت ٢٩٢هـ، تناريخ اليعقوبي، تح:عبد الامير مهنا،ط١،شركه الاعلميي للمطبوعات،بيروت، ٤٣١ هـ- ٢٠١م، ج١، ص٢٤؛ زيدان، العرب قبل الاسلام، ص٢٧٧.

لم يكن مسموح أن يدخل دار الندوة الا من بلغ من العمر الاربعين عدا أولاد قصي فهم مسموح أن يدخلوها وأيضاً حلفاؤهم (١). أن دار الندوة كانت من الاملاك الخاصة لبني عبد الدار تتوارث من شخص لآخر أي لم تكن ملك عام (٢).

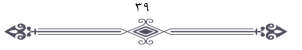
#### ٣-الاحلاف.

المقصود بالحلف الحلف باليمين فهي المعاهدة والتعاون والمساعدة بأن يكون الامر منتهيا بالوفاء<sup>(٣)</sup> وعدم الاخلال بالعهد او الحلف او التنصل منه اذا ما كتب له النجاح وسمي العهد حلف (٤).

فلم يكن الحلف بشيء واحد وانما تعدد الحلف منهم من يحلف بركن الكعبة وعندما أقسمت كل من الاحابيش وقريش عندما تحالفوا "بالله على عدم القتال وحرمه البيت والمقام والركن والشهر الحرام ..." (٥) وايضاً هناك من يقسم ويحلف بآبائهم واجدادهم لمكانتهم وقيمتهم لدى ابنائهم كما انهم يحلفون بآلهتهم من اللات والعزى ومناة وهبل(١). والمراد بالحلف الجار أو الاستجارة أي ان الطرفين المتحالفين يتفقوا فيما بينهم بأن يمنعوا الظلم والتعرض لكل منهم أي لكلا الطرفين (٧).

ففي الوقت الذي يتفق فيه الطرفان يكون هذا الحلف ساري المفعول، كان العرب في القدم معتمدين على قواهم الذاتية الفردية الا انهم في نفس الوقت ولزيادة القوة لهم وتأمين حياتهم

 $<sup>\</sup>binom{^{\mathsf{v}}}{}$  اليعقوبي، تاريخ ، ج $^{\mathsf{v}}$  ص ۲۱۱ .



<sup>(&#</sup>x27;) الفاسي، محمد بن احمد بن النجار ، ت . ٨٣٢ه ، شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام ، دار الكتب العلمية ، ط١ ، القاهرة . ٢٠٠٠م ، ج٢، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) صالح العلي، محاضرات، ص١١٠.

<sup>(&</sup>quot;) ابن منظور ، لسان العرب، ج٩، ص٥٣.

<sup>(1)</sup> الزبيدي، تاج العروس، ج٢٣، ص١٥٨.

<sup>(°)</sup> جواد علي، المفصل، ج٧، ص٣١.

<sup>(</sup>أ) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج٢ ص٢١؛ جواد علي، المفصل، ج٤، ص٣٨١.

كانوا بحاجة الى عقد تحالفات جماعية تضمن لهم الحماية بشكل اكبر مما هم معتمدين على ذواتهم الفردية (۱). الا ان تلك الاحلاف كانت تنقض في اوقات لأرتباطها بمصالح إذ في حالة حدوث توتر في العلاقات كانت تلك الاحلاف تفسخ (7).

وكانت هناك عدة احلاف تعقد منها:

### أ- الإحلاف الجماعية:

هو الحلف الذي يعقد بين القبائل أو الجماعات يكون هذا الحلف عن طريق الزواج وكان الدافع لتلك المعاهدات وهذه الزيجات هي تقوية العلاقات ولزيادة القوة بشكل اكبر فيقوم رئيس القبيلة بالزواج من ابنة رئيس او سيد قبيلة اخرى لتعود منفعتها على كليهما من تلك المعاهدات ، ومن الامثلة على ذلك زواج هاشم بن عبد مناف بسلمى بنت عمرو النجارية التي كانت من اهل يثرب من قبيلة الخرزج حيث كانت هذه القبيلة من القبائل القوية وذات سلطة (۱۳)، هذه الاحلاف كانت احلاف سياسية تعقد بين قبيلتين لتكون قوتها اكبر امام بقية القبائل ولكي لا تستطيع القبائل الاخرى التمرد والتعدي على قبيلتين او اكثر مجتمعين بحلف واحد (۱۶) ومن الاحلاف الجماعية:

١ حلف المطيبين والمعنى من المطيبين انهم قاموا بوضع يدهم في جفنه بها الطيب وكان
 العهد بينهم ان ينصر بعضهم الآخر وقاموا بمسح يدهم في ستار الكعبة<sup>(٥)</sup>

٢- حلف قبائل تتوخ وتحالفوا فيما بينهم بأن تكون قوتهم واحدة ومشتركة (٦).

<sup>(&#</sup>x27;) اليعقوبي ، تاريخ ، ج٢ ، ص٣٨٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ج۲، ص۳۱۸.

<sup>(&</sup>quot;) الواقدي، محمد بن عمر، ت٧٠٦هـ، المغازي، تح: مارسدن جونسن ، ط٣، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٤م، ج٢، ص٨٣٠.

<sup>(</sup>١٤) ابن هشام، السيرة ، ج١، ص١٣٧.

<sup>(°)</sup> ابن الاثير، عز الدين بن الحسن علي بن محمد، ت٦٣٠هـ، الكامل في التاريخ، دار الفكر، بيروت، ١٣٨٨، ج١، ص٤١٢.

<sup>(</sup>أ) الطبري، تاريخ الرسل والملوك ، ج١، ص١٦٠.

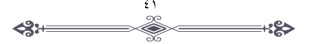
هناك حلف شارك فيه الرسول ( وهو في عمر العشرين عام عرف بـ "حلف الفضول" وسبب قيام هذا الحلف قدوم رجل من زبيد الى مكة بتجارة فقام احد تجار قريش العاص بن وائل السهمي بشراء البضاعة ولم يقم بدفع ثمن البضاعة للزبيدي واراد رجال قريش ان يردوا حقه (۱) فهذا الحلف اقتصادي واجتماعي في ذات الوقت ففي الجانب الاقتصادي ارادت قريش ان تحافظ على صلاتها التجارية مع القبائل من خلال تدفق التجار الى الاسواق في مواسم الحج وفي الوقت نفسه كان موسم لقاء التجار، هو ملتقى اجتماعي لتجمع العديد من القبائل من شتى الارجاء بحيث تقتبس العادات والتقاليد بين القبائل الكثيرة.

#### ب- الإحلاف الفردية:

والمقصود بها هو قيام شخص ما من قبيلة اخرى بالزواج من احدى نساء قبيلة اخرى او لكي يتاجر معها فيلتجئ اليها، وليست تلك الاسباب فقط بالدرجة الاولى وانما السبب الرئيسي هو ان الافراد الذي قامت قبائلهم بطردهم وخلعهم لأسباب تسيء لسمعة القبيلة ومكانتها بحيث يصبح مذموماً ويعيش وحده فيقوم بالالتجاء لقبيلة اخرى للدخول في حمايتها (٢). فعندما يدخل على قبيلة ما تضمن له هذه القبيلة حقوقه كمثال دفع الدية عنه (٣). فيبقى ملازم القبيله الذي دفع ديته (٤)، وهذا الحلف ايضاً يعرض ويعلن على الملأ الملاً المناطقة الملاً الملا

إضافة لتلك الاحلاف هناك حلف الاسر عندما يقع شخص ما في الاسر كانت اعداد الاسرى كثيرة وارادوا حل غير الفداء المادي فكان يطلبون من الاسير بأن يكون حليفاً فعندما يفك من الاسر يصبح

<sup>(°)</sup> المرجع نفسه، ص٢٣٥.



<sup>(&#</sup>x27;) ابن حبیب، المنمق من اخبار قریش، تح: خورشید احمد فاروق، ط۱،

عالم الكتب، بيروت،٥٠٥ هـ-١٩٨٥م، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الحوفي ، احمد محمد، الحياة العربية في الشعر الجاهلي، ط٢، مكتبة نهضة مصر، مصر، ١٩٥٢م ص١٩٥٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الاصفهاني، ابو الفرج علي بن الحسين بن محمد ، ت٥٥٦هـ، الاغاني، تح: سمير جابر، ط١، دار الفكر، بيروت، ١٤٠٧هـ، ج٣، ص٩٩.

<sup>(\*)</sup> الافغاني، سعيد، اسواق العرب في الجاهلية والاسلام، ط٢، المكتبة الهاشمية، دمشق، ١٣٥٦ه، ص١٠٨-١١٠.

الاسير تابع للقبيلة التي وقع في يدها وحليف لها، مثال على ذلك عن ما فك يزيد بن عبد المدان احد الاسرى فبقى هذا الاسير تابع له وللقبيلة(١).

من خلال ذلك نرى مدى تأثير تلك الاحلاف على القبائل وما لها من تأثير في زيادة قوة القبيلتين او اكثر مجتمعتين بحيث تلفت انظار القبائل الاخرى لها ولا تستطيع ان تتعدى عليها او على أي فرد من افرادها ففي المجتمع قبل الاسلام كان الاعتماد على القوة الذاتية للفرد اذ لم تكن دولة منظمة تضمن عدم التعدي على الحقوق لهذا السبب كان الافراد في القبيلة معتمدين على قوتهم مجتمعة ونرى ان قوة تلك القبائل هي التي تركت لنا تلك الانجازات والآثار التاريخية التي بقيت صامدة على مر سنوات عديدة.

## سابعاً / الخدمات العامة في مكة قبل الاسلام:

### ١ - خدمات بناء المنازل .

اول من قام بتشييد دار سكن في مكة هو سعيد بن عمر السهمي وقيل هو "اول من بوأ بمكة بيته وسور فيه مسكنا بالأثافي "أي بالحجر (٢). كان المعهود في البناء ان لا يكون السقف بشكل المربع الا ان حميد بن زهير بنى بيتا مربعا، فقالوا: "ربع حميد بيتا اما حياة إما موتاً" (٦)، فكانوا لا يضعوا الابواب في المنازل ويقتصرون الابواب على غرف معينة وذكر ان هند بنت سهيل ارادت ان تضع على دارها بابين الا ان عمر بن الخطاب رفض وقال: انما تريدون ان تغلقوا دوركم دون الحجاج والمسافرين ، الا انها بينت موقفها فقالت: اني اريد ان احفظ للحجاج متاعهم من اللصوص فرضي وسمح لها بوضع بابين. وكان بناء المنازل على مستوى واحد او لم يرى ان هناك تفاوت في ارتفاع المنازل منزل عن الآخر بحيث ان البناء لم يتعدى على المناطق في ارتفاع المنازل منزل عن الآخر ، واباح قصي للناس ان يبنوا المنازل حول الكعبة من جهاتها

<sup>(&#</sup>x27;) الافغاني،أسواق العرب، ص١٠٨-١١٠.

الفاسي، شفاء الغرام ، ج ۱، ص ۳٥.  $\binom{1}{2}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>T</sup>) ابن ظهيرة، محمد بن محمد المكي ، ت٩٨٦هـ، الجامع اللطيف في فضل مكة واهلها وبناء البيت الشريف، تح: علي عمر، ط١، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة ، د . ت ، ص ٣١.

الاربع واختط الطرق ومنها طريق شيبه (۱). وكان البناء يجب ان لا يعلو او يتجاوز الكعبة ويكون اعلى منها، وكان لبعض المنازل عند باب البيت حجر أي تجلس تحته الناس ليكون المكان الظلي لهم من اشعة الشمس فنرى ان منزل خديجه (رضي الشعنها) كان به الحجر (۲).

### ٢ - خدمات حفر الآبار واهميتها:

كانت الحاجة الى المياه هي ما دفعت الاشخاص لحفر الآبار للحصول على المياه اللازمة حيث تم الحصول على المياه بواسطة السطل او الدلو او ما يعرف بالغرب(7), وان ما يحصل عليه من البئر يسمى بالنبط(3), فعندما يحفر بالوادي للحصول على المياه يسمى كرا واما اذا كانت المياه بعيدة سميت بالمطلوب، وفي حالة حفر الارض مع بعض

وظهرت على الارض بشكل نهر تسمى القناة ومجموعة الآبار التي تكون في مكان واحد يطلق عليها الشبيكة او الشبك<sup>(٥)</sup>. فأن كمية المياه التي تم الحصول عليها من خلال الآبار تختلف من سنه لأخرى ذلك تبع لكمية تساقط الامطار وطبيعة المنطقة الا في حالة اتصال العيون بين طبقات الصخور<sup>(١)</sup>.

كانت الآبار في حالة الحصول عليها هي الاساس في تركز السكان حولها وبدأ حياتهم من تلك المنطقة ؛ لأن المياه هي المصدر للحياة وان وجدت في أي مكان كتب للحياة ان تظهر وتستمر حيث كانت الضرورة تدفع الانسان للبحث عن مصادر المياه سواء في المدن الحضرية او

<sup>(&#</sup>x27;) احمد السباعي، تاريخ مكة، الامانة العامة للأحتفال بمرور مائة عام على تأسيس المملكة السعودية، الرياض، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م، ج١، ص٣٩.

<sup>(</sup>۲) الطبري، تاريخ ، ج۲، ص۲۸۲.

<sup>(&</sup>quot;) الغرب: هي الدلو الخاص بنقل الماء . الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص٢٥٥.

<sup>(</sup> $^{1}$ )النبط:تعني ان البئر ظهر مائها، ابن منظور، لسان العرب، ج $^{4}$ ، ص $^{5}$ .

<sup>(°)</sup> الحموي، معجم البلدان، ج٧، ص٥٨٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) المحسن، اسباهية يونس، المياه الجوفية في منطقة سنجار واستثماراتها، رسالة ماجستير، جامعة بغداد، ١٩٨٥م، ص ١٥٠.

الريفية (۱). يعد الحصول على المياه بمثابة الحصول على كنز ثمين لا ينفذ وفي ذات الوقت يعمل على تكوين ثروات اخرى من خلال قيام الانسان باستغلال هذه الثروة وتنميتها لتعود بالنفع ليس له فقط وانما لمزروعاته ودابته.

وكان الاهتمام بحفر الآبار قبل الاسلام واسع جدا ، الا ان هذا الاهتمام استمر وجاء في قوله تعالى: (وَجَعَلْنَا مِنْ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ)(٢)، فكان انتشار الآبار على نطاق واسع من الطرق والمدن حيث كانت تك الآبار العامل الاقتصادي المشجع على ازدهار التجارة من خلال تأمين المياه للحجاج ، ومن الآبار القديمة التي كانت ذا اهمية كبيرة هو بئر زمزم في زمن النبي ابراهيم (المنه وذكر القرآن العظيم: (وَبِئْرٍ مُعَطِلَّةٍ وَقَصْرٍ مَشِيدٍ)(٣)، فأطيب الآبار في مكةهو بئر زمزم من جانب المياه التي تخرج منه ، الا انه لا يمكن الاستمرار على شربه لملوحته (٤)، فكان الاختلاف في مكانه فذكر المسعودي(٥): "انها ببلاد الشجر الشجر بين الاحقاف واليمن وحضرموت. وكانت اليمن والحجاز اهم الاقاليم التي اشتهرت بآبارها في شبه الجزيرة العربية إضافة الى مصر والشام والعراق".

نرى الانتشار الاكبر للآبار كان في مكة وكان دافعهم الى البحث عن الآبار هو شحة المياه في مكة وقلتها ولحاجتهم للمياه لهم ولساقية الحاج في موسم الحج حيث عد ذلك من الترف الذي يناله صاحبها في حفر الآبار وكانت كل قبيلة من قريش تتخذ لها بئر تقوم بحفره (7)، وبعد ان اصبحت السيادة لقصي بن كلاب حفر بئر (العجول) هو أول بئر قامت قريش بحفره (7)، ليس تلك الآبار فقط وانما كانت هناك

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) ابن الأثير، الكامل، ج٤ ص٦٢٦؛ البلاذري، الانساب، ج١، ص٥١.



<sup>(&#</sup>x27;) عثمان، محمد عبد الستار، المدينة الاسلامية، المجلس الوطني للثقافة والفنون ، الكويت ، ١٩٨٨م

ص۲٤٠.

 <sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة الانبياء، الآية ۳۰.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية ٤٥.

<sup>(</sup>٤) ابن حوقل، ابو القاسم محمد، ٣٦٧هـ، صورة الارض، منشورات دار ومكتبة الحياة، بيروت، ١٩٩٢م ، ج١ ص٣٧.

<sup>(°)</sup> المسعودي، علي بن الحسين ، ت ٣٤٦ه مروج الذهب ومعادن الجوهر ، تح:محمد محي الدين ،دار الاندلس، بيروت، ١٩٨١م، مجلد ٢، ص٥٥٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) الازرقي، ابو الوليد محمد بن احمد، ت . ٢٢٣ه ، اخبار مكة، تح: رشدي صالح، دار الثقافة، بيروت، ١٩٧٩م، ص٢١٣-

آبار اخرى لسد حاجاتهم من المياه ، ومن تلك الآبار: الحفر ، شوذب، نوفل، عكرمة ، حوطب، اسد، ... وغيرها الا ان تلك المياه لم تكن كافيه لأستثمارها في الزراعة (١).

<sup>(&#</sup>x27;) ابن الاثير،الكامل،ج٤، ص٣٦٥

## المبحث الثالث

# اهم الوظائف الخدمية المقدمة من قبل اهل مكة للحجيج

# اولاً / الحج في اللغة والاصطلاح:

الحج لغة! المقصود بالحج اي حج الينا اي قدم الينا شخص ما، وحجه يحجه حجا: قصده، وحججت فلان اي قصدته ورجل محجوج اي مقصود<sup>(۱)</sup> وهو القصد مطلقا. حجه فيحجه اي حجا: قصده، وحججت فلانا وقيل انه القصد لمُعَظمْ والحج: الكف فيقال حجج عن الشي اي كفه عنه<sup>(۲)</sup>.

فوقع الاختلاف بين اصحاب الاختصاص هل تقرأ الحج بالكسر او بالفتح فالأغلب اتفقوا انه لا فرق بين التحريك في كلمة (الحج) كما قال:"الحَج والحِج ليس عند الكسائي بينهما فرق"(٣). الا انه هناك من عد ان في فرق بين التي تكتب بالفتح عن التي تكتب بالكسر.

اما في الاصطلاح: اي التوجه الى بيت الله الحرام قبلة المسلمين الذين يأتون من جميع انحاء العالم لأداء مناسك الحج وما يتصل بها<sup>(٤)</sup>، فهو الحج الاكبر الذي يكون فيه الحج في كل سنه من شهر محدد ومعلوم لدى المسلمين وهو شهر ذي الحجة <sup>(٥)</sup>.

فالحج كان معلوم لمن يريد التقرب واداء العبادات فلم يكن الحج فقط الى المسلمين وانما لكافة الاديان وذكر الحج في اسفار التوراة فهي تعني المكان المقدس الذي يزار (٦).

<sup>(</sup>أ) جواد علي، المفصل، ج١١، ص٣٤٧.



<sup>(&#</sup>x27;) ابن منظور ، لسان العرب، ج۲، ص۲۲۲.

<sup>(</sup>١) الزبيدي، تاج العروس،ج٥، ص٥٥٩.

<sup>(&</sup>quot;) الازهري ، مباحث في تهذيب اللغة ، ج٣ ، ص٢٥٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) الطوسي، محمد بن الحسن، ت٤٦٠هـ ، البيان في تفسير القران ، تح: احمد شوقي، احمد امين، مكتبة الامين،النجف،د.ت ، ج٢، ص١٥٤.

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه ، ج٢ ص١٥٥

### ثانياً /الحج الى بيت الله الحرام:

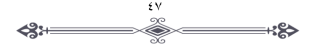
الحج فريضة من الفرائض التي فرضها الله سبحانه وتعالى على المسلمين كافة فيذكر سبحانه وتعالى في محكم كتابه الكريم قوله تعالى: (وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ السُتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً)(١)، ذكر ابن كثير (٢): ففي هذه الآية وجوب الحج عند الجمهور وجاء في قوله تعالى: بل هي قوله (وأتموا الحج والعمرة لله) والأول اظهر, فقد وردت الاحاديث في هذا الخصوص واجمع المسلمون ايضا ،وإنما يجب على المكلف في العمر مره واحدة بالنص والإجماع.

ويذكر البخاري<sup>(۳)</sup>: "السنة اثنا عشر شهرا منها اربعة اشهر حرم، ثلاث متواليات: ذو القعدة وذو الحجه ومحرم ورجب ، الذي بين جمادي وشعبان".

فأن مسألة الحج تعود الى زمن ابراهيم (الله): (وَإِذْ بَوَّأْنَا لإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَنْ لا تُشْرِكُ بِي شَائِنًا وَطَهِرْ بَيْتِي لِلطَّافِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ) (أ)، فأوحى الله سبحانه الى ابراهيم (الله) ان يطهر البيت الحرام من الشرك والأصنام وان لا تشرك في عبادتي وطهره للذين يركعون ويصلون فيه (٥).

وجاء في تحريم القتال في شهر الحج (يَسْأَلُونَكَ عَنْ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ....) (١)، فقال البن مسعود وابن عباس: لا يحل القتال، فقال القاضي ابو يعلى: كان اهل الجاهلية

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: الآية ٢١٧.



<sup>(</sup>١) سورة ال عمران: الآية ٩٧.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر، ج۲، ص۷۰.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، ج٤، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج: الآية ٢٦.

<sup>(</sup>٥) الطبري، تفسير الطبري، ج١٨، ص٢٠٤.

يعتقدون تحريم القتال في هذه الأشهر فأعلمهم الله سبحانه في هذه الآية ببقاء التحريم (١).

## ثالثًا/ الخدمات التي كانت تقدم للحجيج في مكة:

كان من الضروري على اهل مكة تقديم الخدمات للحجيج لكي يستطيعوا ان يتموا الحج على اكمل وجه ومن تلك الخدمات التي كانت تقدم في موسم الحج:

1 - سعاية الحاج: تعد سعاية الحاج من الاعمال القديمة التي كانت تقدم للحجيج في موسم الحج فتعود الى زمن قبيلة خزاعة حيث كانوا يقدمون الخدمة للمحرمين اي الحجاج فترجع الى عهد (عمرو بن لحي الخزاعي) (٢).

اضافه لبئر زمزم الذي يعود لزمن سيدنا ابراهيم (الله ان ذلك لم يكن كافي في مكة لإرواء الحجيج فعمل اهل مكة على حفر الابار لسد الحاجة الى المياه (۱)، وتعود هذه الشحة في المياه لكون مكة بلد حار وشحيح المياه لم تكن مياهها كافية, وعلل السكان توفير المياه للحجاج لحرارة الجو وللتعب الذي يلاقوه (٤)، فاهتم قصي بن كلاب بأمر المياه "فصنع حياضا للماء من ادم فيسقى فيه بمكة ومنى وعرفة" (٥). فيذكر ابن هشام:

وساقي الحجيج ثم للخير هاشم .... وعبد مناف ذلك السيد الفهري (٦)،

<sup>(</sup>٦) ابن هشام، السيرة، ج١، ص١٥١.



<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، زاد الميسر، ج١، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٢) ويكنى ابو الاصنام فهو الذي غير دين العرب القائم على توحيد الله وتحويله الى عبادة الاصنام فجاء بالأصنام اللى مكة وعبدت من دون الله ، السهيلي، ابو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله، ت٥٨١هـ ، الروض الانف في شرح السيرة النبوية، تح: عمر عبد السلامي، ط١،دار احياء التراث العربي، بيروت، ٢١١هـ-٢٠٠م، ج١، ص٢١٩.

<sup>(</sup>٣) الازرقي، اخبار مكة، ج٢، ص٢١٦-٢١٧.

<sup>(</sup>٤) الشريف، مكة والمدينة، ص١٣١.

<sup>(</sup>٥) ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع، ٢٣٠هـ، الطبقات الكبرى، تح: محمد عبد القادر، ط١،دار الكتب

العلميه،بيروت، ١٤١هـ - ١٩٩٠م، ج١، ص ٦٠.

فتعد المياه شريان الحياة وبدون المياه لا توجد حياة كما جاء في قوله تعالى: (وَجَعَلْنَا مِنْ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ)(١)، فأحيا سبحانه وتعالى كل شيء على وجه الارض بواسطة المياه(٢)، فلا يمكن للإنسان او الحيوان او اي كائن من ان يعيش بدون الماء لهذا كان الاهتمام من قبل اهل مكة بتوفير المياه للحجيج امر ضروري ولابد منه كما انه يوفر سمعه واهميه مكة بين المدن المجاورة لها لذا تعد مكة من اهم مدن الجزيرة العربية على الاطلاق بل من اهم مدن العالم.

وقيل في الكلام عن عبد المطلب بن عبد مناف بن قصي:

أبلع لديك بني هاشم بما قد فعلنا ولم نومر أبلع للمحدد الم يوثر (٣).

وكانت هذه الوظيفة تدر اموال على اهل مكة<sup>(٤)</sup>، وعند ظهور الاسلام كانت هذه الوظيفة الوظيفة اي السقاية لدى العباس بن عبد المطلب الذي كان يمزج الماء بالزبيب<sup>(٥)</sup>.

فيذكر الازرقي (٦): "فأما السقاية فحياض من ادم كانت على عهد قصى توضع بفناء الكعبة ويسقى فيها الماء العذب من الابار على الابل ويسقاه الحاج"، فكانت هذه الخدمة من الخدمة من الجليلة التي يفتخر بها العرب، ولأهمية السقاية ذكرها سبحانه (أَجَعَلْتُمْ سِقايَةَ ٱلْحَآجِ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ كَمَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْءَاخِرِ وَجُهَدَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ الها القوم سقاية الحاج وعمارة المسجد كإيمان من

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  سورة التوبة: الآية ۱۹.



<sup>(&#</sup>x27;) سورة الانبياء: الاية٣٠.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) الطبري، تفسير الطبري، ج $^{(1)}$  ص $^{(2)}$ 

<sup>(&</sup>quot;) ابن سعد، الطبقات، ج١، ص٦٦.

<sup>(1)</sup> صالح العلي، محاضرات، ص١١٨.

<sup>(°)</sup> ابن سعد، الطبقات، ج٤، ص١٨؛ الازرقي، اخبار مكة، ص٦٥-٦٦.

<sup>(</sup>١) اخبار مكة، ج١، ص١٠٩.

آمن بالله واليوم الأخر وجاهد في سبيل الله لا يستوون لان الله لا يقبل بغير الايمان به وباليوم الاخر عملا(١).

كان العرب في الجاهلية يعدون مياه المعبد المعد للسقاية بأنه ماء مطهر فيغسلون به وجوهم وايديهم وارجلهم فإذا أغتسل بهذا الماء عد أنه طاهرآ ويحق له الدخول الى المعبد واداء الطقوس الدينية (٢).

## ٢ - سدانة البيت الحرام:

السادن يعني خادم الكعبة وبيت الاصنام وجمعه سدنه (۱۳). فكانت هذه الخدمة من الخدمات المهمة المتصلة بالكعبة وأن القائم عليها هو من له الحق ان يدخل من يريد داخل مقام الكعبة (۱۶)، اي تغلق وتفتح الباب بأمره (۱۰).

كانت هذه الوظيفة من الوظائف القديمة التي تتصل بالكعبة في مكة وكانت لبني عبد الدار (<sup>1</sup>). والكلمة التي تعطي المعنى ذاته هي الحجابة فهما مصطلحان متشابهان ذات معنى واحد إلا ان الفرق يقع في اللغة من حيث ما جاء به ابن منظور (<sup>(۱)</sup>: "أن الحاجب يحجب وأذنه لغيره ، والسادن يحجب وأذنه لنفسه"

ان هذه الوظيفة أو الخدمة كانت من متطلبات الحج حيث ان هذه الوظيفة كانت منذ ان تم بناء الكعبة وكان يجب أن ينضم الدخول والخروج منها (^). وان هذه الخدمة كانت ذات دخل يرجع الى القائمين عليها والمتولين امرها، من خلال ما كان يقدمه الحجاج

<sup>(^)</sup> الشريف، مكة والمدينة، ص١٣٠.



<sup>(&#</sup>x27;) الطبري، تفسير الطبري، ج١٤، ص١٧٢.

<sup>(</sup>٢) جواد علي، المفصل، ج١١، ص٤١٨.

<sup>(&</sup>quot;) الرازي، مختار الصحاح، تح: يوسف الشيخ محمد، ط٥، المكتبة العصرية ٢٠١ه.، ج١، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٤) صالح العلي، محاضرات، ج١، ص١١٥.

<sup>(°)</sup> الفاسي، شفاء الغرام، ج١، ص١٧٨.

<sup>(</sup>١) شوقي ضيف، العصر الجاهلي، ط١، دار المعارف، القاهرة، ٩٩٩م، ص٩٤.

<sup>( )</sup> لسان العرب،ج ١٣، ص٢٠٧.

من هدايا ونذور تقربا الى الله سبحانه. كان الكهان الى جانب السدنة يقولون انهم لديهم قوة غيبية وان هناك من الجن من هم مسخرين لهم فهم يعرفون المستقبل(١).

### ٣-الرفادة:

وهي كلمة مأخوذة من رفد اي أعان أي العطاء والصلة ، رفد يرفده رفدا: اعطاه ورفدة وأرفده: أعانة (۲). فأن هذه الوظيفة تعد من الوظائف التي ترفع الشأن لأهل مكة أمام القبائل وتكون دافع قوي ومشجع للقدوم الى مكة خاصة في مكان مثل مكة ذو المناخ الصحراوي وصعوبة الحصول على الطعام في هذه المنطقة حيث يحظى صاحب هذه الوظيفة بالذكر الحسن لدى القبائل لذا فإن هذه الوظيفة تعطى لمن لهم شأن ومن العشائر العربقة (۳).

فيقوم أصحاب تلك الخدمة بجمع الأموال لكي يصنعوا الطعام للحجاج فقام قصي بن كلاب فقال: "يا معشر قريش أنكم جيران الله وأهل بيته، وأهل الحرم وأن الحجاج ضيوف الله وزوار بيته وهم أحق الضيف بالكرامة فاجعلوا لهم طعاما وشرابا أيام الحج حتى يصدروا عنكم ففعلوا فكانوا يخرجون لذلك كل عام من اموالهم خرجا فيدفعونه اليه فيصنع الطعام للناس ايام منى فجرى ذلك من امره في الجاهلية على قومه حتى قام الاسلام ثم جرى في الاسلام " (1).

فكانت الرفادة من الوظائف المهمة وذات الطابع الرسمي في المجتمع منذ زمن قصي ومما جاء ذكره اول من قام به هو اسماعيل بعد نابت فكان يعمل على وضع الخبز واللحم والثريد في حظيرة ويسقى الماء بالزبيب واللبن (٥).

.

<sup>(&#</sup>x27;) شوقي ضيف، العصر الجاهلي، ص٩٤.

<sup>(</sup>١) أبن منظور ، لسان العرب ، ج٣، ص١٨١.

<sup>(</sup> $^{"}$ ) الشريف ، مكة والمدينة ، 0.18

<sup>(</sup> أ) أبن هشام، السيرة النبوية، ج١، ص١٣٠.

<sup>(°)</sup> الفاسي، شفاء الغرام، ج٢، ص٩٣.

# رابعاً/ خدمات ادارية اخرى في مكة:

1 - السفارة: وهي من الوظائف التي يقوم صاحبها بمهمة مقابلة ومواصلة بقية القبائل في حالة حدوث التنافرات والمنازعات والخصومات بين تلك القبائل اي بمثابة الوسيط بين الاطراف<sup>(۱)</sup>.

Y- القيادة: وهي تكون في اوقات الحرب ، فكان قصي بن كلاب هو من يتولاها لأنها وظيفة رسمية وبقيت هذه الوظيفة تتوارث فيما بعد(Y) ، فكانت القيادة تظهر في شيخ القبيلة الذي يقود قبيلته ويدير امورهم وينظمهم(Y).

٣- العمارة: تعني البناء والاهتمام بالجانب العمراني وطرق المواصلات لأهميتها في تسهيل اسكان الحجيج في البيت الحرام فأن هذه الوظيفة عندما ظهر الاسلام كانت في يد العباس بن عبد المطلب من بني هاشم اضافة لوظيفة السقاية (٤).

3- اللواء: هو الراية او العلم الذي يحمل على الرماح فكان اللواء لبني عبد الدار الا ان اللواء ابطل بعدما اسلم بني عبد الدار (٥)، فكان اللواء من الوظائف المهمة في الحرب ويجب المحافظة عليه من السقوط فإذا سقط فهذا يعني انتكاسة للقبيلة.

• - الحكومــة: وهـي وظيفة مهمتها الفصـل فـي المنازعات والخصـومات والامـوال المحجـوزة وهـي الامـوال المسـماة للآلهة وكانت هذه الوظيفة بيد الحارث بن قيس عند ظهور الاسلام<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>أ) الازرقي ، اخبار مكة ، ج٢، ص١٠٩.



<sup>(&#</sup>x27;) الوسيط، الملاح، ص٢٧٤.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) عبد العزيز سالم، تاريخ العرب في عصر الجاهلية، دار النهضة العربية، بيروت، د.ت، $^{"}$ 

<sup>(</sup> $^{7}$ ) الملاح ، الوسيط، ص  $^{7}$ 0.

<sup>(</sup>١) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج٣،٥٠٠ (١)

<sup>(°)</sup> الملاح ، الوسيط، ص٢٧٥؛ الشريف ، مكة والمدينة، ص١٣٥.

7- الاشتاق: الديات والمغارم كانت بيد ابو بكر ابن ابي قحافة من بني تيم (١). وهي ان يتحمل دفع الدية احد الشخصيات بدل اهل القاتل ، او يلجا الي طلبها من العشير او القبيلة بدلا عنهم ، لعدم تمكنهم من دفعها.

<sup>(&#</sup>x27;) الشريف ، مكة والمدينة ، ص ٤٠.

## المبحث الرابع

# دور هذه الوظائف في رفع مركز مكة التجاري والديني

# اولاً / النشاط التجاري في مكة:

نتطرق للجانب التجاري في مكة ؛ لما له من دور مهم في رفع مركز مكة بشكل كبير واصبحت مكة في المراتب الاولى تجاريا كان يَفِدُ اليها الكثير من التجار وما لأسواقها من دور كبير في توسيع تجارة مكة ومجيئ التجار اليها من كل حدب وصوب.

اصبحت مكة المكرمة مركز للحياة الاقتصادية ؛ لوجود بيت الله الحرام<sup>(۱)</sup>، فكان اهل مكة من التجار البارعين واصبحت تجارتهم قوية بعد ان اصبح وضع اليمن غير جيد بعد دخول الاحابيش اليها<sup>(۲)</sup> ونتيجة لذلك انتهى النفوذ الذي كان في الحجاز لحكومات اليمن لذا قامت قريش باستغلال ذلك وكثفت جهودها لتكون في الصدارة في المجال التجاري فأصبحت الوسيط في نقل تجارة بلاد الشام الى اليمن وفي نقل تجارة اهل اليمن الى فلسطين والشام<sup>(۳)</sup>.

ذكر الجاحظ ان هذا الاصرار والسعي للتجارة لتشددهم وتحمسهم لدينهم فذكر: "قريش من بين جميع العرب دانوا بالتحمس والتشديد في الدين فتركوا الغزو كرهاً للسبي واستحصال الاموال واستحسان العفو فلما تركوا الغزو ولم يتبقى بمكة سوى التجارة فعملوا على توسيع تجارتهم مع كل المدن والبلاد المجاورة فكانت لهم صلات تجاريه مع قيصر الروم و النجاشي بالحبشة و المقوقس في مصر فأصبحوا تجاراً خلطاء" (٤).

<sup>(\*)</sup> الجاحظ، كتاب البلدان، نشرة وحققه صالح احمد العلي، مستله من مجلة كلية الآداب، مطبعة الحكومة، ١٩٧٠م، ٢٧٢٠٠.



<sup>(&#</sup>x27;) مهران، محمد بيومي، دراسات في تاريخ العرب القديم، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية، د.ت، ص٢١٦.

<sup>(</sup>١) يعود الوجود الحبشي في اليمن الى عام ٥٢٥م وبقي الاحتلال الحبشي حتى ثورة سيف بن ذي يزن الذي هرب والده الى ملك الحيره، الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٢، ص ١٣٠.

<sup>(&</sup>quot;) جواد على، المفصل، ج١٣، ص٢٨٥.

فهذا الحب الكبير للتجارة من قبل اهل مكة وبذل الاموال لها يعود ان اهل مكة كانوا ذا بذخ ويبتعدون عن البخل والشح جاء ذكرهم: "ومن الواجب ان كسبهم لما قل من قبل تولهم الغزو ومالوا الى الايلاف والجهاد ولم يعتريهم البخل " (۱).

## ثانياً / مزاولة اهل مكة التجارة:

تمتع اهل مكة بشكل خاص واهل الحجاز بشكل عام بمكانة تجارية للموقع الذي كانت علية في القدم في فترة ما قبل الاسلام<sup>(۲)</sup>. فكانت لمكة رحلتان تجاريتان في فصل الشتاء الى اليمن وفي فصل الصيف الى بلاد الشام وبهذا اصبحت مكة لها المركز المالي المهم والمؤثر في الحجاز<sup>(۳)</sup>.

وكان الذين يزاولون التجارة هم من سادات مكة ذو النفوذ الكبير بين القبائل فنرى ان التجارة لم تقتصر على داخل مكة وانما توسعت وكبر الجانب المادي لسادات قريش (٤)، وكانت المصلحة التجارية لمكة تقتضي ان تقف على الحياد مع الفرس والروم لكي تستفاد من الموانئ التجارية مع الحبشة (٥) فتلك التجارة كانت العامل للحصول على الاموال إضافة الى ما يحصل عليه التجار من الحجاج في موسم الحج، وليضاً من طرق الربح التي كانوا يحصلون بواسطتها على الاموال مثل الربا الذي يحصلون عليه من اعطاء اموالهم الى من هم بحاجة لها من التجار مقابل ان ترجع تلك الاموال بزيادة (١).

وإن اهل مكة استفادوا ايضاً من وجود بيت الله الحرام في مكة ، وعدوا أنفسهم أنهم اهل الله وورثة ابراهيم الله في تقديم المساعدة للحجاج الذين يفدون في موسم الحج لكي يكونوا دائمي الرجوع الى هذا المكان المشرف نتيجة لما يلقوه من خدمات من اهل مكة وايضاً لكى يستفاد

<sup>(</sup> $^{1}$ ) احمد محمد مصطفی، تاریخ العرب قبل الاسلام ، ج۱، ص۱۹۳.



-

<sup>(&#</sup>x27;) جواد علي ، المفصل ، ج١٠ ، ٢٦٨.

<sup>(</sup>۲) الهمداني، الحسن بن احمد بن يعقوب، ت ـ ۳٤٤ هـ ، صفة جزيرة العرب، تح: محمد بن علي، ط1، مطبعة الارشاد، صنعاء، 199، ص199.

 $<sup>(^{7})</sup>$  جواد على ، المفصل، ج۷، ص ۲۹۰.

<sup>(1)</sup> احمد محمد مصطفى، تاريخ العرب قبل الاسلام، ط١، دار الاعصار، عمان، ١٤٣٧ه، ص١٨٥.

<sup>(°)</sup> الشريف، مكة والمدينة، ص٢٢٠.

القريشيون من الحجاج في ان يتاجروا معهم وحاول القريشيون ان تكون هناك قدسية اخرى لهم بإيجاد فكرة (الحمس) وهي تشدد ديني وضع لكي يقوي علاقتهم مع العرب وزيادة القدسية فكانت هذه الفكرة لغرض بيع وتصريف البضاعة للحجاج (۱) فكانت قبائل من العرب يطوفون بالبيت عراة الرجال بالنهار والنساء بالليل فإذا بلغ احدهم الى باب المسجد قال للحمس من يعير مصوناً من يعير معوزاً فإن اعادة احمسي ثوبه طاف به والا القي فطاف بالبيت سبعاً عرياناً (۲) ".

ولغرض آخر لكي يبينوا قوتهم وسيادتهم الدينية التي تكون ذات منفعة اقتصادية لهم ووصلوا لمرحلة ان انكحوا عربياً امرأة شرط عليه ان كل من ولدت له فهو يكون أي المولود أحمسي على دينهم (٣).

# ثالثاً/تأثير التجارة على مركز مكة الديني:

يشير القرآن الكريم الى مواسم وأشهر الحج ففي قوله تعالى: (الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ)(٤) فالقرآن لم يذكر بشكل صريح ما هي الاشهر المخصصة للحج الا انها حددت من قبل بعض الرواة انها ثلاث أشهر هي ذو القعدة وذو الحجة ومحرم وهناك من يذكر من المؤرخين ان الاشهر هي شوال وذو القعدة وذو الحجة لكن الاصح على الارجح هو الرأي الاول(٥) ان تلك الاشهر كانت تستعد العرب فيها للحج والتجارة ايضاً وهذا الاشهر متتابعة شهر بعد شهر بحيث كانت تعقد الاسواق الكبيرة لغرض التجارة في تلك المواسم وتأتي الكثير من القبائل لهذا الاسواق(١).

فموسم الحج كان الموسم العام لجميع الناس الذين يأتون من كل حدب وصوب في الارض من نساء ورجال وأطفال لكي تستريح أنفسهم ويزولوا ذنوبهم وهمومهم في هذا البيت المقدس والدليل

<sup>(&#</sup>x27;) الازرقي، اخبار مكة، ج١، ص١٧٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ج۱، ص۱۷۹.

 $<sup>(^{7})</sup>$  المصدر نفسه ، ج۱ ، ص ۱۸۰

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية ١٩٧.

<sup>(°)</sup> الطبري، تفسير الطبري، ج٤، ص١١٨.

<sup>(</sup>١) الشريف، مكة والمدينة، ص١٧٦.

ان الحج ليس لفئة معينة ذكر تعالى في القرآن الكريم: (وَأَذَنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرِ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجِّ عَمِيقِ)(١).

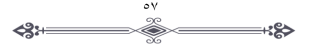
لذا نرى أن الحج لم يكن مقتصراً على اهل الحجاز فقط وإنما كان يأتي الناس من العراق والشام واليمن ونجد وحتى من ديانات أخرى من يهود ونصارى وصابئة وكان منهم من يأتي للتبشير ومنهم للتجارة الا ان الجزء الاكبر كان يأتي للحج وزيارة بيت الله ففرض الحج على المسلمين في عمر سنة ٦ وقيل ٧ وقيل ٨(٢).

الا ان اول حجة كانت للمسلمين بعد فتح مكة واستمر المسلمون بأداء الحج وفق ما جاء به الدين الاسلامي في وقتنا الحالي<sup>(٣)</sup>.

فرأى العرب ان موسم الحج ارتبط بالحياة الاجتماعية والاقتصادية فكان موسم الحج موسم الجتماع القبائل فكان يأتون للحج والمشاركة بالأسواق فأنهم يستغلون حرمة الاشهر فيجتمعون ويتبادلون الحديث والمنفعة ويجتمعون ايضاً لحل المشاكل في المجالس ويطرح كل من لديه فكرة على الموجودين في الاسواق في موسم الحج فاستفادت قريش تجارياً ومادياً وأدبياً من موسم الحج وكونت قريش المكانة الكبيرة لمكة في الجزيرة العربية بأكملها (٤).

انفردت قريش بالتقديس والحرمة للبيت الحرام لنفسها بعدما خدعت العرب الذين كانوا حولهم بحيث يستطيعون تأمين التجارة التي تخرج من أراضيهم الى دول أخرى مجاورة لهم ولسبب آخر ايضاً لكي تكون لهم منفعة لدخول التجارة مكة في موسم انعقاد الاسواق فكانت هناك فرض على

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) العمادي، محمد حسن، التجارة وطرقها في الجزيرة العربية بعد الاسلام حتى القرن ٤ هـ،ط١،موسسة حمادي،الاردن،١٩٩٧م، ص ٦٠.



<sup>(&#</sup>x27;) سورة الحج، الآية ٢٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) المقريزي، احمد بن علي بن عبد القادر، ت٥٤٨هـ، امتاع الاسماع بما للنبي (ﷺ) من الاحوال والاموال والاموال والموال والموال والموال والموال والموال والموال والموال والموال والموال على تح: محمد عبد الحميد النمس ، ط١، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٩٩٩هـ، مجلد ١، على بن عبد الله بن احمد ، ت ١٩٩١هـ، وفاء الوفا بأخبار المصطفى، ط١، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤١٩هـ، مجلد ١، ص ٢٤٤٨.

<sup>(&</sup>quot;) الشريف، مكة والمدينة ، ص ١٩٤.

العرب لأن تلك الفروض ترتبط بالنشاط التجاري فتلك الفروض كانت تحتم على العرب الدخول بملابس الحمس والحصول على الطعام بشرائه من القرشيين وكانت تلك الامور تقع ضمن مناسك الحج والدخول الى مكة حسب ما تلزمه المصلحة المادية والادبية (۱) الا ان ذلك ابطل عن ما جاء الاسلام فنزلت الآية المباركة: (ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ)(۱).أي الافاضة من المزدلفة الى منى في صباح يوم النحر الا ان المفسرين قالوا انها الافاضة من عرفات والكلام لا يقتضي ذلك فكيف يقال فإذا افضتم من عرفات فأذكروا الله ثم افيضوا من عرفات فيقول احد المفسرين ان الكلام فيه تقديم وتأخير ثم افيضوا من حيث افاض الناس فإذا افضتم من عرفات اذكروا الله (۱).

## رابعاً/الاسواق التجارية في مكة قبل الاسلام:

### تعريف السوق:

ففي اللغة: كلمة مفردة في الجمع أسواق أي سقته سوقاً وسمي السوق قبضاً أي انه يجمع التجار (٤) فسمى بالسوق . واي مكان تتم فيه عمليات البيع والشراء فهو سوق صغير كان او

كبير ، لأن التجارة جلب اليها وتساق المبيعات نحوها (٥). فهو مكان للتجارة والتبـــضع

اما في الاصطلاح: فإن السوق هو المكان المخصص لاجتماع الناس من مختلف الطبقات والقبائل للبيع والشراء في مختلف انواع السلع<sup>(٦)</sup>. فكانت هذه الاسواق التجارية على شكلين أو نوعين فمنها الاسواق الثابتة المستقرة على مدار الايام والاشهر في السنة يأتي لها من يريد البيع أو الشراء ، وهناك النوع الآخر الذي يسمى السوق الموسمي أي في مناطق محددة ومعينة وليس على مدار السنة أي في مواسم خاصة<sup>(٧)</sup>، كانت تلك الاسواق تعقد في أشهر ذي القعدة وذي

<sup>(&#</sup>x27;) ابن هشام، السيرة، ج١، ص٢٠٣؛ الشريف، مكة والمدينة، ص١٩٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية ١٩٩.

<sup>(</sup> $^{"}$ ) ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج ١،  $^{"}$ 

<sup>( )</sup> الزبيدي، تاج العروس، ج١٩، ص١١.

<sup>(°)</sup> ابن منظور ، لسان العرب، ج١٠، ص١٦٨.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج١٠ ص١٦٧.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{v}}$ ) الكبيسي، حمدان عبد المجيد، اسواق العرب التجارية، دار الشؤون الثقافية، بغداد، ١٩٨٩، ص $^{\mathsf{v}}$ 

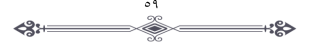
الحجة ومحرم ورجب وبسبب ذلك ان الحرب كانت تتوقف في تلك المواسم ولا يمكن لأي شخص ان يرفع سلاحه خلال تلك الاشهر المقدسة الا في حالات نادره وقد استتكرها العرب لأيمانهم التام بقدسية الاشهر الحرام<sup>(۱)</sup>.

فالعرب شأنهم شأن بقية الشعوب كان لديهم اسواق كبيرة ومهمة، فهناك ثلاث اسواق للعرب صنفت من حيث الوظائف التي تقوم بها منها ما كانت تحت النفوذ الاجنبي كانت لها انظمة خاصة وتتكاثر فيها الصبغة العربية وهناك اسواق قام العرب بأنشائها فتكون في منطقة خالية من أي تدخل اجنبي فيجري فيها العرب تجارتهم ومعاملاتهم والبيع والشراء وهذه الاسواق تتمثل بسوق عكاظ وذي المجاز ومجنه فكان العرب هم المتحكمون بها(۱).

وهناك الاسواق ذات السيطرة المختلطة لموقعها الجغرافي الا ان تلك الاسواق بقيت محتفظة بالطابع العربي الذي يقودها تجارياً (٣).

وهناك امر مهم في استقرار تلك الاسواق فمن المعلوم ان العرب كانت لا تستقر في مكان ما فكانوا دائمي الترحال من مكان لآخر للحصول على الماء والغذاء فعكس هذا الشيء على اماكن استقرار الاسواق فكانت الاسواق بين فترة واخرى تغير مكانها<sup>(٤)</sup> نلاحظ هذا فيما ذكره البلاذري<sup>(٥)</sup>: "خرج علي الى السوق فرأى أهله وقد حازوا أمكنتهم فقال: ليس ذلك لهم وان سوق سوق المسلمين كصلاتهم من سبق الى موضع فهو له حتى يدعى"، فترى ان الاسواق واماكنها لم تكن ملك لأحد أو كما في وقتنا الحاضر يقوم شخص بدفع ايجار المكان لصاحب الملك.

<sup>(°)</sup> البلدان، ج۱، ص۲۹۳.



<sup>(&#</sup>x27;) دروزة، عصر النبي ( الله عصر النبي ( الله عصر النبي ( الله عصر النبي ( الله عصر النبي الله على الله عصر النبي الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

<sup>(</sup> $^{'}$ ) العمادي، التجارة وطرقها في الجزيرة العربية حتى عام ٤هـ،  $^{'}$ 0 - ١٠٤

 $<sup>\</sup>binom{r}{r}$  الافغاني، سعيد، اسواق العرب، r = r - r - r

<sup>(1)</sup> الكبيسي، اسواق العرب التجارية ، ص١٤.

### خامساً/الاسواق التجارية في مكة المكرمة قبل الاسلام:

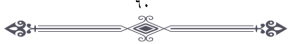
### ١ – سوق دومة الجندل:

يعد سوق دومة الجندل اول اسواق العرب في العصر الجاهلي ويعرف بـ"دوماء الجندل"(۱) وهو موضع فاصل بين الشام والعراق على سبع مراحل من دمشق وبينه وبين المدينة المنورة ثلاث عشرة رحلة (۱). فكان نزول القبائل في هذا السوق بـ"اول يوم من ربيع الاول للبيع والشراء ويستمر حتى منتصف الشهر "(۱) وكانت طريقة البيع في هذا السوق هي بيع الحصاة (بإلقاء الحجارة) فهذه البيوع حرمها الاسلام بعد ان كانت منتشرة في الجاهلية ، ففي هذه البيوع التي يذكر فيها احد الاطراف الباعة تلقي هذه الحصاة فعلى أي ثوب وقعت فهو لك بدرهم وكان يقبض حصى في كفه فيقول لك من السلع بعدد ما في يدي من الحصى كفه فيقول لك من السلع بعدد ما في يدي من الحصى أو اشتريها بعدد ما في يدي من الحصى درهما واذا كانت السلعة ارضاً فيقول البائع للمشتري لك منها الى ما تنتهي اليه رميه هذا الحصاة بعدد كذا من الدراهم فكانت السيطرة على هذا السوق من موسم وآخر تختلف فيكون المسيطر شخص وموسم آخر قبيلة (٤).

٢ - سوق مجنة: هو اسم لموضع من اميال مكة قال بلال بن رباح بعد ان اشتاق لمكة:

الاليت شعري هل أبيتن ليله بفخ وحولي اذخر وجليل؟ وهل اردن يوماً مياه مجنه؟ وهل يبدون لفي شامه وطفيل؟ (٥)

<sup>(°)</sup> ابن منظور ، لسان العرب، ج١٣، ص١٠٠.



-

<sup>(&#</sup>x27;) ابن منظور ، لسان العرب، ج١٢، ص٢١٨.

<sup>(</sup>۲) القلقشندي، صبح الاعشى، ج٤، ص٢٩٧.

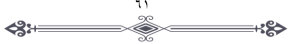
<sup>(&</sup>quot;) ابن حبيب، محمد بن حبيب، ٢٤٥هـ، المحبر، تح: ايلزة ليختن ، دار الآفاق الجديدة، بيروت . د . ت ، ص٢٦٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) قايس، يسمينه، اسواق العرب في الجاهلية ودورها الادبي، رسالة ماجستير مقدمة الى جامعة العربي بن مهيدي (الجزائر)، ٢٠١٦م، ص ٤١.

فذكر ان سبب تسمية سوق مجنه جاء من الجن والمجون الذي كان بها، فكان هذا السوق يعقد في اواخر شهر ذي القعدة (۱)، حيث يكون هذا السوق بالقرب من مكة (۲).

وجاء ذكره عند الازرقي فيقول: " ان العرب كلما أصلت شهور الحج وهي شوال وذو القعدة وعشر من ذي الحجة يخرجون الى مواسمهم في عكاظ ومجنة وذي المجاز وعرفة ومنى فهذه مواسم الحج ... " وكانوا يقولون: لا تحضروا اسواق عكاظ ومجنة وذي المجاز الا محرمين بالحج (7)، ويقال ان لهذا الاسم ربط واتصال بالجنة أي معنى ذلك البستان أو ما يقال بالمجُون (3)، فيأتي العرب الى هذا السوق بعد ان يكملوا من سوق عكاظ أفيكون هذا السوق كسوق عكاظ عكاظ المكان المناسب للتجارة والمفاخرة والتنافس الشعري (7)، فكان هذا السوق بمثابة الاستقرار لسوق عكاظ كأن لم يستطيعوا بيع كل ما لديهم من ملابس وطعام وأعمال القصائد أو حتى حل مشكلة الاسرى والحصول عليهم فيكون هذا السوق المكان المناسب لإكمال ما بدأوا به في موسم عكاظ والحصول على ما يريدون (7) الا ان هذا السوق كان اقل شأن من سوق عكاظ. فكان هذا السوق شأنه شأن سوق عكاظ من حيث انه لا تفرض عليه الضرائب والعشور (8).

<sup>(^)</sup> الازرقي، اخبار مكة، ج١، ص١٨٩–١٩٠.



<sup>(&#</sup>x27;) قايس يسمينه، اسواق العرب في الجاهلية ودورها الادبي، ص ٦١.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) عبد الله ابو الغيث، بلاد العرب في التاريخ القديم، - ٢١٨.

<sup>(&</sup>quot;) اخبار مكة، ج١، ص١٧٩.

<sup>(</sup> أ) ابن منظور ، لسان العرب، ج١٢، ص١٠٠؛ الحموي، معجم البلدان، ج٥، ص٥٨.

<sup>(°)</sup> الفاسي، شفاء الغرام، ج٢، ص٢٤٢؛ الحموي، معجم البلدان، ج٤، ص١٤٢.

<sup>(</sup>١) سعيد الافغاني، اسواق العرب في الجاهلية والاسلام، ص١٥١.

 $<sup>\</sup>binom{V}{I}$  عرفات، محمد حمود، سوق عكاظ ومواسم الحج، طI ، مؤسسة الرحاب الحديثة للطباعة والنشر والتوزيع ، د . م ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ، I ،

#### ٣- سوق عكاظ:

يعد هذا السوق من اعظم اسواق العرب في الجاهلية (١)، فيسمى عكاظ بكون اوله مضمومة والظاء في آخره معجمه (٢) فعكظه يعني حبسه وتعاكظ القوم أي اجتمعوا وتكاثروا وازدحموا على امر ما وتعاكظ القوم وعكظه عن حاجته وعكظه ردة عنها وصرفه (٣)، فكان تفسير الكلمة على معان متعددة فيذكر ان القبائل العربية عندما كانت تجتمع للتشاور في أمورهم فأنهم عندما يحضرون للسوق يتفاخرون كل قبيلة على اخرى فسمي السوق عكاظ فيقصر الواحد الآخر بالحجة عكظا(٤)، فيعد سوق عكاظ من الاسواق الموسمية المشهورة عند العرب ففي هذا السوق كان الطريق لتحقيق الغايات السياسية والتجارية والادبية لاجتماع الكثير من القبائل ومن شتى الاماكن فكان سوق منوع من بيع الماشية وبيع الملابس والاطعمة وليس ذلك فقط وانما كان السوق لبيع الرقيق وكل ما يحصل عليه الغزاة في الحروب من استيلاء (٥).

كان هذا السوق سوقاً ادبياً ايضاً تطرب فيه مسامع الاشخاص لما يلقوه من شعر حسن ومؤثر فيجتمع فيه الشعراء والرواة والكثير من القبائل فهناك قصائد تحظى بالأهمية وتكون هي الفائزة فيتناقلها الناس في المدن وتحفظ وتصبح مشهورة وتردد على ألسنة الناس<sup>(1)</sup> فمن القصائد التي ذكرت عكاظ قول أبو ذؤيب الهذلي:

إذا بنسي القباب علسى عكاظ وقام البيع وأجتمع الالوف تواعدنا عكاظ لننزله ولم تشعر إذا أنسي خليف (٧)

<sup>(&#</sup>x27;) الفيومي ، احمد بن محمد بن علي ، ت . ٧٧٠ه ، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، تحقيق عبد المنعم الشناوي ، ط٢ ، جامعة الازهر الشريف ، القاهرة ـ ٢٠١٦م ، ج٢، ص٤٢٤.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  المصدر نفسه، ج۲ ص ٤٧١.

<sup>(&</sup>quot;) ابن منظور ، لسان العرب، ج $^{(7)}$  ابن منظور ، لسان العرب، ج $^{(7)}$ 

<sup>(\*)</sup> الحموي ، معجم البلدان ، ج٤، ص١٤٢؛ ابن منظور ، لسان العرب، ج٧، ص٤٤٧.

<sup>(°)</sup> الحموي ، معجم البلدان ، ج٤، ص١٤٣

<sup>.</sup>  $^{1}$  سعيد الافغاني، اسواق العرب،  $^{1}$  سعيد الافغاني، اسواق

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) عبد الله ابو الغيث، بلاد العرب في التاريخ القديم، ط٤، صنعاء ، ٢٠١٤م ، ص ٢١٦٠.

فهذا السوق بمنزلة المعرض العام الذي تتاقش فيه جميع الامور السياسية والاجتماعية التي تشمل اعلان الحرب أو الحوار والحصول على الاتاوة وكذلك عقد الاحلاف وتجري كذلك في هذا السوق عمليات الخلع التي تحدث عندما تخلع قبيلة ما شخص وتطرده ، من قبيلتها فيخرج عن حماية القبيلة ، وذلك نتيجة عمل مخل وغير مقبول في القبيلة فجرى هذا الخلع في السوق وامام انظار الناس(۱).

كان العرب في هذا السوق حريصين على اللغة الفصيحة أي لغة قريش وكانوا يريدون ان يتكلموا هذه اللغة لكي تكون اللغة العربية سليمة ويغلب عليهم الفصاحة في الكلام (٢).

<sup>(&#</sup>x27;) سعيد الافغاني، اسواق العرب، ص٢٧٧-٢٧٨.

<sup>(</sup>۲) مصطفى صادق الرافعي، تاريخ آداب العرب، ط۳ ،مؤسسة هنداوي، مصر ، ۱۹۱۱م ، ص۷٤.

#### ٤ - سوق ذي المجاز:

وهو من الاسواق الكبيرة عند العرب واعظمها، وفي تحديد هذا المكان يذكر "انها كانت على فرسخ من عرفه بناحية كبكب وكبكب جبل بعرفات وذكره ياقوت وغيره وهو قولين نقلهما الزبيدي والثاني انها موضع بمنى ومنى بين مكة وعرفات أي نصف الطريق تقريبا والذين نقلوا الاول اكثر عدداً وإن كان القول الثاني ادني الي القبول"(١). فكان موعد هذا السوق من كل سنة في شهر ذي الحجة (٢) يذكر المرزوقي: "فإذا اهل هلال ذي الحجة ساروا جميعهم الى ذي الحجاز واقاموا بها حتى يوم التروية ويأتيهم حينئذ حجاج العرب وكان هذا السوق شأنه شان بقية الاسواق بأنه السوق الكبير لاجتماع القبائل للأمور الاجتماعية والسياسية والادبية والتجارية"(٦). فكان هذا السوق تجمع كبيربسبب انه كان آخر المواسم التجارية للاجتماع ، لأن آخر مواسم الحج التي يحق فيها لهم الجمع بين التجارة والنسك وبعد ذلك يمتنعوا عن النجاة في عرفه ومنى بعد انتهاء موسم ذي الحجاز، وكان في هذا السوق ايضاً يأخذ من لديه ثأر والانتقام فإذا رأوا الشخص المراد قتلوه قبل ان ينتهي موسم السوق فيذكر: "ان قيس ابن الخطيم لم يزل يلتمس غرة من قاتل ابيه وجده في المواسم حتى ظفر بقاتل جده بذي الحجاز فلما اصابه وجده في ركب عظيم من قومه ولم يكن معه الا رهط من الاوس فخرج حتى اتى حذيفة ابن بدر القزاري فستنجده فلم ينجده فأتى خداش ابن زهير الهوازني من بني عامر بن صعصعة ، فنهض معه بني عامر حتى اتوا قاتل عدي (جد القيس) فإذا هو واقف على راحلته في السوق فطعنه قيس بحربة فقتله فأستمر فإراد رهط الرجل فحالت بنو عامر دونه"(٤). ويذكر ان سوق ذي الحجاز كان معفى من الضرائب والعشور في التجارة شأنه شأن سوق عكاظ ومجنه؛ لأن كان يقع ضمن حرمه شهر الحج ومواسمه فكان آخر

<sup>(&#</sup>x27;) سعيد الافغاني، اسواق العرب في الجاهلية والاسلام، ص١٥٢.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{Y}}$ ) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج١، ص١٧٠، الالوسي، بلوغ الادب، ج١، ص٦٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) المرزوقي ، ابو علي احمد بن محمد بن الحسن الاصفهاني ، ت ٤٢١.ه ، الازمنة والامكنة، دار الكتب العلمية ، بيروت ـ ٢٠٠٩م ، ص١٦٥.

<sup>(1)</sup> سعيد الافغاني، اسواق العرب، ص١٥٣.

يوم من الموسم يسمى الترويه وهو اليوم الذي يشربون فيه الحجاج من الماء قبل ان يذهبوا الى عرفه(١).

واشتهر هذا السوق بعقد الاحلاف والمعاهدات والعهود وقد اشتهر هذا السوق ايضاً بوجود الحلقات الادبية التي يتنافس فيها الشعراء<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{Y}}$ ) ابن منظور ، لسان العرب، ج $^{\mathsf{O}}$ ، ص $^{\mathsf{TT}}$ .



<sup>(&#</sup>x27;) الازرقي، اخبار مكة، ج١، ص١٨٨.

# الفصل الثاني

مولد الرسول وظهور الاسلام وأثره في تنظيم الحياة العامة في مدن الحجاز (مكة أنموذجاً)

## المبحث الاول

مولد الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) وما مر به قبل البعثة البحث الثانى

بدايات ظهور الاسلام في مكة

# المبحث الثالث

اثر الاسلام في تنظيم الحياة العامة في مدن الحجاز (مكة نموذجاً) المبحث الرابع

توزيع الوظائف والاعمال على أهل مكة في عصر النبوة

## المبحث الاول

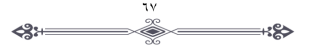
# أولاً / مولد الرسول(ﷺ)وما مربه قبل البعثة

جاء في نسب الرسول (ﷺ) هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النظر بن كنانه بن خزيمه بن مدركه بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان (1), نرى ان النسب متوقف عند عدنان ولا اختلاف فيه فيذكر: ان النبي (ﷺ) كان اذا انتسب لم يتجاوز في نسبه معد بن عدنان بن أدد ثم يمسك ويقول (كذب النسابون)(1) امه التي ولدته آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب بن مره (1).

يذكر المقريزي: وكانت آمنة بنت وهب ام رسول الله(ﷺ) تحدث أنها أتيت حين حملها بمحمد فقيل لها: "إنك قد حملت سيد هذه الامة فإذا وقع على الارض فقولي: أعيذه بالواحد من شر كل حاسد، من كل بر عاهد، وكل عبد رائد، يذود عني ذائد، فإنه عند الحميد الماجد، حتى أراه قد أتانى المشاهد"(٤).

على لسان النبي يذكر ابن كثير (٥): "أن الله اصطفى كنانه من ولد اسماعيل واصطفى قريش من كنانه وأصطفى فريش من قريش وأصطفاني من بني هاشم".

<sup>(°)</sup> البداية والنهاية، ج٢، ص٢٠٢.



<sup>(&#</sup>x27;) البخاري، صحيح البخاري، ج٥، ص٤٤؛ البري، محمد بن أبي بكر بن عبد الله، ت ٦٤٥ه، الجوهرة في نسب النبي واصحابه العشرة، تعليق: محمد التونجي، ط١، دار الرفاعي، الرياض، ١٤٠٣ههـ-١٩٨٣م، ج١، ص٢٣٠؛ محمد بن عبد الوهاب، مختصر سيرة الرسول (صل الله عليه واله وسلم) ، وزارة الشؤون الاسلامية والاوقاف والدعوة والارشاد، السعودية، ١٤٢٨ه، ج١، ص٥٥٠ المباركفوري، الرحيق المختوم، ص٣٩.

<sup>(</sup>۲) ابن سعد، الطبقات، ج۱، ص٤٧.

<sup>(&</sup>quot;) البلاذري، انساب الاشراف، ج١، ص٩١.

<sup>(1)</sup> امتاع الاسماع بما للنبي من الاحوال والاموال والحفدة والمتاع،، ج٤، ص٤٦.

وفي تحديد يوم ولادته قيل انه ولد(ﷺ) في يوم الاثنين في عام الفيل لأثنتي عشرة ليلة خلت من شهر ربيع الاول<sup>(۱)</sup>.

ويذكر ابن سعد (٢): انه ولد الرسول (١١) في يوم الاثنين لليلتين خلت من شهر ربيع الاول.

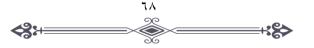
## ثانیا/ نشأته وحیاته (ﷺ):

يذكر انه عندما ولد( السرعت والدته الى جده لكي تبشره فدخل الكعبة فرحاً مسروراً وشكر الباري سبحانه وأختار له أسم محمد ويذكر انه ختنه يوم السابع وأطعم الناس لفرحه الشديد ووضع حاضنه له أم أيمن الحبشية لتعتني به (٢).

ان حليمة بنت أبي ذؤيب السعدية هي من أرضعت الرسول() عندما أخذته الى البادية فأتمت رضاعته ولمدة أربع سنوات بقي معها في البادية ثم أرجعته الى والدته (1)، تقول حليمة السعدية: أخذت محمد بعد أن رفضته المرضعات؛ وذلك ليتمه وما حملني على أخذه الا انني لم اجد غيره فلما وضعته في حجري أقبل على اللبن من ثديي فشرب حتى روي وشرب معه أخوه حتى روي ثم ناما وكنا لا ننام منه قبل ذلك (٥).

يذكر البخاري<sup>(٦)</sup>: "ان ثوبيه زوجه ابا لهب أرضعت الرسول(ﷺ) الا ان ذلك غير صحيح والغرض منه هو تخفيف العذاب عن ابي لهب لأنه حليف أعداء النبي(ﷺ) "

 $<sup>(^{7})</sup>$  صحیح مسلم، ج $^{7}$ ، ص



<sup>(&#</sup>x27;) ابن هشام،السيرة، ج١، ص١٥٨.

<sup>(</sup>۲) الطبقات، ج۱، ص۸۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) الزهراني، معيض بن عبد الله، الدر الثمين في سيرة الرسول الامين (ﷺ) ، تقديم: ياسين بن ناصر، ط۳، د.م، ۱٤٣٧هـ، ص٥٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) مهدي رزق الله احمد، السيرة النبوية في ضوء المصادر الاصلية، ط۱، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الاسلامية، الرياض، ١١٢هـ-١٩٩٢م، ص١١٦-١١٦.

<sup>(°)</sup> الزهراني، الدر الثمين في سيرة الرسول الامين ( الله عن الله عن ١٠٠٠.

يقال ان المرضعات زهدن في الرسول(ﷺ) لكونه يتيم مع انه حفيد عبد المطلب زعيم العرب على الاطلاق وروي ان حليمة توفيت قبل هجرة الرسول(ﷺ) فحزن وبكى عليها(١).

كان العرب يبعثون اولادهم الى البدو لنقاء الجو وصفائه وخلوه من الامراض ولكي يقوى البدن، وأيضاً تربيتهم على الاعتماد على النفس لكى ينشأ نشأةً عربية خالصة (٢).

توفي والد الرسول(ﷺ) عندما ذهب للتجارة الى الشام فلما أتى المدينة ليستراح عند أخواله وبعدها يذهب الى مكة الا انه مرض هناك وتوفي بعدها وحزن عبد طالب وزوجته آمنة حزن كبير (٣).

توفيت آمنة بنت وهب عندما عادت في الطريق الى مكة بعد ان ذهبت لزيارة اخوال الرسول بني عدي بن النجار وكانت معها حاضنة ام ايمن فتوفيت في مكان يدعى الابواء بين مكة والمدينة (٤)، فأصبح النبي (٤) يتيم الابويين وحزن حزن شديد فلما مر الرسول (صلى الله عليه والله وسلم) فأصلحه وبكي عنده وبكى المسلمون لبكاء الرسول (٤) فقال: (ادركتني رحمتها فبكيت) (٥)، فكان عند وفاة والدته في عمر السادسة (١).

بعد ان اصبح يتيم الابوبين وليس له احد قام جده عبد المطلب بكفالته وكان جده حنون عليه عوصه عن حنان الاب والام نرى ذلك من خلال ما ذكر بأبن هشام: "فكان الرسول(ﷺ) مع جده عبد المطلب ابن هشام، وكان يوضع لعبد المطلب فراش في ظل الكعبة فكان بنوه يجلسون حول فراشه ذلك حتى يخرج اليه لا يجلس عليه احد من بنيه اجلالاً له قال: فكان رسول الله(ﷺ) يأتي وهو غلام صغير ، حتى يجلس عليه فيأخذه اعمامه ليؤخروه عنه فيقول عبد المطلب، اذا رأى

<sup>(&#</sup>x27;) العاملي، على الكوراني، السيرة النبوية بنظر اهل البيت (عليهم السلام)، دار المرتضى، بيروت، المجلد ١، ص١٠٥.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) مهدي رزق الله، السيرة النبوية في ضوء المصادر الاصلية، ص $^{()}$  117.

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) باقر شريف القريشي، موسوعة سيرة اهل البيت (عليهم السلام) (الرسول الاكرم (ﷺ) ، ط۲، دار المعروف مؤسسة الامام الحسن (ع)، د.م، ١٤٣٣هـ ١٠٢م، ص ٦٩.

<sup>( ً )</sup> ابن سعد، الطبقات، ج۱، ص۹۳-۹۶.

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) ابن هشام، السيرة النبوية، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 

ذلك منهم: دعوا ابني فو الله ان له شأناً ثم يجلسه معه على الفراش ويمسح ظهره بيده وسيره ما يراه يصنع"(١).

فإنه كان شديد الحرص على الرسول(ﷺ) والخوف عليه حتى انه كان كثير ما يوصي حاضنة ام ايمن عليه فقال لها ذات مرة " يا بركة لا تغفلي عن ابني فإني وجدته مع غلمان قريبا من السدرة، وان اهل الكتاب يزعمون ان ابني هذا نبي هذه الامة "(١) ،الا ان جدة توفي واوصى ابا طالب بالرسول (صلى الله عليه واله وسلم)؛ لأن ابا طالب وعبد الله والد الرسول محمد (ﷺ) اخوين من نفس الام فحزن الرسول لوفاة جده الكافل له حزن كبير فكان في عمر ثمان سنين وتقول ام ايمن: انها رأيت رسول الله (ﷺ)في ذلك اليوم يبكي خلف سرير عبد المطلب (٣).

#### ثالثاً / زواج الرسول الاعظم من خديجة (رضي الدمنه)

اراد الرسول(ﷺ) ان يتزوج من هي افضل النساء ويكوَّن الاسرة المباركة فتزوج من خيرة نساء قريش ذات شرف ومكانة واخلاق وحسن وجه فتزوج من خديجة بنت خويلد بن اسد بن عبد العزى بن قصي (ام المؤمنين)<sup>(3)</sup> فكان والدها السيد المطاع في عشيرته<sup>(٥)</sup>، والدتها هي فاطمة بنت زائدة زائدة بن الاصم<sup>(۱)</sup>، فتزوج عليه افضل الصلاة والسلام من الأمرأة الحازمة الشريفة التقية مع ما اراد الله بها من الكرامة والخير وهي من اوسط قريش نسباً واعظمهن شرفاً واكثرهن مالاً وكل قومها حريصين على زواجها منها لو يقدر عليه<sup>(٧)</sup> فهي وجدت في النبي الاكرم(ﷺ) الاخلاق العظيمة والصفات الكريمة وشرف النسب والشجاعة والمروءة فكل الصفات الحميدة وجدت فيها

<sup>(ٔ)</sup> ابن هشام ،السيرة، ج۱،ص١٦٨.

<sup>(</sup>۲) ابن سعد، الطبقات، ج۱، ص۹٥.

<sup>(&</sup>quot;) ابن سعد، الطبقات،ج١،ص٩٤.

<sup>(</sup>٤) القرطبي، ابو محمد علي بن احمد بن سعيد بن حزن الاندلسي، ت٥٦ه، جمهرة انساب العرب، تح: لجنة من العلماء، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م، ص١٦.

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه، ج۱، ص۱۲۰.

<sup>(</sup>١) الدينوري، المعارف، ج١، ص١٩٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷</sup>) الشامي، محمد بن يوسف الصالحي، ت ٩٤٢هـ، سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، وذكر فضائله واعلام نبوته وافعاله واحواله في المبدأ والمعاد، تح: عادل احمد عبد الموجود، على محمد معوض، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٤هـ ٩٣٠م، ج٢، ص ١٦٤٨.

فهي المرأة الثرية المخلصة له التي وضعت جميع ثروتها امامه في سبيل انجاح الدعوة رغم معرفتها بكل الصعوبات التي كانت ان تواجهها بكل قوة وقفت معه في السراء والضراء على ذلك في سبيل العقيدة الاسلامية ولاننسى ارادة الله سبحانه وتعالى في أتمام أمر الزواج هذا (١).

فيذكر الطبري (٢): ان عمر الرسول (ﷺ) عندما تزوج السيدة خديجة (رضي الله عنها) وهو ابن خمس وعشرين سنة وخديجة يومئذ ابنة اربعين سنة.

يذكر ان الرسول كان ابن خمس وعشرين سنة وهي بنت اربعين سنة ويقال كان ابن ثلاث وعشرين سنة وخديجة ثمان وعشرين سنة (٢).

فالعمر الاقرب للصواب والعمر الذي قيل الاربعين كيف؟ فهي أي خديجة (رضي الله عنها) انجبت ستة من الاولاد وقبل ان يدركها سن اليأس فإذا كانت في عمر الاربعين كيف استطاعت ان نتجب كل هولاء الاولاد ويعد هذا السن سن اليأس في البلاد الحارة (٤).

فأنجبت السيدة خديجة (رضي الشعنية) ست من الاولاد الذكور القاسم وعبد الله ومن الاناث اربع رقية وزينب وام كلثوم وثم فاطمة وجميع الاناث ادركن الاسلام الا ان الذكور لم يكتب لهم العيش فماتوا قبل البعثة (٥)

فكانت هناك علاقات تجارية قديمة للرسول(﴿ ) مع خديجة عندما بعثته الى الشام للمتاجرة بأموالها مع غلام لها اسمه ميسرة فخرج الرسول(﴿ ) بأموالها ثم باع رسول الله(﴿ ) سلعته التي خرج بها واشترى ما اراد أن يشتري ثم رجع الى مكة ومعه ميسرة فكان الربح وفير (٢).

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، السير والمغازي، ص٨١.



<sup>(&#</sup>x27;) جعفر السبحاني، السيرة المحمدية، ترجمة: جعفر الهادي، ط٢، مؤسسة الإمام الصادق (عليه السلام)، قم، ١٤٢٥هـ، ص٤٣.

<sup>(1)</sup> الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج(1) ص(1)

<sup>(&</sup>quot;) ابن حبيب، المحبر، ص٧٩.

<sup>(</sup>٤) العلي، محاضرات، ص٢٦٩.

<sup>(°)</sup> جعفر السبحاني، السيرة المحمدية، ص ٤٦.

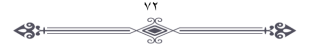
لقد كان لزواج الرسول بخديجة تأثير كبير على نفس النبي (ﷺ) فبعثت له الطمأنينة والسكون التي كان بحاجة لها لكونه يتيم منذ الصغر وبحاجة الى الحنان وكان لها الدور الكبير في تصديق رسالته ونزول الوحي عليه فكانت طيلة حياتها المرأة المشجعة والمساندة له في جميع الامور ليس بأموالها فقط وانما بنفسها فهي كانت مثال الزوجة الصالحة المطيعة (١).

فنرى هذا الحب الذي كانت السيدة خديجه تحمله للرسول الكريم وحب الرسول لها كيف كان سعيد بحياته معها دليل ذلك انه لم يتزوج عليها أي امرأة في حياتها فكانت نعم المرأة الصادقة الصابرة (٢).

# رابعاً/ ذكر النبي الاكرم عليه الصلاة والسلام في القرآن الكريم:

ففي الجانب الخلقي يذكر سبحانه كما جاء في الآية المباركة: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾ (١)، أي انك أي محمد (١) على دين الاسلام فعن هشام قال: أتيت عائشة فقات لها: اخبريني عن خلق الرسول (١) فقالت خلقه القرآن، اما تقرأ: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ التي جاءت في القرآن الكريم (١) وجاء القرآن ايضاً بذكر الرسول (١) وعظيم نسبه في قومه: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيرٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ (٥)، فيذكر القرطبي (١): انه جاءكم رسول من بني اسماعيل وقول ثاني انه هو بشر مثله مثلكم لتفهموا عليه فهو من انفسكم هذه الكلمة مدح لنسب النبي الاكرم (١) وانه عربي خالص.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  تفسیر القرطبي، ج $\lambda$ ، ص $\lambda$ .



<sup>(&#</sup>x27;) العلي، محاضرات، ص٢٦٩.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) الملاح، الوسيط، ص ۸۰.

<sup>(&</sup>quot;) سورة القلم، الآية: ٤.

<sup>(1)</sup> الطبري، تفسير الطبري، ج٢٣، ص٥٢٩.

<sup>(°)</sup> سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

وجاء ذكر محمد (﴿ اللّهِ وَخَاتَمَ النّبِيّنَ ﴿ (١) في الآية: ﴿ مَا كَانَ مُحَمّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النّبِيّنَ ﴾ (١) فيذكر ابن كثير (٢): نهى ان يقال بعد هذا زيد بن محمد أي لم يكن اباه وان كان قد تبناه فإنهام يعش له ذكر حتى بلغ الحلم فإن ولد له (﴿ الله القاسم والطيب والطاهر من خديجة (رضي الله عنها) فماتوا صغار وولد للنبي (﴿ الله الله الله عنها من مارية القبطية فمات ايضاً رضيعاً، وفي قوله ولئن رسول الله خاتم النبيين فإنه لا نبي بعده.

فنرى ان الحديث عن الرسول(ﷺ) وعن الاقتداء به يطول ويكثر ليشمل جميع جوانب الدين المختلفة وكذلك جوانب الحياة الكثيرة والمتتوعة (٣).

# خامساً/الاحداث التى شهدها الرسول(ﷺ) قبل البعثة:

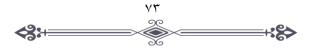
#### ١ - بناء الكعبة واختيار من يضع الحجر الاسود:

تعرضت الكعبة المشرفة الى حريق اصابها وليس هذا فقط وإنما تعرضت الكعبة الى سيل قوي ادى الى تصدع البناء فقامت قريش بإعادة البناء مرة اخرى لتجديده البناء فلما تم اكمال البناء بشكل صحيح وقع الخلاف في من يضع الحجر الاسود في مكانه فكل قبيلة وكل شخص كان يريد هذا الشرف وضع الحجر (٤).

فحدث التبادل بين الاطراف وبقي الحال اربع ايام هكذا الا ان قام ابو امية حذيفة بن المغيرة بن عبد الله بن مخزم فقال اول من يدخل من باب المسجد فهو احق بذلك(٥).

فيذكر ابن هشام (۱): "كان اول من دخل عليهم رسول الله (ﷺ)فلما رأوة قالوا: هذا الامين رضينا هذا محمد فلما انتهى اليهم واخبروه الخبر قال (ﷺ) :هم الي ثوبا فأتي به، فأخذ الحجر فوضعه

<sup>(°)</sup> الملاح، الوسيط، ص٨٠.



<sup>(&#</sup>x27;) سورة الاحزاب، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج $^{7}$ ، ص $^{7}$ .

<sup>(&</sup>quot;) بدر محمد الدريس، فن التفاوض عند الرسول(ﷺ) ، كلية التربية الاساسية،رسالة ماجستير، الكويت، ٢٠١٩، ص٤٤٦٤.

<sup>(</sup>²) نخبة من اعضاء هيئة التدريس، دراسات في السيرة النبوية المطهرة وتاريخ الخلفاء الراشدين، ط١، جامعة الازهر، القاهرة، ٢٠١٨–٢٠١٩، ص١٤.

بيده ثم قال: لتأخذ كل قبيلة بناحية من الثوب، ثم ارفعوه جميعاً فقبلوا: حتى اذا بلغوا به موضعه، وضعه وهو بيده ثم بنى عليه فكان هذا الشرف وهو في عمر الخمس وثلاثين عام فهذا فعل الله فذلك بين ان الله تعالى صانه وحماه وطهره وبرأة من دنس الجاهلية ومنحه على خلق جميل"(٢).

فنرى ان هذا الترحيب بالرسول(ﷺ) ليكون هو الحكم بينهم نتيجة لصفاته الحسنة فوصفوه بالأمين فهذا يدل على عظم المكانة لهذا الرجل العظيم بين قومه فسرعة مبادرته الى المساعدة وتقديم الحل السريع للنزاع الدائر من غير تلكؤ وتهاون تدل على مدى عقليته الكبيرة وسرعته البديهية لديه في مواجهة اصعب الازمات وايجاد الحلول لها فكانت مكانته مرتفعة بين قومه لحسن تصرفاته في تصدي المشاكل الصعبة (٣).

#### ٢ - حرب الفجار:

يذكر المباركفوري<sup>(٤)</sup>:" لخمس عشر من عمر الرسول(ﷺ) كانت حرب الفجار بين قريش ومن معهم من كنانه وبين قيس عيلان وكان قائد قريش وكنانه كلها حرب بن أمية؛ لمكانته فيهم سنا وشرفا وكان الظفر اول النهار لقيس على كنانه حتى اذا كان في وسط النهار كان الجانب يميل الى كنانه بن قيس، وتسمية حرب الفجار؛ لأنتهاك الحرمة في الاشهر الحرام فكان دور الرسول(ﷺ) في هذه الحرب هو تجهيز النبال لعمامه".

فكان سببها والمحرك لها ان عروة الرحال بن عقبة بن جعفر والبراض بن قيس بن رافع الكناني ففي مجلس النعمان بن المنذر ملك الحيرة الذي كان يبعث كل عام لطيمه أي قافلة تحمل تجارة الحرير والمسك والطيب لسوق عكاظ، فكان هؤلاء المحركين للحرب<sup>(٥)</sup>.

<sup>(°)</sup> الافغاني، اسواق العرب في الجاهلية والاسلام، ص١٦٥.



<sup>(&#</sup>x27;) السيرة النبوية، ج١، ص١٩٧.

 $<sup>(^{1})</sup>$  المقريزي، امتاع الاسماع، ج١،  $(^{1})$ 

 $<sup>\</sup>binom{7}{}$  الملاح، الوسيط، ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) الرحيق المختوم، ص٤٩-٥٠.

فقال النعمان من يجير لطيمتي يحميها من قطاعي الطرق فقال البراض: انا اجيزها على كنانه الا ان النعمان اراد من يجيزها على كنانه وقيس فقال عروة: انا اجيزها وعلى الخلق كله، فأخذ عروة الابل وذهب لسوق عكاظ فكان وراءه البراض فغفل عروة فوثب عليه البراض وقتله في اشهر الحرام فسمي الفجار (۱).

فكان قائد قريش وكنانه حرب بن امية بن عبد الشمس<sup>(۲)</sup>.

فقال البراض في ذلك (٣):

شددت بها بني بكر ضاوعي وارضعت المصوالي بالضروع فخصر يصيد كالجذع الصريع

وداهيه تعهم النهاس قبلهي هدمت لها بيوت بني كلب رفعت لها بيذي طلل كفي

#### ٣- حلف الفضول:

كانت الاحلاف عند العرب جزء من حياة العرب في الجوانب الاقتصادية والسياسية والاجتماعية والعسكرية في شبه الجزيرة العربية من تلك الاحلاف التي شهدها الرسول(ﷺ) هو حلف الفضول في دار عبد الله بن جدعان<sup>(٤)</sup>.

فيذكر ابن كثير (٥): "قال رسول الله(ﷺ) لقد شهدت في دار عبد الله بن جدعان حلفا لو دعيت به في الاسلام لأجبت، تحالفوا أن يردوا الفضول على اهلها والا يعد ظالم مظلوماً" سبب هذا

<sup>(°)</sup> البداية والنهاية، ج٢، ص٢٩١.



<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١، ص١٨٤-١٨٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ج۱، ص ۱۸٦.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{T}}$ ) ابن کثیر ، البدایة والنهایة، ج۲، ص $^{\mathsf{TA9}}$ -۲۹۰.

<sup>(</sup>³) هو عبد الله بن جدعان بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة سيد بني تيم، وهو ابن عم والد الخليفة الأول ابي بكر وكان من الكرماء الأجواد في الجاهلية وكان في بدء امره فقيرا، فكان مع الرسول (ﷺ) في حرب الفجار فكان لماله جعل اهل تيم وكأنهم اهل بيت واحد فكان ينفق عليهم ويطعمهم فقال منادي: من اراد الشحم واللحم فعليه بدار ابن جدعان ،ابن كثير، البداية والنهاية، ج٢، ص٢٩؛ محمد لطفي جمعة، ابو القاسم محمد بن عبد الله، ثورة الاسلام وبطل الانبياء، مؤسسة هنداوي،مصر، ١٩٤٠م، الكتاب الرابع، ص٣٩٩.

الحلف ان رجل قدم مكة ببضاعة فقام بشرائها العاصبي بن وائل فلم يعطه حقه فادى عليه الزبيدي الاحلاف فأبوا ان يجيبوه على العاصبي الا ان الزبير بن عبد المطلب قام وقال ما لهذا مترك فاجتمعوا هاشم وزهره وتيم في دار ابن جدعان صنعوا له الطعام فتحالفوا بالله لكي يكونوا يد واحدة مع المظلوم ضد الظالم حتى يأخذ حقه (۱).

فسمته قريش حلف الفضول فيقول الزبير بن عبد المطلب بن هاشم (٢):

كان حلف الفضول بمنزلة تجمع للعشائر الضعيفة فكان دور عبد الله بن جدعان الدور البارز فكان هذا الحلف هو لإقرار مبادئ العدالة ضمن الممارسات المتعسفة والظالمة لقبائل معينة قوية وغنية وهو الهدف القريب من بعض جوانب القرآن العظيم (٣). كان هذا الحلف قبل المبعث النبوي بعشرين سنة (٤).

## سادسا/حياة النبي (ﷺ) قبل المبعث النبوي:

عمل الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) قبل المبعث بمهنة الرعي فلما رجع من الشام عندما كان مع عمه ابو طالب (ع) اراد ان يكون له عمل بعد ان عاد من التجارة التي ذهب لها بشكل مفاجئ فأشتغل بمهنة الرعي فكانت هذه الحرفة حرفة الكثيرة من الانبياء فرعى الغنم لأهله وللبعض من أهل مكة لقاء اجر يلقاه منهم (٥).

<sup>(&#</sup>x27;) السهيلي، الروض الأنف، ج٢، ص٤٦-٤٧.

<sup>(</sup>٢) المسعودي، التنبية والاشراف، تصحيح: عبد الله اسماعيل، دار الهادي، القاهرة،د.ت، ج١، ص١٧٩.

<sup>(</sup>۲) مونتجمري،محمدفي مكة ،ج۱،ص۹۱ ۳ - ۹۳.

<sup>(</sup>ئ) ابن هشام، السيره، ج١،٥٣٣.

<sup>(°)</sup> نخبة من أعضاء هيئة التدريس، دراسات في السيرة النبوية المطهرة، ص١١.

فهذه المهنة لقيادة الرعي مكنته في وقت لاحق ان يقود أمة ويرعاها ويحافظ على مصالحها، فيذكر البخاري<sup>(۱)</sup>: "ما بعث الله نبياً الا رعى الغنم، فقال أصحابه: وانت؟ فقال: نعم كنت ارعاها على قراريط لأهل مكة".

وكان ابو طالب (ع) يأخذ ابن أخيه (ع) معه أينما حل فرافق محمد (ع) عمه لتجارة كان يقودها الى الشام فلما وصلوا بصرى اللتقوا بشخص يدعى بحيرا فعندما رأه قال اخذ بيده وقال هذا سيد العالمين وقيل لعمه ابو طالب ان يرجع به خوفاً عليه من اليهود الا انه عاد مرة اخرى للتجارة مع ميسرة غلام خديجة (رضي الشعنه) وكان في عمر الخمس وعشرين عام حتى وصل سوق بصرى فجلس تحت ظل الشجرة فقال عنه نسطورا الراهب "ما نزل تحت هذه الشجرة الا نبي "(۲).

كان أفضل الصلاة زاهد نقي أبعد نفسه ولم يعبد صنم أو وثن قبل ان يوحي اليه فيذكر علي (عليه السلام): "انه كان يجاور في كل سنة بحراء فأراه ولا يرى غيري"(٣).

يذكر جواد علي<sup>(٤)</sup>: "ان ظاهرة التحنث في الغار تعود الى زمن عبد المطلب فهو أول من تحنت بحراء وكان اذا هل هلال رمضان دخل حراء فلم يخرج حتى ينسلخ الشهر ويطعم المساكين".

<sup>(</sup>٤) المفصل، ج٧، ص٨١.



<sup>(&#</sup>x27;) صحيح البخاري، ج٣، ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) مغلطاي، الحافظ علاء الدين، كتاب سيرة مغلطاي ،مطبعة السعادة ،مصر ،١٣٢٦ه، ص ١٠-١١.

<sup>(&</sup>quot;) خطب الامام على (عليه السلام)، ت٤٠ه، نهج البلاغة، تح: محمد عبده، ط١، دار الذخائر، قم، ١٤١٢ه، ص١٥٧.

### سابعاً/السياسة الحكيمة للرسول (ﷺ):

كان الرسول(ﷺ) القائد العظيم ذو السياسة الرشيدة الذي سيطر على زمام الامور بكل حنكة وقوة فلم يرى شخص قائد مثله فكل هذا الكلام لم يأتي من فراغ او قلة انجازات لهذا الشخص العظيم فهو عانى وصبر وتحمل لكي يخرج بأمة حكيمة مؤمنة برسالته الرشيدة، فهو عانى ما عاناه فكان في وضع الاستعداء الى أي مخاطرة له من التتكيل به والخلاص منه فأستطاع ان يجمع تحت رايته من آمن به ليحارب بهم اعداء الاسلام فنرى هذا الايمان القوي من خلال ما حدث انه حتى الاباء حاربوا الابناء او العكس لتصبح بذلك الدولة الاسلامية هي الاقوى والاسرع انتشاراً عالمياً كل تلك الجهود تعود الى قائد قوي ومحكم وعادل وهو الرسول الاعظم (ﷺ) (۱).

فيذكر الشريف<sup>(۲)</sup>: "عندما بعث محمد(ﷺ) كانت له صفاته الشخصية التي هيأته للأضطلاع بدور الزعيم النبي، فيذكر في كتب السيرة القديمة فهم يوردون اخبار تدل على اكتسابه نوعاً من الخبرة التي يكتسبها كل انسان من تجاربه، ثم يذكروا ان النبي(ﷺ) نال من العناية الالهية والفضل الرباني والعلم اللداني الذي يلقيه الله في نفس العبد بدون واسطة وان هذه النفحات الالهية اتمت للنبي(ﷺ) شخصية واكملت تجاربه".

فكانت سياسته الداخلية التي انتهجها قضت على المشاكل الداخلية فتلك السياسات أدت الى ايجاد دولة منظمة مواكبة للتطور على مدار الوقت والسنوات حتى اصبحت متفوقة على كثير من الدول المجاورة في مجالات عديدة (٣).

<3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+ <3:+

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  مكة والمدينة، ص ۲۷۰.

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) جعفر الموسوي، السياسة الداخلية والخارجية لرسول الاسلام (ﷺ) ، مجلة النبأ مجلة شهرية فكرية، العدد ٣٧، ١٤٢٠هـ، المستقبل للثقافة والاعلام، ص٨.

اما من الناحية الخارجية فأثبت (عليه الصلاة والسلام) البراعة والقدرة على التعامل مع الجوار من خلال الزيارات المستمرة وعقد الاتفاقات والعمل على تقريب وجهات النظر وتهدئة الاطراف في حال حدوث النزاع والخصوم ما بين الطرفين (١).

<sup>(&#</sup>x27;) جعفر الموسوي، السياسه الداخلية والخارجيه لرسول الاسلام (صلى الله عليه واله وسلم)، ص٨

## المبحث الثاني

### بدايات ظهور الاسلام في مكة:

ان تلك الرسالة السامية التي كلف بها الرسول (﴿ كان عليه ان ينشرها للناس أجمع؛ لأنها رسالة سماوية كبيرة لكي يبين لهم الحق من الباطل ليفهموا دينهم الاسلامي الا ان تلك الدعوة كانت محط قبول ومحط رفض من قبل الذين لا يؤمنون بمحمد (﴿ ورسالته ففي بداية الدعوة استجاب له المقربين كما جاء في الآية ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ ﴾ (١)، فعندما نزلت هذه الآية صعد رسول الله الصفا وهتف (يا صباحاً) فقالوا: "من هذا الذي هتف؟ فقالوا: محمد فاجتمعوا له، فقال يا بني غلان، وفلان وفلان، يا بني عبد المطلب يا بني عبد مناف، فأجتمعوا اليه، فقال: أرأيتكم أن أخبرتكم ان خيلاً تخرج سفح الجبل أكنتم مصدقي؟ قالوا: ما جربنا عليك كذباً، قال: فأني نذيرا لكم بين يدي عذاب شديد "(١).

فأصبحت الدعوة بعد ذلك أكثر حذراً ولزم عليهم ان يضبطوا النفس وان يتحلوا بالصبر في سبيل الدعوة الجهرية والمحافظة على العلاقة القوية البعيدة عن التشتت مع قومه لمواجهة ما قد سوف يتعرضوا له فقد شعرت قريش ان هذه الدعوة ستكون دعوة مخيفة تغيير جوانب كبيرة في المجتمع منها التنظيمات وايضاً خلخلة في دينهم ومعتقداتهم وكافة الجوانب الاجتماعية والادارية والاقتصادية (٢).

<sup>(1)</sup> النجار، محمد الطيب، ت ١٤١١هـ، لقول المبين في سيرة سيد المرسلين، دار الندوة، بيروت، د.ت، ص١١٢.



\_

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشعراء، الآية: ٢١٤.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) الطبري، تفسير الطبري، ج $^{1}$ 9، ص $^{1}$ 5.

<sup>(ً)</sup> الكرمي، حافظ احمد عجاج، الادارة في عصر الرسول (ﷺ) ، ط١، دار السلام، القاهرة، ٢٠٠٦م، ص٦٢.

وهناك اختلاف في من أسلم من الرجال اولا،يذكر ابن الجوزي<sup>(۱)</sup>: "ان اول من آمن بالنبي محمد (صلى الله وسلم) هو ابو بكر عندما كان بعمر الخامسة وثلاثين ولم يكن علي ابن ابي طالب (الكله)؛ لكونه في عمر لم يتجاوز العشر سنوات ولم تجري عليه الفرائض والاحكام والحدود"

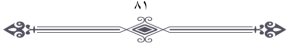
يذكر ابن سعد<sup>(٢)</sup>: قالوا: "ان اول من أسلم أبو بكر، وقيل ان اول من صلَّى ابو بكر، وانه اول من الرجال"(٣).

الا ان الطبري<sup>(1)</sup> يذكر: "ان علي (عليه السلام) أول من اسلم مع رسول الله(ﷺ)<sup>(0)</sup>، ففي سنن الترمذي<sup>(1)</sup> يذكر: "ان اول من أسلم ابو بكر وقال بعضهم: ان علي أول من أسلم ويذكر أهل العلم العلم ان اول من أسلم من الرجال ابو بكر، وأسلم علي وهو غلام ابن ثمان سنين لذلك يقولون ان اول من اسلم من الفتيان علي بن ابي طالب" ومن الواضح من الروايات اعلاه ان اول من اسلم من الفتيان علي بن ابي طالب" ومن ابي طالب(عليه السلام) لانه كان يعيش في بيت من الهل بيت النبي(ﷺ) خديجه (رضي الله عني سنين ثم خرج الاسلام خارج بيت النبي الى الاقارب من قريش واول من اسلم من النساء خديجة.

وعن أبي حمزة قال رجل من الانصار: سمعت زيد بن أرقم ( $^{(\prime)}$ ) يقول: "اول من أسلم علي فذكر عن ذلك لإبراهيم النخعي فأنكر وقال أول من أسلم ابو بكر  $^{(\land)}$ .

وهناك من يذكر أن اول من أسلم من الرجال هو زيد بن حارثة مولى الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) وبعده أسلم الباقون(١).

 $<sup>(^{\</sup>wedge})$  الترمذي، سنن الترمذي، ح $^{\circ}$ ، ص $^{\circ}$ 57.



<sup>(&#</sup>x27;) مناقب الامام أحمد، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>۲) الطبقات، ج۳، ص۱۲۸.

<sup>(&</sup>quot;) البلاذري، انساب الاشراف، ج١٠، ص٦٢.

<sup>( ً)</sup> تاريخ الرسل والملوك، ج٢، ص٢١٦.

<sup>(°)</sup> الحاكم النيسابوري، ابو عبد الله بن محمد بن عبد الله، ت٤٠٥هـ، المستدرك على الصحيحين، تح: مصطفى عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١١هـ-١٩٩٩م، ج٣، ص٥٢٨.

<sup>(</sup>أ) الترمذي، محمد بن عيسى بن سورة، ٢٧٩هـ، سنن الترمذي، تح: ابراهيم عطوة، ط٢، مصر، ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م، ج٥، ص٦٤١.

<sup>(&</sup>lt;sup>v</sup>) هو صحابي غزا مع الرسول(ﷺ) سبع عشر غزوة وشهد صفين مع علي ومات بالكوفة، الزركلي، الاعلام، ج٣، ص٥٦.

ان هذا الاختلاف في من أسبق الى الاسلام لم يشكل فرقا في الفترة التأريخية بمن أسبق لأنهم أسلموا في أوقات متقاربة من عرض الرسول(ﷺ) الاسلام عليهم فعندما ذكر ان علي اول من اسلم لأنه كان من الاقربين للرسول بصلة الدم فطبيعة الحال ان يكون من اوائل الذين أسلموا واهل بيته يعتبروا في نفس المنزلة من سباقهم الى الاسلام (٢).

وفي النهاية يمكن القول: ان اول من اسلم خديجة من النساء ووقع الاختلاف فيمن اسلم بعدها فيقال: اول من اسلم من الرجال الاحرار ابو بكر ومن الصبيان او الاحداث علي (عليه السلام) ومن النساء خديجة ومن الموالي زيد بن حارثة ومن العبيد بلال والله اعلم (٣).

# اولاً: العصر الاسلامي:

كلمة (الاسلام) بمعناها تدل على الخضوع والاذعان والانقياد والاستسلام والامتثال لأمر الآمر بلا اعتراض (ئ)، كما جاء في كتابه الكريم: ﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ ﴿(٥)، أي اقبلوا ايها الناس الى ربكم بالتوبة وارجعوا اليه بالطاعة واستجيبوا الى ما دعاكم له من التوحيد له وافراد الالوهية وإخلاص العبادة (٦).

فإن العصر الاسلامي هو العصر الذي بدأ ببعثة سيد الكون نبي الرحمة محمد (على) ودعوته في ارجاء مكة لجميع الناس فهذا العصر يعد من اعظم العصور التي مرت على البشر واكثرها تأثيراً على حياة العرب فأنتشر دين الاسلام الخالد على طول تلك السنوات وفيه انقذ البشرية من الجهل والتخلف والتكبر والتعالى وعدم احترام الحقوق فقاد رسولنا الكريم المجتمع الى بر الامان بتلك

<sup>(</sup> $^{1}$ ) الطبري، تفسير الطبري، ج $^{1}$ ،  $^{1}$ 0.



<sup>(&#</sup>x27;) البلاذري، انساب الاشراف، ج١، ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) الملاح، الوسيط، ص١٠١.

<sup>(&</sup>quot;) الزرقاني، ابو عبد الله محمد بن عبد الباقي، ت١١٢٢هـ، شرح الزرقاني على المواهب اللدانية بالمنح المحمدية، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م، ح١، ص٤٥٤-٤٥٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) السحيم، محمد بن عبد الله بن صالح، الاسلام اصوله ومبادؤه، وزارة الشؤون الاسلامية والاوقاف والدعوة والارشاد، السعودية، ٢١هـ، ج٢، ص١٠٥.

<sup>(°)</sup> سورة الزمر ، الآية: ٥٥.

الرسالة السامية ليكتشف سر الوجود وعظمة الخالق وكذلك الى مجتمع عادل يتساوى في الحقوق والواجبات لمجتمع ايضا يعرف ويقدر العلم والثقافة إضافة الى أنه عصر ازدهار اللغة والأدب والمنجزات الحضارية وأصبح للفرد العربي المكانة المهمة والسيادة في الامصار (١).

ففي هذه الفترة ان الذين دخلوا الاسلام كانوا ممن هم بحاجة الى ما يطمئن قلوبهم فنرى انهم تركوا دين آبائهم واللجوء الى الدين الاسلامي الحق المبين والطريق الواضح (٢).

وجد المسلمون الاوائل في الاسلام ما يشبع حاجاتهم ويلبيها سواء كان ذلك في الجانب الروحي أو في الجانب الاقتصادي والاجتماعي<sup>(٣)</sup>.

فلم يأت الاسلام لكي يحل أو يعالج مشكلة طائفية معينة وانما جاء ليحل مشاكل العالم بأجمعه والازمات الانسانية بشكل عام على اختلاف الزمان والمكان<sup>(٤)</sup>.

فالإسلام خاتم الاديان هو الشريعة الالهية المنزلة فيقوم الاسلام على ركنين اساسيين اول ركن العقيدة وتسمى بالإيمان من الامن أي طمأنية النفس وتصديق ما جاء به الرسول () والاصل هو تصديق والايمان بوحدانية الله والركن الثاني هو العمل فدائما ينتج عن محبة الله وتصديق ما جاء به الرسول () العمل الصالح والابتعاد عن كل ما هو سيئ ().

<sup>(°)</sup> شوقي ضيف، العصر الاسلامي، ص١١-١٢.



<sup>(&#</sup>x27;) خفاجي، محمد عبد المنعم، الحياة الادبية بعد ظهور الاسلام، دار الجبل، بيروت، ١٤١٠هـ-١٩٩٠م، ص٨.

<sup>(</sup>٢) الملاح، الوسيط، ص١٠٥.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع نفسه، ص١٠٦.

<sup>(</sup>²) عبد الكريم الخطيب، السياسية المالية في الاسلام وصلتها بالمعاملات المعاصرة، دار الفكر العربي،د.ت، مصر، ص٣٥.

### ثانياً/الدعوة الاسلامية في بداياتها:

بعد ذلك بدأت دعوة الاقربين وكان المكان المناسب لأجتماعهم هو في دار الارقم بن ابي الارقم أ<sup>3</sup>)، التي بها كان يدير اموره وامور الدعوة الاسلامية (٥).

<sup>(°)</sup> الكرمي، الادارة في عصر الرسول ( الله عصر السول ( الكرمي) ، ص٥٩.



<sup>(&#</sup>x27;) عرجون، محمد الصادق ابراهيم، محمد رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) ، منهج ورسالة، بحث وتحقيق: دار القلم، دمشق، د.ت، ص٥٩٦.

<sup>(</sup>٢) سورة العلق، الآية: ١.

<sup>(&</sup>quot;) ابن کثیر ، تفسیر ابن کثر ، ج $\Lambda$ ، ص $\{\Gamma^{\dagger}\}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) هو الارقم بن اسد المخزومي ابو عبد الله صحابي جليل وصاحب اول دار للدعوة الاسلامية عندما اتخذها الرسول مقر للدعوة حتى اكتمل المسلمون اربعين بدخول عمر الاسلام في دار الارقم وان الارقم هو من السابقين في الاسلام والمهاجرين الاولين شهد مع الرسول الكثير وكان من ذوي العقل الحكيم والبصيرة النافذة فكان الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) يستعمله على الصدقات ، بسعد، الطبقات، جس، ص١٨٣٠.

#### ثالثاً : سبب اختيار دار الارقم بن الارقم مكان للدعوة:

انه لمن الغريب ان اجتماع الرسول( هو وأصحابه في دار الارقم لسنوات عديدة، من غير ان يعلم احد بهذا المكان إضافة الى ان مكة بلد صغير وجميع اهلها يعرفون بعضهم البعض فكيف كانوا يلتقون ويجتمعون سراً وكان أجتماعهم منظم بشكل دقيق (١).

فبسبب اختيار هذا الدار ان القريشين لم يكن لديهم علم بأسلام الارقم فلم يفكروا في ان اللقاء سوف يكون في دار الارقم إضافة الى انه من قبيلة مخزوم وهي القبيلة التي تحمل لواء التنافس والحرب ضد بني هاشم (٢).

يذكر الكرمي: "ان قريش عندما كانت تبحث عن محمد ( الم تكن تفكر ان تبحث عنه في بيوت الشباب الصغار وانما تبحث عنه في بيوت كبار الشخصيات في مكة وفي بيته لكي تجده، إضافة الى ان مكان هذه الدار كان في نطاق المنطقة الامنه فلم نسمع ان قريش داهمت أو تعدت هذا المكان واقلقت امانه فأقصى مكان كان ظنها ان اللقاء به هو في دار عند الصفا "( ").

ان اختيار هذه الدار ربما كان لقربه من المسجد الحرام والقوة التي تمتعت بها عشيرته التي تضمن حمايته إضافة الى ان شاب كان في عمر صغير ومحتمل انه رئيس عائلته (٤).

فبدأت الدعوة تخرج عن سريتها الى العلن بأنظمام الكثير الى الدعوة لذا أمر الله رسوله الكريم ان يعلن عن المُشْرِكِينَ (٥)، أي اظهر ان يعلن عن الدعوة بما جاء في الآية: ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنْ الْمُشْرِكِينَ ﴿٥)، أي اظهر اظهر دينك الذي امرك به الله وبلَّغ الرسالة السماوية لجميع الخلق لتقوم الحجة عليهم واعرض ولا تهتم للمشركين الذين يستهزئون فقد برأك الله عما يقولون (٦).

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  القرطبي، تفسير القرطبي، ج ١٠، -77.



-

<sup>(&#</sup>x27;) السرجاني، راغب الحنفي، ص١١٠.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) الغضبان، منير محمد،المنهج الحركي للسيره النبويه،مكتبة المنار ،الاردن،د.ت، $^{\circ}$ 0 .

<sup>(&</sup>quot;) الادارة في عصر الرسول(صلى الله عليه واله وسلم) ،ص ١ ؛الغضبان، المنهج الحركي للسيرة النبويه،ص ٤٩.

<sup>(3)</sup> الملاح، الوسيط، ص١٠٥.

<sup>(°)</sup> سورة الحجر، الآية: ٩٤.

#### رابعاً : المعارضة للدعوة الاسلامية عند الجهر بها:

لقيت الدعوة الاسلامية معارضة قوية من قبل مشركي مكة فهم في البداية لم يعارضوا الدعوة الا انهم عندما علموا ان الدعوة تهدد مصالحهم وتعيب آلهتهم وآلهة آبائهم وقفوا ضدها، يذكر ابن هشام: "فلما نبأ رسول الله(ﷺ) قومه بالاسلام وصدع به عما أمره الله لم يبعد منه قومه ولم يردوا عليه فيما بلغني حتى ذكر آلهتهم وعابها، فلما فعل ذلك أعظموه وناكروه واجمعوا خلافه وعداوته"(۱).

بعد ان رأوا اصرار الرسول(ﷺ) على دعوته ارادوا التخلص منه، فقالوا: "وما خير من أن يغتال محمد(ﷺ) ولكن ابا طالب وقف بحزم تجاه هذا التصرف اذ جمع فتيان بني هاشم وبني المطلب وطلب منهم ان يتسلح كل منهم بحديدة صارمة ثم قال لأهل مكة: والله لو قتلتموه ما بقيت منكم احداً حتى نتفانى نحن وأنتم، فأنكسروا القوم لهذا الكلام"(٢).

لقي رسول الله(ﷺ) واصحابه أشد الاذى من قبل المعارضين حتى ان اصحاب النبي النبي الله الله والله وا

فتصرفات هؤلاء المشركين المعادية للدعوة هي تصرفات همجية غير مقبولة وصدرت عن عقول لم تفقهه شيء عن الدين واعتبار دينهم ودين آبائهم هو الدين الصحيح حتى ذكرهم القرآن الكريم: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلا يَهْتَدُونَ ﴿ (٤) ، ما يقصد بهذه الآية انه اذا قيل لهؤلاء المشركين أتبعوا ما انزل الله

<sup>(&#</sup>x27;) السيرة، ج١، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>۲) ابن سعد، الطبقات، ج۱، ص۱۵۸–۱۹۰.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) النسائي، ابو عبد الرحمن احمد بن شيب بن علي، ت٣٠٣ه،سنن النسائي، تح: عبد الفتاح، ط١، مكتبة المطبوعات الاسلامية، حلب، ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م، ج٦، ص٢.

<sup>(</sup> على البقرة الآية: ١٧٠.

على رسوله واتركوا ما تعبدون من الجهل والضلال الا انهم قالوا بل نتبع ما وجدنا عليه آباءنا من عبادة الاصنام الا أن آبائهم الذين يتبعوهم لا يعقلون شيئاً وليس على هداية وعلم (١).

<sup>(&#</sup>x27;) ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج۱، ص۹۵.

#### البحث الثالث

## اثر الاسلام في تنظيم الحياة العامة في مدن الحجاز (مكة نموذجاً)

ان الدعوة الاسلامية التي جاء بها الرسول الكريم (ﷺ) قد جاءت الى توحيد المسلمين والمساواة والتقليل من تكدس الاموال بيد فئه قليلة فمعالجة هذه الازمة مهمة في المجتمع لكي لا يحدث الخلل ويعود التوازن بين الافراد.

فجاء الاسلام من منطوق ان المال مال الله في الارض والبشر مستخلفين لتلك الاموال ويجب ان تدار وتوزع بشكل صحيح وعلى الانسان مثلما رزقه الله تعالى بتلك الاموال ان ينفق منها في مساعدة الآخرين كما جاء في قوله تعالى: ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ﴾ (١) وكذلك العمل على الحصول على الاموال وفق ما حددته الشريعة الاسلامية بالطرق التي شرعها سبحانه وتعالى والامتناع عن الاكل الحرام والربا وغيرها من الطرق الغير مشروعة كما جاء في قوله تعالى: ﴿يَا لَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا الرّبا أَضْعَافاً مُضاعَفةً وَاتّقُوا اللّهَ لَعَلّكُمْ ثُقُلِحُونَ ﴾ (٢)، فلا تأكلوا الربا بعد اسلامكم وهداكم الله كما كنتم تأكلونه في الجاهلية (٣).

فنلاحظ ان قيمة الانسان ليس بما يملك من اموال وجاه وانما بعمله وخلقه وحبه للناس والخير والمساعدة في هذا الخير فهذا العمل الصالح في الدنيا سوف يعود أضعاف لنا في الدار الآخرة فيذكر سبحانه: ﴿فَلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ۞ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ۞ فَكُ رَقَبَةٍ ۞ أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ ۞ يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ أَوْ المُعَامُ في يَيْمٍ ذِي



<sup>(&#</sup>x27;) سورة الحديد، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٣٠.

<sup>(&</sup>quot;) الطبري، تفسير الطبري، ج٧، ص٢٠٤.

فالمقصود بالعقبة هي سبعون درجة في جهنم فقال قتادة: انها عقبة قحمة شديدة فأقتحموها بطاعة الله تعالى فكيف يكون عبور هذه الدرجة من خلال فك رقبة مسلم واطعام شخص جائع يتيم ذا مقربه أي ذا قرابة منه او مسكينا ذا متربة أي فقيراً مدقعاً لاصقاً بالتراب(۱).

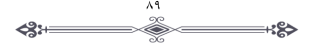
وبهذا كانت الرسالة الاسلامية هي الرسالة السامية والمؤثرة لحل مشكلة تردي الاوضاع الاجتماعية المتمثلة في تجمع الثروات لدى اشخاص عادة ادت الى تفاوت في مستوى المعيشة في مكة<sup>(٢)</sup>.

# اولاً: التنظيم القبلي عند ظهور الاسلام:

ان الاسلام عندما جاء لم يكن فقط لدخول الناس في الدين دون السير على قوانين محكمة وعادلة ونظم تقلل من الهمجية التي كانت في القبيلة التي لم يكن لديها قانون ثابت وانما كان الاعتماد على شيخ القبيلة فهو الممثل عنهم وكل ما يقولوه هو الصواب الا ان الاسلام عندما جاء غير جميع تلك النظم الهمجية فقام برفضها لكونها غير مناسبة للإسلام وتتافيه كما قال النبي الاكرم(ﷺ): "لعن الله اليهود اتخذوا قبور انبيائهم مساجد لا يبقين دينان في جزيرة العرب" (١٣)، وكما جاء في قوله تعالى: ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمْ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ ﴿ (٤).

فنرى ان الاسلام عندما جاء أتى بقواعد حكم نادرة جعلت العرب هم سادة المناطق التي عليها ونرى ان تلك القوانين التي جاءوا بها كم هي قوية وصحيحة بحيث ان حكمهم استمر لفترات طويلة عمروا بها البلدان واحسنوا للأهالي فجاء الاسلام وغير عبادة الاوثان لعبادة الله الواحد وترك كل ما سواه ودعى الاسلام الانسان الى ترك الباطل والعمل بالحق أي الامر بالمعروف

<sup>(</sup>¹) سورة الفتح، الآية: ٢٦.



<sup>(&#</sup>x27;) ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج٤، ص٣٩٦-٣٩٧.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{Y}}$ ) الملاح، تاريخ مكة المكرمة والدعوة الاسلامية فيها، ص $^{\mathsf{Y}}$ 

<sup>(&</sup>quot;) الكافي،موفق الدين عبدالله،ت ٢٠٠هـ،الكافي في فقة الامام أحمد،ط١،دار الكتب العلمية،بيروت،٩٩٤م،ج١،ص٣٧٢.

والنهي عن المنكر (١)، كما جاء في قوله تعالى: ﴿وَقُلْ الْحَقُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤُمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُكُونُ ﴾(٢).

فهذه الامة العربية التي ذكرها الباري سبحانه هم اهل بدر والمهاجرين وجميع الصحابة وكذلك جميع امة محمد (رام) من المناس المناسس المنا

نرى انه رغم المحافظة من قبل العرب على نظامهم القبلي الا انه حدثت تغيرات في النظام كأن يكون دمج القبائل الصغيرة مع الكبيرة بعد ان كانت كل قبيلة في مصر معين من الامصار مستقلة عن الاخرى الا انه عندما دمجت اصبحت المسؤوليات مشتركة فيما بينهم فبهذا اصبح نظام القبائل هو النظام والاساس المعهود في الامصار الاسلامية وفي الامور الاقتصادية والاجتماعية والمالية والادارية (^).

<sup>(&#</sup>x27;) ناجي معروف، اصالة الحضارة العربية، ط٢، مطبعة التضامن، بغداد، ١٣٨٩هـ-١٩٩١م، ص٢٨٣-٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup> $^{T}$ ) الطبري، تفسير الطبري، ج $^{A}$ 1، ص $^{A}$ -1.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات، الايه: ١٣.

<sup>(°)</sup> ابن الجوزي، زاد الميسر، ج١، ص١٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) السامرائي، عبد الحميد حسين احمد، بعض مظاهر التنظيم القبلي في صدر الاسلام، المجلد ٥، العدد ١٤، السنه الخامسه، جامعة تكريت، كلية التربية للبنات، ص١٧.

 $<sup>\</sup>binom{v}{1}$  سورة آل عمران، الآية: ١١٠.

 $<sup>\</sup>binom{\wedge}{}$  العلي، محاضرات، ص $\binom{\wedge}{}$ 

كان موقف سادات القبائل يتم بالرفض لتلك العقيدة لأنهم اعتبروا محمد ( يهد كيانهم واستقلالهم ويسيطر على الزعامة لذا اراد ان يطمأنهم فحمل على استمالتهم الى جانبه من خلال اعطائهم الهبات والعطاء (١)

.فإنه برغم تلك الجهود التي قام بها الرسول ( وكذلك الخلفاء الراشدين للحد من العصبية القبلية ولذكر القرآن انه لولي القتيل الحق بطلب دم صاحبه الذي يمت له: ﴿وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً ﴿(٢)، يذكر الطبري (٣): ان كلمة السلطان التي ذكرها سبحانه وتعالى ما قاله ابن عباس من ان لولي القتيل القتل ان شاء او أن شاء اخذ الدية وان شاء شاء العفو.

فبرغم ذلك الكثير من القبائل التي دخلت الاسلام لم تنسى احقاد الجاهلية الاولى والثأر فيذكر البخاري<sup>(٤)</sup>: "ان خزاعة قتلوا رجلاً من بني ليث عام فتح مكة وبقتيل منهم قتلوه".

فدخل التنظيم القبلي في الجانب العسكري بحيث ان الجيش قسم ونظم الى وحدات على اساس القبائل وحتى الامصار كذلك قسمت على الاساس النظام القبلي<sup>(٥)</sup>.

#### ثانياً: اثر الاسلام على الجانب الديني:

فيذكر شريف<sup>(1)</sup>: "ان العرب بعدما اتصلوا بالأمم الاخرى ذات الاديان الراقية حيث كان العرب العرب على الديانة الوثنية تفهموا بما في ديانتهم الوثنية من نقص وعجز عن اخذ كافة الحاجات الدينية واشباعها عند الانسان".

 $<sup>(^{7})</sup>$  مكة والمدينة، ص ٢٦١.



۹ ۱

<sup>(&#</sup>x27;) احسان النص، العصبية القبلية واثرها في الشعر الاموي، ط٢، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٣م، ص١٧٩.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  سورة الاسراء، الآية: 77.

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الطبري، ج١٧، ص٤٤.

<sup>( ٔ)</sup> البخاري، صحيح البخاري، ج١، ص٣٣.

<sup>(°)</sup> السامرائي، بعض مظاهر التنظيم القبلي في صدر الاسلام، ص١٨٠.

ففي تلك الحالة الفوضوية التي تدعوا لعبادة الاصنام هناك من كان ينكر تلك الاصنام ومعتقداتها ويدعوا للبحث عن الدين الصحيح الحق المنزل من الله سبحانه وتعالى<sup>(١)</sup>.

فكان هناك اربعة من رفضوا عبادة الاوثان منهم: عبد الله بن جحش اسلم عند ظهور الاسلام ورقة بن نوفل كان اختياره للديانة المسيحية وعثمان بن الحويرث الذي تنصر عند ملك الروم وزيد بن عمرو الذي قال اعبد رب ابراهيم، فيذكر ابن اسحاق<sup>(۲)</sup>: "اما زيد بن عمرو بن نفيل فوقف ولم يدخل في يهودية ولا نصرانية وفارق دين قومه فأعتزل الاوثان والميتة والدم والذبائح التي تذبح على الاوثان ونهى عن قتل الموءودة".

فعندما جاء الاسلام جاء لكي يقضي على المعتقدات التي كان العرب يعتقدون بها ويمجدونها ويعبدوها فجاء الاسلام وقضى على هذا الشرك بالله واقتصار العبادة على الله سبحانه وتعالى ففي قوله تعالى: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾(٣)، ففي هذه الآية يذكر القرطبي (٤)، المرين: والهكم إله واحد؛ لما حذر سبحانه من كتمان الحق بين ان اول ما يجب اظهاره عند المؤمن ولا يجوز ان يكتمه وفي قوله لا إله الا هو نفي واثبات اولها كفر وآخرها ايمان والمعنى انه لا معبود الا الله.

فكانت هناك فائدة للمؤمن من هذه العقيدة أي التوحيد، فاستقل وكان حر لم يكن عليه سلطان وكذلك صفات الصفة والآنفة واعتقاده ان لا رازق الا الله وايضاً الشجاعة وعدم الخوف من الموت لأن هذا الشيء مقدر ومكتوب عند الله (٥).

وعلى الانسان الصادق ان يؤمن بما جاء به القرآن الكريم وكذلك الايمان بجميع الرسل والانبياء الذين بعثهم الله سبحانه وتعالى والايمان بالرسول() ؛ لكونه آخر الانبياء وخاتمهم كما جاء في

<sup>(&#</sup>x27;) السبحاني، السيرة النبوية، ص٥١.

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١، ص٢٢٥.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة، الآية: ١٦٣.

<sup>( ً)</sup> تفسير القرطبي، ج٢، ص١٩٠-١٩١.

<sup>(°)</sup> الحسيني، جعفر بن السيد، اثر الاسلام في حياة العرب، مجلة آفاق الحضارة الاسلامية، موقع الحوزة الاعلامي، ص١٢.

قوله تعالى: ﴿ الْبُوْمَ أَكْمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمُمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الإسلام دِيناً ﴾ (١)، فإن الكمال الرسالة وختامها بالرسول محمد (صلى الشعب واله وسلم) وبالدين الاسلامي المبارك هذه من اكبر واروع النعم التي انعمها الله سبحانه على البشر وعلى الامة الاسلامية فهذا الدين الصحيح الجليل الذي لا تحتاج الامة الى دين آخر ولا نبي غير نبيهم وبهذا جعله الله خاتم الانبياء فلا حلال الا ما الحله ولا حرام الا ما حرمه ولا دين الا ما شرعه (١)، إضافة لذلك فقد فرض الاسلام على المسلمين (الصيام والزكاة والحج)؛ لأنها من اركان الاسلام المهمة والاساسية عند أي مسلم، فكان لتناك التعاليم المهمة الانعكاس الواضح على المسلمين حيث ادى ذلك الى رفع مستوى التفكير الفعلي للعرب فكان هناك الكثير من التغييرات فأرتفعت اشياء كانوا يؤمنون بها وكذلك انخفضت اشياء اخرى بالمقابل فتغيرت الحياة عما كانت عليه قبل الاسلام (٢).

# ثالثاً: تأثير الاسلام على الحياة الاقتصادية:

كان الرسول في بداية دعوته حريص كل الحرص ان تمتد دعوته ويحظى بقبول لدى التجار لتشجيعهم للدخول الى الاسلام (ئ) فنرى ان التجار بحكم عملهم هم الفئة المهمة لكي يعرض عليهم الرسول الكريم (ﷺ)الاسلام لأحتكاكهم المستمر مع الكثير من القبائل فأراد وتمنى ذلك بشدة من خلال ما جاء به ابن الاثير (٥) فيذكر: كان النبي (ﷺ) قد قال: "اللهم اعز الاسلام بأحد الرجلين اليك: عمر بن الخطاب، او عمرو بن هشام، يعني أبا جهل". فكان هناك من التجار الذين كان لهم دور كبير في نشر الاسلام، فهم العشر المبشرين بالجنة ذكرهم أحمد سيد (٦) "ابو بكر، عمر

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة، الآية: ٣.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج $^{''}$ ، ص $^{'}$ ۲۰.

<sup>(&</sup>quot;) الحسيني، اثر الاسلام في حياة العرب، مجلة آفاق الحضارة الاسلامية، ٢٣٠٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) القواسمي، سحر يوسف، التجارة ودولة الخلافة في صدر الاسلام منذ فترة الرسالة وحتى اواخر الدولة الاموية، رسالة ماجستير مقدمة الى قسم التاريخ بكلية الدراسات العليا، نابلس، ٩٩٩١م، رسالة منشورة، ص٦٣.

<sup>(°)</sup> ابن الاثير، اسد الغابة في معرفة الصحابة، تح: على محمد عوض، عادل احمد عبد الموجود، ط١، دار الكتب العلمية، مصر، ١٤١٥هـ-١٩٩٤م، ج٤، ص١٣٧.

<sup>(</sup>١) احمد على، العشر المبشرون بالجنة، ط١، مبرة الآل والاصحاب، ٢٠٠٩م، ص٣١.

بن الخطاب، عثمان بن عفان، علي ابن ابي طالب (عليه السلام) ، ابو عبيدة الجراح، طلحة بن عبيد الله، الزبير بن العوام، عبد الرحمن بن عوف سعيد بن ابي وقاص، سعيد بن زيد".

فمن خلال هؤلاء العشر استطاعوا ان يتقربوا من التجار لنشر الدعوة الاسلامية الا ان هناك من التجار القريشين الذين وقفوا ضد الدعوة الاسلامية لأنهم اعتبروا هذه الدعوة تهديد لمصالحهم الشخصية (۱) بعد ان عاب الرسول (ﷺ) آلهتهم (۲).

فيذكر ابن عبد ربه (٣) : العشر الذين كان لهم دور في الاعمال الادارية والتجارية وهم: "من انتهى اليه الشرف من قريش في الجاهلية ففي الاسلام عشرة رهط من عشرة ابطن هم: هاشم، واميه، ونوفل، عبد الدار، واسد، وتميم، ومخزوم، وعدي، وجمع، وسهم".

يذكر مونتجمري<sup>(٤)</sup>: كانت هناك الكثير من العمليات التجارية تجري في مكة فإنها كانت مركز مالي مهم فقد كان كبار المدينة في العصر النبوي من رجال المال الذين كانوا اذا خبره بالربا وذو مهارة في هذا النوع من البيوع الذين كانوا ينتهزون الفرص لأستغلال اموالهم في دمشق او عدن وغزة.

وقف الاسلام الى جانب ابناء القبيلة والمجتمع بشكل عام من جميع الاصناف ومنهم التجار حيث لم يتعد على مصالحهم فهذا كان سبب من اسباب نجاح الدعوة الاسلامية فأبدل الرسول(ﷺ) ضريبة العشور بأعطاء الصدقات فكانت هذه الطبقة مميزة في جوانب كثيرة (٥)، ودليل ذلك يذكر

<sup>(°)</sup> القواسمي، التجارة ودولة الخلافة في صدر الاسلام، ص٨١.



\_

<sup>(&#</sup>x27;) ناجي حسن، الاثر الاقتصادي في الحياة السياسية للدولة العربية الاسلامية، ط٢، مركز كربلاء للدراسات والبحوث، ٢٠١٩، ص٣٢.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج $^{'}$ ، ص $^{'}$ 7.

<sup>(&</sup>quot;) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج٣، ص٢٦٧.

<sup>(1)</sup> محمد في مكة، ترجمة: شعبان بركات، منشورات المكتبة العصرية، بيروت، ص١٩.

ابن الجوزي<sup>(۱)</sup>: "ان ابا سفيان شهد يوم حنين مع الرسول(ﷺ) فأعطاء الرسول من غنائم حنين مائه من الابل واربعين أوقيه واعطى ابنيه يزيد ومعاوية".

وبعد وفاة الرسول(ﷺ) كان للقريشيين منزلة كبيرة من الناحية الدينية والاقتصادية والاجتماعية ولم يكن هذا الاتباع على نطاق محلي وانما اصبح توسعاً عالمياً للتجارة لكي يكون الاستمرار في نشر وتحقيق اهداف العقيدة الاسلامية فكان هنا دور الخلفاء الراشدين الذين اكملوا المسير بما يملكون من الامكانات المالية والادارية والسياسية واتخذ هؤلاء الخلفاء التجار لوضعهم في الاماكن والولايات التي لا يستطيعون ان يديروها لبُعدها عن مركز الخلافة ولأنشغالهم في الامور الداخلية للدولة(٢).

<sup>(&#</sup>x27;) المنتظم، ج٥، ص٢٩؛ الصفدي، صلاح الدين خليل ابن أيبك، ت٢٦٤هـ، الوافي بالوفيات، تح: احمد الارناؤوط وتركي مصطفى، دار احياء التراث، بيروت، ٢٠٠٠هـ-٢٠، م، ج١٦، ص١٦٥؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٤، ص٣٥٩.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) القواسمي، التجار ودولة الخلافة في صدر الاسلام،  $- ^{\vee}$   $- ^{\vee}$ 

## المبحث الرابع

# توزيع الوظائف والاعمال الادارية على أهل مكة في عصر النبوة:

ان توزيع الأعمال والوظائف على الافراد في مكة كان يتطلب حسن ادارة قوية تستطيع بها ان تدير كافة الشؤون في القبيلة فيمكن تعريف الادارة:

# اولاً تعريف الادارة في اللغة والاصطلاح

#### الإدارة لغةً:

تعرف الادارة لغةً بأنه دار الشيء يدور دوراً ودوراناً واستدار وأدرته أنا ودورته وأدارة غيره ودور به وأدرت أستدرت (۱)، وأدار حول الشيء دار وعن الامر طلب منه ان يتركه وفلاناً على الامر طلب منه أن يفعله والشيء جعله يدور دوراً والعمامة حول رأسه لفها والتجارة تعاطاها وتداولها من دون تأجيل والرأي والامر أحاط بهما(۲).

#### الادارة اصطلاحاً:

يختلف تغيير معنى الادارة بأختلاف وجهه نظر القائم بالتعريف بالإدارة فهي عملية تخطيط وتنظيم وصنع قرار فهي عملية اجتماعية تقع على صاحبها مسؤولية التخطيط الفعال ويصدر الاوامر ويراقب والتأكيد على العمال بأداء عملهم بشكل صحيح وبما هو مطلوب منهم بأفضل الطرق<sup>(۳)</sup>.

أو هي من القيادة التي يقودها اشخاص نحو تحقيق هدف مشترك أو هي ترتيب وتنسيق للجهود سواء كانت جهود فردية أم جماعية لتنفيذ مخطط متفق عليه (٤).

<sup>(\*)</sup> العيدروس، أغادير سالم، مقدمة في الادارة، د.ط، جامعة ام القرى، مصر، د.ت، ص٣.



<sup>(&#</sup>x27;) ابن منظور ، لسان العرب، ج٤، ص٢٩٥.

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{T}})$  مجموعة من المؤلفين، المعجم الوسيط، ج١، ص $^{\mathsf{T}}$ .

<sup>(&</sup>quot;) عمر محمد درة، مدخل في الادارة، رسالة ماجستير منشورة، كلية التجارة، جامعة عين الشمس، مصر، ٢٠٠٩م، ص١٧٠.

وأدار أي دبر أمور الرعية وساسها أي أدار أمور الدولة ويقال: أدار من مصطلح البحرية أدار السفينة أو مركباً وأدار جهدي العمل وأيضاً هي شغل شرع في العمل (١).

وكانت هناك قيم ادارية مهمة وضعها الاسلام منها "مبدأ الشورى وقبول النصيحة، مبدأ القدوة الصالحة، مبدأ الابتعاد عن المظاهر، مبدأ الرجل المناسب في المكان المناسب، مبدأ المقاسمة الادارية، مبدأ الرقابة والتفتيش، مبدأ الاخذ بالرأي ومشورة الرعية"(٢).

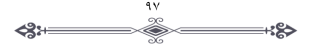
فقام الرسول(ﷺ) ومن بعده الخلفاء الراشدين بتيسير الحكم في الدولة الاسلامية والمحافظة على اجراء التنظيمات الادارية بشكلها البسيط في مراحلها الاولى والتمكين من ضبط الامور مع الاستعانة بالولاة والعمال الذين كانوا يختاروا وفق شروط معينة لكي يكونوا ممثلي السلطة السياسية في الدولة الاسلامية (٣).

إضافة انه كانت حكومة الرسول( ) حكومة دينية تعتمد بشكل كبير على وحي الله وأمره فكانت حكومته تقوم على أساس اعلان الوحدة الدينية والقومية الاسلامية مكان العصبية والشعور القبلى هذا ما سهل على القبائل الانطواء تحت لوائه (٤).

## ثانياً : الادارة في القرآن الكريم وعهد الرسول (صل الله عليه واله وسلم) :

ان هذه الكلمة الادارة لم ترد بهذا الاسم الصريح في القرآن انما بمعان قريبة لهذه اللفظة كما جاء في قوله تعالى في القرآن: ﴿نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضَ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضَهُمْ بَعْضَاً سُخْرِيّاً ﴾(٥)، فيقول سبحانه أنه قسم رحمته على من يشاء من عبدهم عباده وقسم المعيشة التي يعيشونها في حياتهم من الرزق والقوت وجعل من هم أعلى من غيرهم

<sup>(°)</sup> سورة الزخرف، الآية: ٣٢.



<sup>(&#</sup>x27;) رينهارت دوزي .، تكملة المعاجم العربية، ترجمة: محمد سليم، وزارة الثقافة والاعلام، ط١، الجمهورية العراقية، ٩٧٩ م-

۲۰۰۰م، ج٤، ص٤٣٤.

<sup>(</sup>١) فوزي، تاريخ النظم الاسلامية، ص١٩١-١٩٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>T</sup>) الاصيبعي، محمد ابراهيم، الشرطة في النظم الاسلامية، دراسة مقارنة بين الشريعة والقانون، المكتب العربي الحديث، الاسكندرية، د.ت، ص٤٧.

<sup>(1)</sup> حسن ابراهيم، النظم الاسلامية، ص١.

درجات فجعل الغني والفقير وهذا ملكاً وهذا مملوكاً ليتخذ بعضهم بعض سخرياً أي يستخدم بعضاً في السخرة (١).

وجاء هذا المصطلح الادارة ايضاً في قوله تعالى: ﴿يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيُنُهُمْ ﴾(٢)، أي هم الجبناء الذين ينظرون يمين وشمال فهم ينظرون خوفاً من القتال فتدور أعينهم لذهاب عقولهم حتى لا يصح منهم النظر الى وجهه فهذا من الخوف (٣)، وجاءت كلمة تديرون في الآية المباركة: ﴿إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا ﴾(٤)، أي اذا كانت هناك تجارة فيما بينكم انتوا تديرونها فليس عليكم جناح أن تكتبوها أي اذا تم البيع بينكم يد بيد(٥).

فإن الاسلام عندما جاء لم يضع نظام ادارياً او سياسياً ثابتاً؛ لأنه اخذ في الاعتبار تطور وتبدل وتغيير المجتمع كذلك تبدل المفاهيم فعندما جاء الاسلام أتى برسالة لكي يكون مشروع عالمي يجذب فيه العالم فتلك الدعوة الاسلامية كانت محط قبول؛ لأنها أشبعت الحاجات الذهنية والروحية لمجتمعات حرمت من تلك الحاجات في ظل الاضطرابات السابقة فكونت الدعوة الاسلامية حضارة متميزة مهمة (٦).

۱۸

<sup>(&#</sup>x27;) الطبري، تفسير الطبري، ج٢١، ص٥٩٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الاحزاب، الآية: ١٩.

<sup>(&</sup>quot;) القرطبي، تفسير القرطبي، ج١٤، ص١٥٣.

<sup>(</sup> على البقرة البقرة الآية: ٢٨٢.

<sup>(°)</sup> ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج(، ص(

<sup>(</sup>أ) فوزي، فاروق عمر، تاريخ النظم الاسلامية، ط١، دار الشروق، مصر، ٢٠١٠، ص١٩١.

## ثالثا :الاعمال الدينية التطوعية:-

### ١ - تعليم القرآن الكريم:

ان قراءة وتعليم القرآن هو أعظم ما يقوم به الفرد للتقرب من الباري عز وجل فحث سبحانه وتعالى رسوله الكريم لقراءة القرآن وتعليمه جاء في الآية: ﴿وَرَبِّلْ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾(١)، أي يقول سبحانه وبيّن القرآن اذا قرأته تبيناً وترسل فيه ترسلا ورتله بعضه على اثر بعض (٢).

فكان الرسول(ﷺ) هو المعلم الاول للقراءة ويعلمهم الكتاب والحكمة كما جاء في قوله الكريم: 
وَلَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ (٣) يعني ان الله ارسل لهم رسولاً من أهل لسانهم ولم يجعله من غير أهل لسانهم فلا يفقهوا ما يقوله يقرأ عليهم كتاب الله وما انزل عليه ويطهرهم من ذنوبهم بأنباعهم أياة وطاعته فيما امرهم ونهاهم عنه ويعلمهم كتاب الله الذي انزل عليه ويطهرهم من ذنوبهم بأنباعهم وأن كانوا في ضلال وجهل قبل ان يتلوا عليهم آياته (١٠) يذكر مسلم (١٠) مسلم (١٠)، حدثني أبو أمامه الباهلي يقول: سمعت رسول الله (ﷺ)يقول: أقرعوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعاً لأصحابه. فقال رسول الله (ﷺ): "مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن كمثل الاترجه ريحها طيب وطعمها طيب، ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كمثل النمرة، لا ريح لها وطعمها حلو، ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن مثل الريحانة، ريحها طيب وطعمها مر، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل المنافق الذي يقرأ القرآن كمثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل المنافق الذي يقرأ القرآن مثل الريحانة، ريحها طيب وطعمها مر، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل المنافق الذي يقرأ القرآن كمثل المنافق الذي وطعمها مر وطعمها مر ومثل المنافق الذي المرهم والمنافق الذي المهم المرسل المرهم والمرهم والمرهم والمرسل المرسل ا

<sup>(</sup>١) البخاري، صحيح البخاري، ج٧، ص٧٧



<sup>(&#</sup>x27;) سورة المزمل، الآية: ٤.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) الطبري، تفسير الطبري، ج $^{\prime}$ ۲، ص $^{\prime}$ 7،

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران، الآية: ١٦٤.

<sup>(1)</sup> الطبري، تفسير الطبري، ج٧، ص٣٦٩.

<sup>(°)</sup>مسلم، صحيح مسلم، ج١، ص٥٥٣.

يذكر البخاري (٢): "أفلا يغدو أحدكم الى المسجد فيعلم، أو يقرأ آيتين من كتاب الله عز وجل، خير له من ناقتين، وثلاث خير له من ثلاث، وأربع خير له من أربع، ومن أعدادهن من الابل".

يذكر عبد الله بن مسعود قال: سمعت رسول الله (ﷺ) يقول: "خذوا القرآن من اربعة: من ابن ام عبد الله فبدأ به ومعاذ بن جبل، وابي بن كعب، وسالم مولى أبي حذيفة "(٤).

وكان معاذ بن جبل في مكة عندما خلفه الرسول(ﷺ) لكي يعلمهم ما جاء به القرآن الكريم ويعلمهم أصول الله (ﷺ)استخلف معاذ بن جبل الدين بعد غزوة الفتح عام ٨ ه، يذكر: "كان رسول الله (ﷺ)استخلف معاذ بن جبل (رض) على أهل مكة حين خرج الى حنين وامره رسول الله (ﷺ)ان يعلم الناس القرآن، وأن يفقهم في الدين فخلف معاذ بن جبل على اهل مكة "(٥).

فأخذ الصحابة بكل ما يتعلق بفهم القرآن من الرسول ( في فيفهمون معاني الكلمات وعدد الآيات والتفاسير وأسباب النزول وكذلك كيفية القراءة والتلاوة فيحفظونه ويتلونه ويدرسونه دراسة بحته وبالتفصيل فكل تلك الامور من علوم القرآن الكريم (٢).

#### ٢ – إقامة الاذان:

أن مسألة الاذان مسألة مهمة عند المسلمين ولابد من اختيار شخص يكون لديه صفات عديدة لكي يؤدي هذه الفريضة فكان الرسول(ﷺ) حريص على اختيار من هو مناسب لهذه الوظيفة.

<sup>(</sup>١) عبد العزيز الداخل، معلموا القرآن وعلومه في العهد النبوي، ١٤٤٠هـ ٢٠١١م



<sup>(&#</sup>x27;) الترمذي، سنن الترمذي، ج٥، ص١٧٥.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري، ج۱، ص٥٥٢.

<sup>(</sup> على المصدر نفسه، ج٤، ص١٩١٣.

<sup>(°)</sup> البيهقي، احمد بن الحسين بن علي بن موسى، ت٥٨٥هـ، دلائل النبوة، ط١، دار الكتب العلميه، بيروت، ١٤٠٥هـ، ج٥، ص٢٠٢.

فالأذان والاذين والتأذين النداء الى الصلاة والاعلام بوقتها وقالوا اذنت وآذنت منهم من يقول أذنت للتصويت بأعلان وآذنت أعلمت والأذين المؤذن(١).

فقد كان للمؤذنين منزلة واحترام وتقدير عند النبي محمد (ﷺ) ؛ لأن اولئك المؤذنون هم الامناء على اوقات الصلاة فيذكر الطبراني (٢): "المؤذنون امناء المسلمين على فطرهم وسحورهم"، فإن اختيار المؤذن قد جاء بسبب ما اخرجه الرسول (ﷺ) من اناس ليس مثل غيرهم بالقيم والمفاهيم والتعليم الصحيح فأصبح الجيل المتميز على غيره من الاجيال نتيجة للدين الاسلامي الحنيف الذي جاء به على العالم اجمع "فأقام صروح الهدى بين جنبات نفسه ورسم دعائم الاسلام فهانت عليه كل عائقه تقطعه عن خالقه وربه فهم صفو من وطأت اقدامهم روابي المعمورة وأزكى من عرفت الدنيا بالأخبار المتواترة المشهورة"(٢).

فذكر سبحانه في كتابه: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمْ اقْتَدِهِ ﴿ أَي اولئك القوم الذين وكلنا بآياتنا وهم ليس بكافرين هداهم سبحانه لدين الحق القيم وحفظوا مما اوكلوا بحفظه الايمان وأتباع ما احل وحرم وعمل ما قاله تعالى والنهي عن ما نهى عنه فأعمل يا محمد بالعمل الذي عملوا وخذ به واسلكه (٥).

ان اقامة الاذان اوكل الى ابو محذورة القرشي الجمحي فأختلف في أسمه فقيل سمرة ابن معير وقيل معير بن بن محيريز وقيل اوس بن معير بن لوذان الا ان الاتفاق كان على اسم ابي محذورة

 $<sup>(\</sup>circ)$  الطبري، تفسير الطبري، ج $(\circ)$  الطبري، تفسير الطبري،



<sup>(&#</sup>x27;) ابن منظور ، لسان العرب، ج١٣، ص١٢.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير،  $^{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$  المعجم الكبير،  $^{\circ}$   $^{\circ}$  حمدي بن عبد المجيد،  $^{\circ}$   $^{\circ}$  مكتبة ابن تيمية، القاهرة،  $^{\circ}$   $^{$ 

<sup>( ً )</sup> سورة الانعام، الآية: ٩٠.

أوس من قبل الزبير وعمه مصعب ومحمد بن أسحاق المسيبي الذين كانوا ذا علم بأنساب قريش (1).

والدته خزاعية كان لديه أخ من امه وأبيه قتل يوم بدر كافراً أسلم ابو محذورة يوم فتح مكة فبقي بمكة ولم يهاجر منها فلما جاء الرسول (ﷺ) يوم فتح مكة قدم ابو محذورة للرسول (صلى الله أوذن لك؟ فقال له الرسول (ﷺ): أذن فكان يؤذن مع بلال(٢).

وكان من أندى الناس لجمال صوته واطيبه فقال له الرسول الاعظم (ﷺ): "أذهب فأذن عند البيت الحرام"(۳).

قبل عنه شعراء قريش:

امــــا ورب الكعبـــة المســتوره ومــاتـــلا محمــد مــن ســورة والنغمــات مــن ابـــي محــذورة لافعلــن فعلـــه مـــذكورة (٤) حدثنا ابو بكر عن ابي محذوره عن سويد عن بلال "انه كان يقول الصلاة خير من النوم "(٥).

فعندما حمل ابو محذورة هذه المهمة قدم عمر لدار الندوة وقال له: ما أندى صوتك اما تخشى ان ينشق مريطاؤك من شدة صوتك فقال له: يا امير المؤمنين قدمت فأحببت ان اسمعك صوتي فقال له عمر: يا ابا محذورة أنك بأرض شديدة الحر فأبرد عنك الصلاة ثم أبرد عنها، ثم أذن، ثم أقم، تجدنى هناك (٢)،

<sup>(&#</sup>x27;) ابن عبد البر، الاستيعاب، ج٤، ص١٧٠٢.

ابن سعد، الطبقات، ج٦، ص٧.  $\binom{r}{}$ 

<sup>(</sup>, مجموعة من المؤلفين ،كتاب مجلة البحوث الاسلامية، ج(, ص(, )

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) ابن حجر، ابو الفضل احمد بن علي بن محمد بن احمد، ت٥٥٨ه، تهذيب التهذيب، ط١، مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، ١٣٢٦ه، ج١٢، ص٢١٢.

<sup>(°)</sup> ابي شيبه، ابو بكر عبد الله بن محمد بن ابراهيم، ت٢٣٥هـ، المصنف في الاحاديث والآثار، تح: كمال يوسف، ط١، مكتبة الرشد، الرياض، ١٤٠٩هـ، ج١٤، ص١٨٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) الذهبي، شمس الدين ابو عبدالله، ت٧٤٨هـ، سيرة اعلام النبلاء، تح: مجموعه من المحققين ،ط٣، مطبعة الرساله بيروت، ٤٠٥ هـ ١٩٨٥م ج٣، ص١١٨ - ١١٩.

توفى سنة ٥٩ وقيل سنة ٧٩هـ<sup>(١)</sup>.

#### ٣- الكتابة:

أولاً / الكتابة لغةً: فكتب أي الكتاب وجمعه كتب أي كتب الشيء يكتبه كتباً وكتاباً وكتابه والكتابة هي صنعه مثلها مثل الخياطة والصناعة وغيرها والكتبة: اكتتابك كتاباً تتسخه (٢)، وكتبه هو كاتب ومعناها الجمع يقال تكتب النوم اذا اجتمعوا ومنه قيل لجماعة الخيل كتيبة وكتبت البغلة اذا جمعت بين شفريها بحلقة أو سير (٣)، والكتاب الغرض والقدر والحكم (٤).

ثانياً/اصطلاحاً: ما ذكره ابن خلدون بعد ان ذكرها في الصناعات هي رسوم واشكال حرفية فتلك الكلمات التي يكتب هي المسموعة تدل على مافي النفس (٥).

يذكر ان حرب بن أمية هو من نقل الكتابة الى الحجاز فمن المعقول ان الكتابة تتتشر في مكان مثل مكة مكان تجاري وديني فكانت مركزاً للتعليم وكذلك المدينة وغيرها<sup>(1)</sup>.

فيذكر ابن سعد: كان الكامل عندهم في الجاهلية وأول الاسلام الذي يكتب بالعربية ويحسن العوم والرمي (٧)، وكان الكاتب عند العرب بمنزلة العالم (٨).

فيذكر سبحانه وتعالى: ﴿أَمْ عِنْدَهُمْ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتُبُونَ ﴿ أَي فَإِن كَانَ عندهم علم الغيب فهم يكتبون ذلك للناس أجمع فيخبروهم بما ارادوا وينبئوهم بما شاءوا (١).

<sup>(°)</sup> سورة الطور، الآية: ٤١.



<sup>(&#</sup>x27;) الحنبلي، عبد الحي بن احمد بن محمد بن العماد، شذرات الذهب في اخبار من ذهب ،تح:محمود الارناؤوط،ط١،دار ابن كثير،دمشق،٢٠٦هـ اهـ-١٩٨٦م، ج١، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>ا ابن منظور ، لسان العرب، ج(ا سر۲۹، منظور )

<sup>(</sup> $^{"}$ ) القلقشندي، صبح الاعشى، ج $^{"}$ 1، ص $^{"}$ 1.

<sup>(</sup> أ) الرازي، مختار الصحاح، ج١، ص٢٦٦.

<sup>(°)</sup> احمد بن محمد حميد، كتابة الحديث بين النهي والاذن، د.ط، مجمع الملك فهد، المدينة المنورة، د.ت، ص٧.

<sup>(</sup>٦) المرجع نفسه، ص٦٠٦.

<sup>(°)</sup> الطبقات، ج۳، ص۶۰۹–۲۱۰.

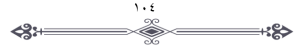
<sup>(^)</sup> الرازي، مختار الصحاح، ج١، ص٢٦٦.

#### ٤ - كاتب الوحى:

ان اول من كتب الوحي للرسول(ﷺ) هو ابي كعب فهو سيد القرَّاء وكاتب الوحي فهو العقبي بدري فقيه اول من كتب للنبي(ﷺ) من الانصار وهو من فضلاء الصحابة واعيانهم ( $^{(7)}$ )، شهد ابي كعب العقبة مع البيعتين آخی(ﷺ) الرسول بينه وبين سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل شهد بدر أو العقبة الثانية وبايع رسول الله (ﷺ) $^{(7)}$ ، وكذلك كان زيد بن ثابت يكتب الوحي مع ابي كعب $^{(3)}$  ولد في المدينة ونشأ في مكة وهاجر مع الرسول بعمر الحادي عشر فتعلم وتفقه في الدين $^{(6)}$ .

كان ابي كعب ممن كتب لرسول الله(ﷺ) الوحي قبل زيد بن ثابت ومعه ايضاً، وكان زيد إلزم الصحابة لكتابة الوحي وكان يكتب كثيراً من الرسائل  $^{(7)}$ ، ويذكر أبن الاثير  $^{(7)}$ : أول من كتب لرسول الله(ﷺ) ابي بن كعب، وكتب فلان بن فلان، فيذكر من هؤلاء الذين كتبوا علي بن ابي طالب (عليه السلام) و ابو بكر وعمر بن ابي الخطاب، وعثمان بن عفان والزبير بن العوام و خالد بن الوليد وعبد الله بن رواحه ومحمد بن سلمه ومعاوية بن ابي سفيان والمغيرة بن شعبه وغيرهم فهم كثير بين يذكر: اول من كتب له من قريش عبد الله بن سعد أبي سرح  $^{(A)}$ ، ثم ارتد ورجع الى مكه  $^{(P)}$ .

<sup>(</sup>٩) ابن عبد البر، الاستيعاب، ج١، ص٦٨.



<sup>(&#</sup>x27;) الطبري، تفسير الطبري، ج77، ص8.8.

<sup>(</sup>٢) الطباطبائي، محمد مهدي بحر العلوم، رجال السيد بحر العلوم، تح: محمد صادق بحر العلوم، حسين بحر العلوم، ط١، مكتبة الصادق، طهران، ١٣٦٣هـ، ج١، ص٤٦٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣</sup>) العلامة الحلي، ابي منصور الحسن بن يوسف، ت٧٢٦هـ، خلاصة الاقوال في معرفة الرجال، تح: جواد الفيومي، ط٤، نشر الفقاهة، قم، ١٣٨٨هـ، ص٧٤.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) المجلسي، محمد باقر، بحار الانوار، مؤسسة الوفاء، بيروت، د.ت، 777، 0.75.

<sup>(°)</sup> الزركلي، الاعلام، ج٣، ص٥٧.

<sup>(</sup>أ) القرطبي، الاستيعاب، ج١، ص٦٨.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) أسد الغابة في معرفة الصحابة، ج $^{\vee}$ 1 ص $^{\vee}$ 1.

<sup>(^)</sup> هو ابو يحيى القرشي العامري اخو عثمان بن عفان في الرضاعة أسلم قبل الفتح وهاجر ويذكر انه كتب الوحي للرسول (صل الله عليه واله وسلم) ثم ارتد مشركاً وأزله الشيطان فأهدر النبي (صل الله عليه واله وسلم) دمه ثم أستأمن له عثمان فأمنه النبي (صل الله عليه واله وسلم) وحسن اسلامه، السواعدة ،محمد محمود فلاح، دعوى تحريف عبد الله ابن ابي سرح للقرآن الكريم في كتب التفسير (دراسة نقدية) بحث منشور في مجلة (حولية كلية الدراسات الاسلامية والعربية للبنات، الاسكندرية، المجلد الثاني العدد الثاني والعشرون، ٢٠١١م، ص٢٦٨.

نزلت فيه الآية الكريمة: ﴿ وَمَنْ أَظُلُمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِباً ﴾ (١)، فكان يبدل الكلمات وقال اوحي الي ولم يوح إليه شيء (٢) الا انه كان هناك قيل هؤلاء ممن كتبوا الوحي فيذكر ان عددهم أي الكتاب كان ما يقارب من أربعة عشر رجلاً من الصحابة وعلى رأسهم علي (عليه السلام) فكانوا يكتبون ما يتعلق بالأحكام وعندما يطلب منهم الا ان علياً (عليه السلام) كان يكتب ما ينزل في خلواته ومنازله (٣).

فبصدد ان علياً (عليه السلام) كاتب من كتاب الوحي يذكر ابن عبد ربه (٤): فمن أصل هذه الصحابة علي ابن ابي طالب (ع) وكان من شرفه ونبله وقرابته من رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) يكتب له الوحي ثم أفضت عليه الخلافة بعد الكتابة، كان علي (عليه السلام) يكتب اكثر الوحي ويكتب ايضاً غير الوحي (٥).

يذكر الزنجاني: كان للنبي (صلى الشعليه واله وسلم) كتاب يكتبون الوحي بالخط المعروف والمقرر وهو النسخي هم ثلاث واربعون ابتداء من الخلفاء الاربعة وابا سفيان وابناءه وسعيد بن وقاص، وابناءه الى آخر شخص حويطب العامري فكان هؤلاء الكتاب يكتبون على الرقاع والعشب واللفاف والرقاع وفي بعض الاحيان على الحرير (٦).

#### رابعاً: الخدمات الاجتماعية:

# أ- بيت المال لغتةً واصطلاحاً:

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الانعام، الآية: ٢١.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ ۲۲.

<sup>(&</sup>quot;) الجزائري، السيد نعمة الله، منبع الحياة وحجية قوله المجتهد من الاموات، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت، د.ت، ج١، ص٦٧.

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد، ج٤، ص٢٤٣.

<sup>(°)</sup> المازندراني، ابن شهر اشوب أبي جعفر محمد بن علي شهر آشوب، مناقب آل ابي طالب، تح: يوسف البقاعين ط۲، دار الاضواء، عمان، ۱٤۱هـ-۱۹۹۱م، ج۱، ص۱٤۰.

<sup>(</sup>أ) ابي عبد الله الزنجاني، تاريخ القرآن، د.ط، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٣٠٤هـ-١٩٣٠م، ص٢٠-٢٢.

يعرف بيت المال لغة: هو المكان المعد لحفظ الاموال سواء كان خاص أو عام (١). وهو ما ملكته من جميع الاشياء والجمع اموال (٢).

اما تعريفه اصطلاحاً: هو البيت الذي ينظر فيه كل ما يتعلق بأموال الدولة من خراج وصدقة وجزية وغنيمة وأخماس وأعشار ويسمى الديوان السامى وهو أصل الدواوين<sup>(٣)</sup>.

أو هو المكان الذي تضع فيه وتجمع الاموال العامة للدولة الاسلامية الواردة من الخمس والفيء وتتصرف فيه بما تراه مناسب وفق الحاجة (٤).

فهو كل مال استحقه المسلمون ولم يتعين مالكه فهو من حقوق بيت المال فإذا قبض صار بالقبض مضافاً الى حقوق بيت المال سواء أدخل الى حرزه أو لم يدخل؛ لأن بيت المال هو عبارة عن الجهة لا عن المكان وكل حق وجب صرفه في المصالح الخاصة بالمسلمين فهو حق على بيت المال (٥).

فمصطلح بيت المال لم يكن معروفاً في العصر الجاهلي اذ لم يكن لهم دولة قائمة تدار بواسطة حاكم ويتصرف بالأموال العامة وانما كان شيخ القبيلة هو المتحكم فهو يجمع من ابناء القبيلة الاموال لأستغلالها في الحرب أو دفع الديات أو لحاجات اخرى أي ليس هناك مال عام يلتقت اليه الناس<sup>(1)</sup>.

<u>-</u>

<sup>(&#</sup>x27;) مجموعة من المؤلفين، الموسوعة الفقهية الكويتية، ط٢، دار السلاسل، الكويت، ١٤٠٤هـ-١٤٢٧ه، ج٨، ص٢٤٢٠.

<sup>(</sup>۲) ابن منظور ، لسان العرب، ج۱۱، ص٦٣٥.

<sup>(</sup> $^{7}$ ) جرجي زيدان، تاريخ التمدن الاسلامي، ج١،  $^{-1}$ 

<sup>(</sup> $^{1}$ ) مجموعة من المؤلفين ،الموسوعة الفقهية، ج  $^{1}$ ، ص  $^{1}$ 7.

<sup>(°)</sup> الماوردي، الاحكام السلطانية، ص٣١٥.

<sup>(</sup>أ) عبد الكريم الخطيب، السياسة المالية في الاسلام، ص(1).

يذكر عدوان: "ان بيت المال يشبه الى حد كبير ما يعرف في الوقت الحاضر بوزارة المالية وان صاحبه يقوم بمهمة وزير المالية وقد استعمل لفظ بيت المال او بيت مال الله او بيت مال المسلمين للدلالة على الخزانة العامة أو خزانة الدولة الاسلامية"(١).

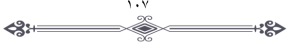
## ب بيت المال في عهد الرسول(ﷺ):

من المؤكد ان الدولة بحاجة الى نفقات كبيرة لسد حاجاتها المتعددة هذه النفقات تأتي من موارد عديدة ففي عهد الرسول(ﷺ) لم يكن هناك مواطنون لهم رواتب دائمة ومنظمة؛ لأن واردات الدولة كانت قليلة وانما يعطي الاجر حسب العمل الذي يقوم به كما في جباية الزكاة عندما تنهي الجباية يعطي الاجر كذلك في القتال تقسم الغنائم بينهم (٢).

هناك من يذكر أنه لم يكن بيت المال بشكله الواضح في عصر الرسول ( إلا أن هناك ملامح تؤكد لوجود بدايات لديوان بيت المال من خلال وجود وظائف قائمة تمثل بيت المال فإن الاموال العامة من أخماس الغنائم، والفيء، واموال الصدقات ،وما يجهز الجيش من سلاح وعتاد،و...غيرها كل ذلك كان يضبطه الكتاب ويضع في الخزن الا ان يأتي موعد أخراجه واستخدامه (٣).

كان هناك من يجمع الصدقات الخاصة بالثمار وهو" بلال مولى أبي بكر (٤) ... ثم وجه علي ابن ابي طالب (عليه السلام) الى اليمن ثم كتب اليه بموافاته بالموسم فوافاه (٥)، فبعث الرسول (صلى الله

<sup>(°)</sup> البلاذري، انساب الاشراف، ج١، ص٥٣١.



<sup>(&#</sup>x27;) منير حسن عبد القادر، مؤسسة بيت المال في صدر الاسلام، (۱ه-۱۳۲ه)، اطروحة دكتوراه منشورة، جامعة النجاح الوطني، فلسطين، ۲۰۰۷م، ص٤٨.

<sup>(</sup>ا عبد الكريم زيدان، أصول الدعوة، (

<sup>(</sup> $^{T}$ ) مجموعة من المؤلفين ،الموسوعة الفقهية، ج $^{A}$ ، ص $^{A}$ 5.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) يكنى أبا عبد الله وكان من مولدي السراة واسم امه حمامه ويقال انه اشتراه ابو بكر بمبلغ من المال ويقال انه اول من أذن وشهد بدراً وأحد والمشاهد كلها مع الرسول (صل الله عليه واله وسلم) ، ابن سعد، الطبقات، ج٧، ص ٢٧٠.

عليه واله وسلم) الى اهل نجران لكي يجمع صدقاتهم ويقدم عليه بجزيتهم (١) وبعث علي (عليه السلام) الى خالد بن الوليد (٢) ليقبض الخمس "(٣).

وبعث ابا عبيده بن الجراح<sup>(٤)</sup> الى البحرين ليأتي بجزيتها، قال: "وكان رسول الله(ﷺ) هو صالح أهل البحرين وامر عليهم العلاء بن الحضرمي<sup>(٥)</sup> فقدم ابو عبيدة البحرين|"<sup>(٦)</sup>.

فوجد بيت المال منذ غزوة بدر فالمال والغنائم التي حصل عليها الرسول (ﷺ) ذهب جزء منها للذين يستحقونها وما تبقى ويزود عن الحاجة يضع في بيت المال (٧).

"وهكذا جرى الامر في الغزوات التي تمت في عهد النبي كل مغنم يجيء ويذهب لحينه الى ان فرضت الزكاة وكثرت إبل الصدقة فكان لها مراح وكان لها دعاة يقومون عليها اما العروض من اموال ومتاع فكان الرسول() يقسمها لوقتها بين المسلمين في المسجد عند اجتماعهم للصلاة"(^).

(') الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٣، ص١٤٧.



<sup>(</sup>٢) هو من اشراف قريش في الجاهلية يلي أعنه الخيل وشهد مع مشكريهم حروب الاسلام الى صلح الحديبية واسلم قبل فتح مكة سنة ٨ ه فكانت له سلسلة من الاعمال، الزركلي، سير اعلام النبلاء، ج٢، ص٣٠٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) ابن خیاط، ابو عمرو خلیفه، ت۱٤۰ه، تاریخ خلیفة ابن خیاط، تح: أكرم ضیاء، ط۲، دار القلم، مؤسسة الرسالة، دمشق، بیروت، ۱۳۹۷ه، ص۹۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ابن الجراح بن هلال بن أهيب بن فيه بن الحارث بن عدنان القرشي الفهري، المكي احد السابقين الاولين تولى السقيفة في عهد ابي بكر يجتمع هو و النبي (صلى الله عليه واله وسلم) بالنسب وهو فهر شهد له الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) بالجنة وسماه امين الامة ومناقبه شهيرة جمة وغزا غزوات مشهودة، الذهبي، سيرة اعلام النبلاء، ج١، ص٥٠٠.

<sup>(°)</sup> وهو العلاء بن عبد الله بن عماد بن أكبر بن ربيعة بن مقنع بن حضرموت كان من حلفاء بني أمية ومن سادة المهاجرين واخوه ميمون المنسوب اليه بنو ميمون بأعلى مكة احتفرها قبل المبعث ولاة الرسول (ﷺ) البحرين ثم وليها لأبي بكر وعمر، الذهبي، سيرة اعلام النبلاء، ج١، ص٢٦٢-٢٦٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) البغدادي، ابو عبيد القاسم بن سلام، ت٢٢٤هـ، كتاب الاموال، تح: خليل محمد، د.ط، دار الفكر، بيروت، د.ت، ص ٤٤١ مسلم، صحيح مسلم، ج٤، ص٢٢٧٣.

مبد الكريم الخطيب، السياسة المالية في الاسلام، ص٥٢.  $\binom{\mathsf{V}}{\mathsf{I}}$ 

 $<sup>(^{\</sup>wedge})$  المرجع نفسه.

فبيت المال يصرف للمحتاج عندما لم يكن لديه أي الشخص المحتاج أحد من الاقارب الموسرين فبهذا الوقت يصرف له من بيت المال (خزينة الدولة)؛ لأنه من وظائف بيت المال في الاسلام ان يعمل على سد الحاجة للمحتاجين وينفق عليهم بقدر حاجتهم (١).

#### ٢ – الحسبة

# أ- تعريف الحسبة لغتة واصطلاحاً:

تعريف الحسبة لغة: الحسبه بالكسر الأجر (٢)، واسم من الأحتساب وحسن الحسبه أي حسن التدبير وتحسب توسد وأستخير وتعرف، وأحتسب عليه انكر، ومنه: المحتسب (٣) وهي حسابك الاجر على الله فالحسبه طلب الاجر (٤)، ففي طلب الاجر هناك حديث: "من صام رمضان أيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه". فالحسب العدد والمعدود، فالاحتساب من الحسب كالاعتداد من العدد وانما قيل لمن ينوي أن يعمل عمل لوجه الله احتسبه؛ لأن له حينئذ أن يعتد عمله والاحتساب في الاعمال الصالحة (٥).

أما تعريفها في الاصطلاح: هي الأمر بالمعروف اذا ظهر تركه والنهي عن المنكر اذا ظهر فعله (٦)، فيذكر الغزالي: "الحسبه عبارة عن المنع عن منكر لحق الله صيانة للممنوع عن مقارفة المنكر "(٧).

<sup>(</sup> $^{\vee}$ )اابو حامد محمد بن محمد، ت $^{\circ}$   $^{\circ}$ ه، أحياء علوم الدين، د.ط، دار المعرفة، بيروت، ج $^{\circ}$ ، ص $^{\circ}$ 7،



<sup>(&#</sup>x27;) الزحيلي، كتاب الفقه الاسلامي وأدلته، ج١٠، ص٧٣٧.

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{Y}})$  الزبيدي، تاج العروس، ج $\mathsf{Y}$ ، ص $\mathsf{Y}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) الفيروزآبادي،مجد الدين ابو طاهر محمد، ۱۷۲هه، القاموس المحيط، تح: مكتب تحقيق التراث، ط۸،مؤسسة الرساله، بيروت، د.ت، ج۱، ص ۷٤.

<sup>(</sup> أ) ابن منظور ، لسان العرب، ج١، ص٣١٣، ٣١٤، ٣١٥.

<sup>(°)</sup> ابن الاثير، مجد الدين ابو السعادات المبارك بن محمد، ت٦٠٦ه، النهاية في غريب الحديث والأثر، تح: طاهر أحمد الزاوي، الزاوي، محمود محمد، د.ط، المكتبة العلمية، بيروت، ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م، ج١، ص٣٨٢.

الماوردي، الاحكام السلطانية، ص  $^{1}$ 9.

يذكر ابن خلدون: "ان الحسبة وظيفة دينية من باب الامر بالمعروف والنهي عن المنكر"(١)، وكذلك هي "رقابة ادارية تنظم وتكون الدولة مسؤولة عنها عن طريق افراد مختصين على التصرفات التي تحدث لتحقيق ما جاء به الدين الاسلامي وفقاً لأحكام الشريعة الاسلامية من الامر بالمعروف والنهي عن المنكر"(٢).

#### ب- وإجبات المحتسب:

ان للمحتسب وظائف عديدة يقوم بها في المدينة لضمان تنفيذ والسير على ما هو معهود من عدم الغش والتلاعب، فإن اول وظيفة يقوم بها المحتسب هي الامر بالمعروف والنهي عن المنكر فالأمر بالمعروف يحث على كل ما امر به الشرع سواء قول أو فعل أو أعتقاد اما النهي عن المنكر فهو ان ينهي عن كل ما نهى عنه الشرع ايضاً بالقول والفعل والاعتقاد (٣).

وهو ايضاً يقوم بالتجوال في الاسواق منذ الصباح فيذهب لمحلات الخبز والجزارين والعديد من الاماكن المخصصة للأكل والشرب ويراقب السلع التي تعرض للبيع ودوره ليس مراقبة فقط وإنما القبض ومحاسبة كل من يخرج من القوانين الموضوعة ولم يكن وحده يسيطر على تلك الامور وانما كان له فئة من العيون تساعده (٤).

وهناك وظائف دينية يقوم بها المحتسب منها حث والزام الناس على صلاة الجماعة وكذلك صلاة الجمعة وصلاة العيد وايضاً الرقابة على المؤذنين ومنتهكي حرمة الصيام وشاربي الخمر وان يراقب ويتفقد المساجد للتأكد من نظافتها<sup>(٥)</sup>، وكان عليه ان يتجول في المناطق المنفردة للتأكد من حسن تصرفاتهم وكذلك مراقبة اماكن الكتاتيب والمحاكم واماكن الاطباء<sup>(١)</sup>.

<sup>(&#</sup>x27;)ابن خلدون، المقدمة، ج١، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) عبد العزيز محمد، نظام الحسبة في الاسلام دراسة مقارنة، رسالة ماجستير منشورة، المعهد العالي للقضاء، ١٣٩٣هـ، ص١٦.

<sup>(&</sup>quot;) سليمان الحقيل، الامر بالمعروف والنهي عن المنكر في ضوء كتاب الله، ط٤، ١٤١٧هـ-٩٩٦م، ص٢٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الشيزرى، عبد الرحمن بن نصر، نهاية الرتبة في طلب الحسبة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٣٦٥هـ - ١٩٤٦م، ص١٢٧ - ١٢٨.

<sup>(°)</sup> الشيزري، نهاية الرتبة، ص١٠٠.

<sup>( )</sup> الشيزري، نهاية الرتبه، ص ۸۰، ۸۳، ۸۹، ۱۰۲، ۱۰۳.

ذكر ابن خلدون: "اما الحسبة فهي وظيفة دينية من باب الامر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي هو فرض على القائم بأمور المسلمين ليعين لذلك من يراه أهلاً له فيتعين فرضه عليه ويتخذ الاعوان على ذلك ويبحث عن المنكرات ويعزر ويؤدب على قدرها ويحمل الناس على المصالح العامة في المدينة مثل المنع من المضايقة في الطرقات ومنع الحمالين وأهل السفن من الاكثار في الحمل والحكم على اهل المباني المتداعية للسقوط بهدمها وإزالة ما يتوقع من ضررها والضرب على أيدي المعلمين في المكاتب وغيرها ..."(١).

وهناك صفات يجب ان يتصف بها المحتسب منها:

ان يكون ذا فقه بأمور الدين وايضاً ان يكون على علم بطبقات مجتمعة ومقرب لهم وان يكون شخص يخاف الله في رعيته ذا نزاهه في عمله ايضاً ويجب ان يكون قوي الشخصية يتحمل أعباء هذه المهنة والوظيفة المهمة إضافة للحلم والاناة (٢).

## ت- الحسبة في عهد الرسول محمد (ﷺ):

جاء الرسول محمد (ﷺ) وقرأ على مسامع الناس ما أنزل عليه من ربه من الذكر الحكيم فقد جاء الرسول (ﷺ) ليأمر بالمعروف وينهي عن المنكر فكان هذا شعار دعوته منذ بداياتها فكل ما امر به سبحانه هو المعروف فعبادة ومعرفة الله سبحانه وتعالى هو أعظم معروف وان النهي عن المنكر الذي نهى عنه هو الشرك بالله وعبادة الاصنام والمخلوقات (۳).

فالحسبة هي وظيفة دينية يكون القائم عليها من يكون اهلاً لها فجاءت هذه الوظيفة نتيجة التوسع في الخلافة الاسلامية وضرورة وجود شخص يأمر بالمعروف وينهي عن المنكر فجاء قوله تعالى: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمْ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلَا لَكُنْ جَمَاعة منكم يدعون الى الاسلام وشرائعه التي جاء بها سبحانه وتعالى

<sup>(</sup> عمران، الآية: ١٠٤.



<sup>(&#</sup>x27;) المقدمة، ج١، ص٢٨١.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) الفاسي، خطة الحسبة في النظر والتطبيق والتدوين، ص  $^{2}$ 3.

<sup>(</sup> $^{7}$ ) الحوالي، سفر عبد الرحمن ،دروس للشيخ سفر الحوالي، جامع الكتب الاسلامية، مجلد  $^{7}$ ،  $^{9}$ -0.

ويأمرون الناس بأتباع محمد ( ودينه الذي جاء به من عند ربه وينهون عن الكفر بالله والتكذيب بمحمد بجهادهم بالأيدي والجوارح حتى ينقادوا لكم بالطاعة (١).

يذكر "ان رسول الله(ﷺ) مر على صبرة من الطعام (٢) فأدخل يده فيها فنالت اصابعه بلالاً، فقال: (أفلا جعلته فوق فقال: (يا صاحب الطعام ما هذا)، قال: أصابته السماء يا رسول الله، فقال: (أفلا جعلته فوق الطعام حتى يراه الناس: ثم قال: (من غشنا فليس منا)"(٣).

يذكر ابن ماجه (٤): ان رسول الله (ﷺ)قال لصاحب الطعام: "لعلك غششت، من غشنا فليس منا"(٥).

فوظيفة الحسبة وجدت منذ زمن الرسول(ﷺ) فهو كان يتولى بعض الاعمال التي تخص الحسبة فيمنع الناس من الغش والتلاعب بالأسعار والمكاييل والغش بالأطعمة (٦).

فهو أول من قام بهذه الوظيفة سواء من الناحية النظرية أو العملية فقد جاء بالحسبة بنفسه وولى صحابته أمر السوق فالحسبة قائمة على مر العصور فتقوى وتضعف في احيان مختلفة الا انه لم يخلي عصر من محتسبين سواء ولاة أو متطوعين (٧).

<sup>(&#</sup>x27;) الطبري، تفسير الطبري، ج $\vee$ ، ص(

<sup>(</sup>٢) بضم الصاد وأسكان الباء قال الأزهري الصبرة الكومة المجموعة من الطعام سميت صبرة الأفراغ بعضها على بعض، النووي، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج٢، ص١٠٩.

<sup>(&</sup>quot;) الترمذي، سنن الترمذي، ج٣، ص٥٩٨.

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه، ج۲، ص٧٤٩.

<sup>(°)</sup> مسلم، صحیح مسلم، ج۱، ص۹۹.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) عزام نديم نور الدين، ولاية الشرطة في النظام الاسلامي، قدمت هذه الرسالة استكمالاً لمتطلبات درجة الماجستير، كلية الشريعة، قسم الفقه والتشريع، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م، ص٢٣.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) المزيني، نادر بن حمد بن ناصر، شرط العدالة في ولايات القضاء، الحسبة، المظالم، ط١، الرياض، ١٤١٤ه، ص١٦٠.

فوضع الرسول عليه الصلاة والسلام سعيد بن العاص<sup>(۱)</sup> بعد فتح مكة على سوق مكة واستعمل عمر على سوق المدينة (۲).

فإن اهتمام الرسول ( وأصحابه (ص الله عنهم) بهكذا وظائف وغيرها جاء من منطلق ان الاسلام لم يكن فقط عبادة الا انه بعث لحل الامور الدنيوية من ضمنها المعاملات التجارية وما يحدث فيها من غبن وغش وتلاعب وكذلك مسألة الربا ومسألة المكاييل والاوزان وغيرها من الامور الدنيوية الكثيرة التي تخص حياة الفرد في المجتمع (٢).

والدليل ان الرسول( كان هو بنفسه يقوم بتلك الوظيفة فكان يدعو الناس الى عبادة الله سبحانه وتعالى بعد ان رأهم يعبدون الاصنام والاوثان التي لا تفقهه شيء ونهاهم عن أكل الربا الذي يعود عليهم بمنفعة دنيوية الا انه عذابه كبير عند الله وكذلك نهاهم عن بيع الملامسة والمنابذة وبيع حبل الحبلة وبيع الحاضر للباد وبيع الطعام قبل قبضه وغيرها (٤).

# خامساً: اهم الوظائف أو الخدمات أو التنظيمات التي قام بها الرسول(ﷺ) في المدينة المنورة:

لم تقتصر أجراءات الرسول(ﷺ)التي اتخذها في مكة وانما كان ليثرب ايضاً نصيب من تنظيمات الرسول(ﷺ) لكون مكة ويثرب اهم مركزين تجاريين في الحجاز: فيثرب تعني: الثرب:

<sup>(1)</sup> عبد العزيز بن محمد مرشد، نظام الحسبة في الاسلام، ص١٧.



۱۳

<sup>(&#</sup>x27;) هو سعيد بن العاص بن أبي أحيحه بن أميه بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصي قتل أبوه يوم بدر مشركاً وخلف سعيد طفلاً كان أميراً شريفاً جواداً ممدحاً حليما وقوراً ذا حزم وعقل يصلح للخلافة تولى خلافة الكوفة في زمن عثمان فأضر بأهلها، الذهبي، سيرة اعلام النبلاء، ج٤، ص٤٤٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الكناني، محمد عبد الحي بن عبد الكبير، ت١٣٨٢هـ، التراتيب الادارية والعمالات والصناعات والمتاجر والحالة العلمية التي كانت على عهد تأسيس المدينة الاسلامية في المدينة المنورة العلمية، تح: عبد الله الخالدي، ط٢، دار الارقم، بيروت، د.ت، ج١، ص ٢٤١؛ الحلبي، ابو الفرج نور الدين ابن برهان، ت٤٠١هـ، الميسرة الحلبية انساب العيون في سيرة الامين المأمون، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٧هـ، ج٣، ص ٤٥١.

<sup>(</sup> $^{r}$ ) الفاسي، خطة الحسبة في النظرة والتطبيق والتدوين،  $^{r}$ 

الثرب، شحم رقيق يغشى الكرش والامعاء، والجمع ثروب والثرب: الشحم المبسوط على الامعاء والمصارين وشاة ثرباء، أي عظيمة الثرب<sup>(۱)</sup>.

وقيل الثرب من التثريب الذي هو التوبيخ والملامة (٢) ولها تسعة وعشرون اسماً (٣) كان ليثرب مكانة مهمة عند ظهور الاسلام حتى أنها ذكرت في القرآن: ﴿وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا ﴿ ٤)، وإذا قال البعض يا اهل يثرب ان مدينة رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) لا مكان لكم تقومون فيه فأرجعوا الى منازلكم فهو أمر بالهروب من عسكر الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) والفرار منه (٥).

فقيل انها سميت يثرب نسبة الى يثرب بن قانيه بن مهلائيل بن ارم بن عبيل بن عوض فهو اول من سكنها فعندما نزلها الرسول(ﷺ) سماها طيبة وطابة كراهية للتثريب وسميت مدينة الرسول(ﷺ) لنزوله بها<sup>(۱)</sup>.

سكن المدينة جاليات عديدة من اليهود والمعينين والسبئيين (١) وذكرت في القرآن الكريم باسم المدينة: ﴿وَمِمَّنْ حَوْلَكُمْ مِنْ الأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ لَعْلَمُهُمْ سَنُعَذّبُهُمْ مَرَّتَيْن ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابِ عَظِيمٍ (١).

يخبر الله سبحانه وتعالى الرسول الكريم( الله الكريم الله المدينة منافقون مردوا على النفاق أي مستمرون عليه فهو سبحانه يعرفهم وقيل عن العذاب مرتين أي بالقتل والسبى، وفي رواية بالجوع وعذاب القبر وقيل عذاب الدنيا وعذاب القبر

<sup>(^)</sup> سورة التوبة، الآية: ١٠١.



<sup>(&#</sup>x27;) ابن منظور ، لسان العرب، ج ١ ، ص ٢٣٤.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) النووي، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج $^{9}$ ، ص $^{10}$ 0.

 $<sup>\</sup>binom{7}{}$  الحموي، معجم البلدان، ج $^{\circ}$ ، ص $^{\circ}$ ۸۳.

<sup>(1)</sup> سورة الاحزاب، الآية: ١٣.

<sup>(°)</sup> الطبري، تفسير الطبري، ج٢٠، ص٢٢٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢</sup>) الحموي، معجم البلدان، ج٥، ص ٤٣٠؛ السهيلي، الروض الانقى، ج٤، ص ١٧٣؛ البكري، معجم ما استعجم، ج٤، ص ١٣٨٩.

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  جواد علي، المفصل، ج $^{\vee}$ ، ص $^{\vee}$ 

ثم يردون الى عذاب النار<sup>(۱)</sup>، فعندما يقال المدينة غير مضافة ولا منسوبة علم انها مدينة الرسول<sup>(۲)</sup>.

تقع المدينة على بعد ٥٠٠ كم الى الشمال من مكة في أرض كثيرة المياه والشجر وأقرب جبل لها هو جبل أحد وبها لعديد من الحرات والآبار والعيون ذات مناخ يشبه مناخ مكة ومناخها ذو حرارة شديدة وبارد في الشتاء أمطار في أوقات قصيرة ففي بعض الاحيان تحدث سيول<sup>(٣)</sup>.

انتقل لها الرسول(ه) واصحابه بعد الاضطهاد الذي تعرضو له من قبل مشركي مكة فلم يعد أمامهم الا الهجرة الى المدينة للنجاة بأنفسهم وبالدعوة الاسلامية الا أن خروجهم لم يكن خروج سهل فتعرضوا لعقبات عديدة (٤)، فكانت الهجرة تتابعيه بعد بيعة العقبة الاولى وخروج مصعب بن عمير (٥) الى المدينة لتعليم القرآن للناس (٦).

فأصبحت المدينة المنورة ذات شهره عظيمه لوجود المسجد النبوي بها وقبره صلواته الله وسلامه عليه وإقامة الدولة الاسلامية بها وهي أول دولة اسلامية في العالم ومن هذه المكانة المهمة قال فيها الرسول(ﷺ): "ان الايمان ليأزر الى المدينة كما تأرز الحية الى جحرها لا يصبر أحد على لاوائها وشدتها الا كنت له شفيعا او شهيدا يوم القيامة"(۱)،اي ان الدين الاسلامي سيعود الى المدينة كما ترجع الحيه الى مكانها بعد ان تخرج.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) الجزائري، المدينة المنورة النبوية فضلهان فضل ساكنيها، زيارتها، ص $^{\vee}$ .



<sup>(&#</sup>x27;) ابن کثیر ، تفسیر ابن کثیر ، ج3 ، ص1۷۸ - 1۸0.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) البکري، معجم ما استعجم، ج٤، ص ١٢٠١.

<sup>(&</sup>quot;) ياسين غضبان، مدينة يثرب قبل الاسلام، ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، ٩٩٣م، ص٢٧-٣٣.

<sup>( ً)</sup> الوكيل، محمد السيد، المدينة المنورة عاصمة الاسلام الاولى، ط١، دار المجتمع، جدة، ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م، ص٨.

<sup>(°)</sup> هو مصعب بن عمير بن هاشم بن عبد مناف بن عبد الدار بن قصي امه خناس بنت مالك أسلم يوم الفتح وسكن الشام وتوفي في خلافة عثمان بن عفان وقيل ذهبت عينه يوم اليرموك ومات في زمن معاوية قتل ولد بعد مولد النبي (صلى الله عليه واله وسلم) بأربع عشرة سنة او اكثر بقليل، الجابري، عدنان بن سليمان بن مسعد، سيرة الصحابي الجليل مصعب بن عمير، مراجعة وتدقيق: عبد الحق بن حمادي، ط١، دار الاوراق الثقافية، جدة، ١٤٣٥هـ، ص١١.

<sup>(</sup>١) العلي، صالح احمد، دولة الرسول ( في المدينة، شركة المطبوعات، د.ط، د.م، د.ت، ص٨٣.

لم يتمتع اهل المدينة قبل ان يهاجر لها الرسول(ﷺ) بسلطة مركزية وانها لم تشهد ظهور دولة مدنية رغم لديها ما يؤهلها لذلك من اقليم وشعب وسيادة لذا ان نشوء هذه المدينة ارتبط بهجرة الرسول(ﷺ) لها بعد ان عرفت باسم مدينة الرسول(ﷺ) (۱) فتطلبت الاحوال في المدينة الكثير من المسؤوليات من قبل الرسول(ﷺ) وعليه ان يضع نظاماً سياسياً اجتماعياً واقتصادياً ليضع حداً للخلافات التي تحدث ما بين القبائل فكان جل اهتمامه بعد تثبت معالم الدين الاسلامي ان يصب أهتمامه لتنظيم المجتمع المدني ليكون نموذجاً للرسالة الاسلامية (۱).

#### اهم التنظيمات نذكر:

1 – المسجد النبوي: هو المسجد الذي يقع وسط المدينة المنورة بناه الرسول ( منذ ان قدم الى المدينة ( ")، "فكان الرسول ( المسجد والعدة والمنعة، قال: خلو سبيلها فإنها مأموره، أي ناقته ( أن فكان يا رسول الله اقم عندنا في العدد والعدة والمنعة، قال: خلو سبيلها فإنها مأموره، أي ناقته ( أن فكان فكان صلواته وسلامه عليه لم يختر ان ينزل عند أحدى العشائر على غيرها لكي يكون في موقف الحياد فإنه يعامل الجميع بالمساواة وعدم تفضيل احد

على احد<sup>(٥)</sup> فكان اختيار مكان المسجد في المكان الذي بركت فيه الناقة وكان المكان لغلامين يتيمين اشتراه الرسول(ﷺ) منهم<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، ج۱، ص٤٩٦.



<sup>(&#</sup>x27;) الملاح، الوسيط، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٢) العيساوي، محمد احمد هربود، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ط١، دار أمجد، تكريت، ٢٠١٩م، ص٢٣٠.

<sup>(&</sup>quot;) مجموعة من المؤلفين، كتاب الموسوعة الموجزة في التاريخ الاسلامي، ج١٦، ص٦٢.

<sup>(</sup> على السيرة، ج١، ص٤٩٤.

<sup>(°)</sup> الملاح، الوسيط، ص١٧١.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) ابن هشام، السيرة، ج۱، ص٤٩٥؛ ابو شهبه، محمد بن محمد بن سويلم، ت٤٠٢هـ، السيرة النبوية على ضوء القرآن والسنة، والسنة، ط٨، دار القلم، دمشق، ١٤٢٧هـ، ج٢، ص٣٠.

يذكر الملاح<sup>(۱)</sup>:" انه تم بناء المسجد بمادة اللبن وقد وجهت القبلة الى بيت المقدس؛ لأن المسلمين كانوا لا يزالون يتوجهون في صلاتهم اليها وجعل الرسول (ﷺ) الى جانب المسجد مساكن لزوجاته، وكذلك جعل الرسول (ﷺ) مساكنه متصلة بالمسجد حيث يخرج من بيته مباشرة اليه فكان الغرض من المسجد هو غرض ديني لأداء الصلاة وسياسي لأيجاد رابطة للجماعة الاسلامية"<sup>(۲)</sup> فكان الرسول (ﷺ) في منزل ابي ايوب قبل ان تم الانتهاء من بناء المسجد بمدة سبع اشهر وبعد ذلك بعث لأهل بيته ليأتوا<sup>(۳)</sup> وبهذا جمع اهل بيته لكي يتفرغ، لأاداره شؤون المسلمين من خلال مكانه الجديد الذي استقر به في مسجد المدينة (٤).

يذكر العيساوي: ان الرسول(ﷺ) اتخذ المسجد مقر لاجتماعاته فأصبح المسجد مركز للحكومة ومكان التشاور في الشؤون العامة والمكان الذي بعث فيه السرايا والبعوث ويستقبل وفود القبائل وكان المكان لتعليم المسلمين وابنائهم تعاليم الاسلام أي هو المكان الاول للبناء الاجتماعي والديني إضافة الى تداولهم امور الدين والقضاء والبيع والشراء وإقامة مختلف المناسبات (٥)، فكان للمسجد فضل في التعلم وتعليم الناس يذكر: "من جاء مسجدي هذا لم يأته إلا لخير يتعلمه أو يعلمه فهو بمنزلة المجاهد في سبيل الله، ومن جاء لغير ذلك فهو بمنزلة الرجل ينظر الى متاع غيره" فيعد التعلم نوع من الجهاد كما جاء في قوله تعالى: {فَلَوْلا نَفَر مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفةٌ غيره" فيعد التعلم نوع من الجهاد كما جاء في قوله تعالى: {فَلَوْلا نَفَر مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفةً

<sup>(&#</sup>x27;) الوسيط، ص١٧٢.

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه، ص۱۷۲

<sup>(</sup>۲) ابن سعد، الطبقات، ج۱، ص۱۸۳.

<sup>(3)</sup> الملاح، الوسيط، ص١٧٣.

<sup>(°)</sup> التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص $^\circ$ 1.

#### ٢ - المؤاخاة:

لغةً: آخى فلانا مؤاخاة واخاء اتخذه أخا وبينهما جعلهما كالأخوين وقرن بينهما وفي خلاف أخيه اصطنع عنده معروفا<sup>(۱)</sup>.

وفي الاصطلاح: الاخوة في الدين الاسلامي أعلى رباط أجتماعي ذلك ان الاخوة في الدين ناتجه عن الايمان العميق به بحيث يخضع لأوامر ربه دون سواه ومن ثم تكون هناك عاطفة قوية موحدة تجمع المسلمين جميعاً <sup>(٢)</sup>.

آخي الرسول(ﷺ) بعد ان جاء الى المدينة بين المهاجرين والانصار لكي يذهب عنهم وحشة الغربة ويستأنسوا من مفارقة الاهل والعشيرة ويشد بعضهم آزر بعض (٢) وبعد ان استقر الرسول (ﷺ)في المدينة انتقل المهاجرين من مكان أقامتهم الاولى في قباء وانتشروا في المدينة فتنافس الانصار في إستضافة المهاجرين يذكر الواقدي(٤): "ان رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) لما تحول من بني عمرو بن عوف الى المدينة تحول اصحابه من المهاجرين، فتنافست فيهم الانصار أن ينزلوا عليهم حتى اقترحوا فيهم بالدرهمان، فما نزل احد منهم على احد الا بقرعة سهم".

وعمل الرسول(ﷺ) على توزيع اراضي للمهاجرين تكون دائمية لهم يذكر: ان الرسول(ﷺ) خط لأصحابه في كل أرض ليست لأحد وفيما وهبت له الانصار من خططها<sup>(٥)</sup>.

ان موقف الانصار قد اثر كثيراً في نفوس المهاجرين وعبروا عن شكرهم وامتنانهم وتقديرهم لهذا العرفان قال المهاجرين: "يا رسول الله ما رأينا مثل قوم قد منا عليهم أحسن مواساة في قليل ولا

<sup>(°)</sup> البلاذري، انساب الاشراف، ج١، ص٢٧٠.



114

<sup>(&#</sup>x27;) مجموعة من المؤلفين، المعجم الوسيط، دار الدعوة، الاسكندرية، د.م،د.ت، ج١، ص٩.

<sup>( ٔ )</sup> مجموعة من المؤلفين، موسوعة المفاهيم الاسلامية العامة، مصر ، د.ت، ج١، ص٦٣٢.

<sup>(&</sup>quot;) سعيد حوى، ت ١٤٠٩هـ، الاساس في السنة وفقها – السيرة النبوية، ط٣، دار السلام، مصر، ١٦١هـ-١٩٩٠م، ج١،

<sup>(</sup>٤) المغازي والسير، ج١، ص٣٧٨.

أحسن بذلا من كثير، كفونا المؤونة واشركونا في المهنأ حتى لقد خشينا ان يذهبوا بالأجر كله قال: الا ما اثنيتم عليهم ودعوتهم لهم"(١).

## ٣- اعلان وثيقة المدينة (الصحيفة):

ان اعلان الصحيفة كان من أهم وأعظم الاجراءات الادارية التي قام بها الرسول (صلى الله عليه واله وسلم بعد ان هاجر الى المدينة حيث كتب دستور المدينة الذي له دور في تنظيم العلاقات بين السكان فهذا الدستور يعد الخطوة الاساسية المهمة في إقامة حكومة المدينة (٢).

فهذه المعاهدة الوثيقة تمت بين الرسول (ﷺ) وبين المهاجرين والانصار واليهود ذكر إن رسول الله (ﷺ) كتب كتابا بين المهاجرين والانصار، وادع فيه اليهود وعاهدهم واقرهم على دينهم واموالهم وشرط لهم واشترط عليهم<sup>(٣)</sup>.

مما نراه في هذه الصحيفة انها لم تكن معاهدة فالمعروف ان المعاهدة تتم بين طرفين الا اننا نلاحظ هنا ان هذه المعاهدة من طرف الرسول(ﷺ) فقط مما يؤكد ذلك ما قاله الرسول(ﷺ) بسم الله الرحمن الرحيم، هذا كتاب من محمد النبي (ﷺ) بين المؤمنين والمسلمين من قريش ويثرب ومن تبعهم فلحق بهم، وجاهد معهم، أنهم أمة واحدة من دون الناس<sup>(٤)</sup>.

اما تاريخ اعلان هذه الصحيفة فكان موضع اختلاف بين الباحثين يذكر الملاح<sup>(٥)</sup>: انها قد كتبت في الشهر الخامس من وصول الرسول(ﷺ) الى المدينة.

119

<sup>(&#</sup>x27;) ابن سيد الناس، محمد بن محمد بن محمد بن احمد، ت٧٣٤هـ، عيون الاثر في فنون المغازي والشمائل والسير ، تعليق: ابراهیم محمد، ط۱، دار القلم، بیروت، ۱٤۱۶هـ-۱۹۹۳م، ج۱، ص۲۳۱.

<sup>(</sup>١) الكرمي، الادارة في عصر الرسول (صل الله عليه واله وسلم) ، ص٨٠.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، ج١، ص٥٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) الملاح، الوسيط، ص١٧٩.

وذكر البعض انها كتبت قبل معركة بدر دون معرفة التاريخ الذي كتبت فيه بدقة (۱)، وذكر انها كتبت بعد معركة بدر (۲).

فكانت هذه المعاهدة تقع مسؤوليتها على الرسول في تطبيقها على كل من في المدينة فأشار القرآن الى المعاهدات التي عقدت وخاصة مع اليهود فيذكر سبحانه: ﴿أُوَكُلَّمَا عَاهَدُوا عَهْداً نَبَذَهُ وَرِيقٌ مِنْهُمْ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾(٦)، فكان اليهود من بني اسرائيل كلما عاهدوا عهد نبذه فريق منهم بل اكثر هؤلاء الذين عاهدوا الله عهداً واتقوى لا يؤمنون (٤).

#### اهم ما جاءت به الصحيفة:

قدمت الصحيفة صورة للتنظيم الذي وضعه الرسول(ﷺ) لتنظيم اوضاع الدولة المدنية في المراحل المبكرة في جوانب عديدة فكانت فكرة ايجاد أمه واحدة من دون الناس المحور الاساسي الذي دارت حوله مختلف الاحكام<sup>(٥)</sup>.

وجاء في الدستور: ان يهود بني عوف أمه مع المؤمنين لليهود دينهم، وللمسلمين ومنهم مواليهم وأنفسهم، الا من ظلم وأثم فإنه لا يوتغ الا نفسه واهل بيته (٢)، فالأمة التي نشأت في المدينة هي كيان سياسي يختلف عن القبيلة التي تقوم على رابطة الدم والنسب (٧)، فالأمة الجديدة هي الامة التي ارتضت ان تعيش في اطار النظام الاسلامي وتحت قيادة النبي (ﷺ) سواء آمنوا بالرسالة الاسلامية أم لا فكانت هذه الصحيفة هي الاطار السياسي المفتوح الذي أنظم اليه الكثير من

<sup>(</sup>٧) العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص٣٠.



<sup>(</sup>۱) يوليوس قلهوزن، تاريخ الدولة العربية من ظهور الاسلام الى نهاية الدولة الاموية، تعليق: محمد عبد الهادي، ترجمة: حسين مؤنس، ط۲، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٦٨م، ص ١١.

<sup>(</sup>٢) الملاح، الوسيط، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تفسير الطبري، ج٢، ص٤٠٠، ٤٠١، ٤٠٢.

<sup>(</sup>٥) الملاح، الوسيط، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٦) ابن هشام، السيرة، ج١، ص٥٠٣.

الجماعات فتحولت الدولة من دولة تضم معظم القبائل لتسع الى العديد من القبائل فتصبح في العهد الراشدي دولة عالمية تضم شعوب وقبائل عديدة (١)، وجاء في الصحيفة ايضاً ان افراد الامة متساوون في حق منح الجوار لأن "ذمة الله واحدة يجير عليهم ادناهم"(٢)، الا ان الصحيفة قيدت هذا الحق بالنسبة للمشركين "وانه لا يجير مشرك مالاً لقريش ولا نفسا، ولا يجير دونه على مؤمن"<sup>(٣)</sup>.

وكذلك جاء في الصحيفة ان التعامل مع اليهود وكان يتم حسب الجماعات التي تتكون منها الامة فإن الصحيفة لم تشر اليهم حسب انتماءاتهم القبلية الخاصة انما اشارت اليهم حسب انتمائهم لبطون الاوس والخزرج<sup>(٤)</sup>.

نرى من الوثيقة كيف كان الرسول(ﷺ) الزعيم القوي الذي فرض نفسه وآرائه كحاكم اعلى في المدينة وبرز كزعيم سياسي ومرجع لكل من في المدينة $(^{\circ})$ .

وكذلك وضع الرسول(ﷺ) النظم الادارية والمالية والسياسية والعسكرية والاجتماعية مراعياً فيها روح الاسلام والظروف المحيطة به<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) الملاح، الوسيط، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، ج١، ص٥٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص٥٠٢.

<sup>(</sup>٤) الملاح، الوسيط، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٥) ارنولد، الدعوة الى الاسلام، ص٥٥.

<sup>(</sup>٦) العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص٣٠.

# الفصل الثالث

دور الخلفاء الراشدين في أرساء وتقديم أفضل الخدمات التي ثبتها الرسول

المبحث الاول

الخليفة الاول ابو بكر ابن ابي قحافة :(١١-١٣هـ/٦٣٢-١٣٤م)

المبحث الثانى

الخليفة الثاني عمر بن الخطاب : (١٣-٦٣٤/٩٢٣-١٤٤م)

المبحث الثالث

الخليفة الثالث عثمان بن عفان: (٢٣-٣٥هـ) (٦٤٤-٢٥٦م)

المبحث الرابع

الخليفة الرابع الامام علي بن ابي طالب راسي الدوم-١٥٦/٥٢٠-٢٦٦م)

#### مسألة الخلافة :

فالخلافة هي خلافة النبي (ﷺ) تفوض اليه الامور كافة ليدير بها المجتمع بما هو صالح فإن اختيار الخليفة لتحمل مسؤوليات كبيرة يجب ان يراعي فيها توفر الصفات والشروط الكاملة بما يضمن صالح الامة الاسلامية فيقال خلفه جاء بعده (١).

كما جاء في قوله تعالى: (اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي)<sup>(٢)</sup> هذه الآية حين قال موسى لأخيه هارون بأنه يريد المضي المناجاة والمغيب فيها لأخيه هارون كن خليفتي فدل على النيابه<sup>(٣)</sup>.

كما جاء مصطلح الخلافة في الآية: (وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَتَهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمْ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي اسْتَخْلَفَ النَّذِي مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمْ النَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي اسْتَخْلَفَ اللَّهُ الْفَاسِقُونَ) (٤)، وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات واطاعوا الله ورسوله ليورثهم الله أرض المشركين من العرب والعجم كما فعل قبلهم ذلك بني اسرائيل وليوطئن لهم دينهم وملتهم وليغير حالهم من الخوف الى الامن ليطيعوني ولا يشركون بي ومن كفر بعد ذلك فهو عاص لأمر الله (٥).

وكذلك قوله تعالى: (وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلْفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُوراً وَتَتْجِتُونَ الْجَبَالَ بُيُوتاً فَاذْكُرُوا آلاءَ اللَّهِ وَلا تَعْتَوْا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ)(٦).



۲ ۶

<sup>(&#</sup>x27;) الغبراوي، فتحية عبد الفتاح، تاريخ النظم والحضارة الاسلامية، ط١، دار المسيرة ، الاردن ٢٠١٢م، ١٤٣٣هـ، ص٥١-٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف، الآية: ١٤٢.

<sup>(&</sup>quot;) القرطبي، تفسير القرطبي، ج٧، ص٢٧٧.

<sup>( ً )</sup> سورة النور ، الآية: ٥٥.

<sup>(°)</sup> الطبري، تفسير الطبري، ج١٩، ص٢٠٨.

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف، الآية: ٧٤.

ففي قول صالح لقومه واعظاً لهم واذكروا ايها القوم نعمة الله عليكم تخلفون عاداً في الارض بعد هلاكها، وانزلكم في الارض وجعل لكم سكن وأزواج وتتقبون الصخر للعيش فيه واذكروا نعم الله عليكم ولا تكونوا كافرين مفسدين في الارض (١).

والخلافة مرادف للإمامة فهي (خلافة النبي (صلى الله عبه واله وسلم) في امور الدين والدنيا وعقدها لمن يقوم بها في الامة واجب بالأجماع وان شد عنهم الاصم) (٢) أي ان الخليفة يجمع بين يديه السلطة الدينية والسياسية فالسلطة الدينية باعتباره امام المسلمين في الصلاة ويحكم بالعدل وفق الشريعة الاسلامية وحماية الدين والدنيوية التي تشمل مصالح المسلمين من حماية دار الاسلام وتحصين الثغور والاهتمام بها وجباية الصدقات والفيء واختيار الولاء فالخليفة قائد ديني فرض له الطاعة الكاملة من قبل جميع المسلمين (٢).

فسار الخلفاء الراشدين على المبادئ التي وضع اصولها الرسول الكريم (صلى الله عليه والله وسلم)في بناء الدولة الاسلامية فتعد مرحلة الخلفاء الراشدين هي المرحلة الميدانية التطبيقية للتشريعات الاسلامية في كافة المجالات فكان هناك نظام إداري قوي ومنظم تحت اشراف الخليفة (٤).

والسلطات التي وضعت للرسول الكريم (صنى الله عليه والله وسلم) من قبل الله سبحانه وتعالى لم تكن مسموح ان تضع في شخص آخر؛ لأنه بصفته هو رسول الله (صل الله عليه والله وسلم) الذي أنزل اليه الوحي فليس لأحد ان يدعي النبوة سواه في حياته أو بعد موته كما جاء في القرآن: (مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ)(٥)، أي ما كان أيها الناس محمد أبا زيد بن حارثة ولا أب أي احد من



<sup>(&#</sup>x27;) الطبري، تفسير الطبري، ج11، ص050-051.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص $^{\circ}$ .

<sup>(&</sup>quot;) نخبة من أعضاء هيئة التدريس بجامعة الازهر ، دراسات في السيرة النبوية المطهرة وتاريخ الخلفاء الراشدين ، ط١، القاهرة، ٢٠١٨-

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) البياتي، عبد الجبار ستار، التنظيم الاداري للولايات في عصر الراشدين (عمر بن الخطاب) انموذجاً، جامعة بغداد ،كلية الآداب، مجلة مداد الآداب، العدد الرابع، ص٣١٦–٣١٨.

<sup>(°)</sup> سورة الاحزاب، الآية: ٤٠.

رجالكم الذين لم يكن محمد (صل الله عليه واله وسلم) ابوه فيحرم عليه نكاح زوجته بعد فراقه اياها ولكنه رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) وخاتم النبيين (١).

فبوفاة الرسول (صنى الله عليه واله وسلم) انتهت النبوة؛ لكونه خاتم الانبياء وان النبوة لا تورث (٢) فكان على الأمة الاسلامية ان تسير بنفس هداة الرسول (صل الله عليه واله وسلم) وبنفس التطبيق؛ لأن الرسول (صل الله عليه واله وسلم) وضع الأسس والمعايير التي سوف تتبع من قبل الخلفاء بعده .

## المبحث الاول

# الخليفة الاول: ابو بكر ابن ابي قحافة: (١١-١٣ه/٦٣٢-٦٣٤م)

# اولاً : سيرته

هو عبدالله بن أبي قحافة عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مره بن كعب بن لؤي بن غالب القرشي التيمي يلتقي مع رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) في مرة (٢).

ولد ابو بكر في مكة بعد عام الفيل بعامين وعدة أشهر، ابوه عثمان وأمه سلمى بنت صخر بن عمرو بن عامر بن كعب بن مرة وكنيتها أم الخير<sup>(٤)</sup>.

لقبه عتيقاً لعتقه من النار وقيل لحسن وجهه وقيل سمي عتيقاً؛ لأنه لم يكن في نسبه شيء يعاب به وكان اجماع الامة على تسميته صديقاً فقال: الامام علي (عليه السلام): "ان تسمية الصديق جاءت لتصديقه الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) ولازم الصدق فلم تقع منه هفوات وكذبه في حال من الاحوال (٥)، كان ابو بكر بكر تاجر يعمل في التجارة ، وفي بعض المرات لا يسافر

<sup>(&#</sup>x27;) الطبري، تفسير الطبري، ج٢٠، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>۲) الملاح، الوسيط، ص۳۰۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين، ت ٩١١ه، تاريخ الخلفاء، تح: حمدي الدمرداش، ط١، مكتبة نزار مصطفى الباز، ٢٥هـ-٢٠٠٤م، ص٢٦.

<sup>(\*)</sup> طقوش، تاريخ الخلفاء الراشدين الفتوحات والانجازات السياسية ، ط١، دار النفائس ، الاردن،١٢٤ه- ٢٠٠٣م، ص١٥٠.

<sup>(°)</sup> محمد رضا، كتاب ابو بكر الصديق اول الخلفاء الراشدين، ط٢، دار احياء الكتب العربية، القاهرة، ١٣٦٩هـ-١٩٥٠م، ص١٣٠.

وسافر في تجارة الى بلاد الشام والتجارة عند القريشين اشرف مكاسب قريش وتوجه اهل الاموال للتجارة ، وكان لأبي بكر مكانه عظيمة عند القرشيين محبوب وخبير بأنساب العرب فهو من اوائل الرجال الذين آمنوا برسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) (١).

وهو الرجل الذي خلف رسول الله (صنى الله عليه واله وسلم) في قيادة المسلمين فيجب ان يكون الخليفة صورة صادقة عن رسول الله (صنى الله عليه واله وسلم) وقريب جداً منه ليملأ الفراغ الكبير الذي تركه الرسول (صل الله عليه واله وسلم) فالخلافة هي استمرار لما تركه الرسول (صل الله عليه واله وسلم) (٢) فهو الرجل الذي اختير ليكون: (تَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ)(٢)، هو ثاني اثنين يعني أحد الاثنين الرسول الكريم (صنى الله عليه واله وسلم) وابو بكر في الغار (٤).

وصفه النبي (صنى الله عليه واله وسنم): أنه أمن الناس عليه في نفسه وماله وأنه أحب الرجال اليه وأنه ارحم امته بأمته وشبهه بإبراهيم وعيسى وامر بسد الابواب الشارعة في المسجد إلا باب ابي بكر (٥).

يذكر علي غنام<sup>(1)</sup>: انه بمجرد ما تأكد الصحابة من وفاة الرسول (صنى الله عليه واله وسلم)عندما أعلن ابي بكر عن ذلك بقوله: من كان يعبد محمداً فإن محمداً قد مات ومن كان يعبد الله فإن الله حي لا يموت ، فهو نبههم الى من سوف يتولى امرهم بقوله: رجل يلي امركم ويصلي بكم ويقاتل عدوكم، فقالوا: صدقت غداً ننصب اميراً.

<sup>(&#</sup>x27;) الحنبلي، محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الله، ابو بكر الصديق افضل الصحابة وأحقهم بالخلافة، ص١٤,١٥، ١٨.

<sup>(</sup>۲) عبد الستار الشيخ، ابو بكر الصديق خليفة رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) ، ط۱، دار القلم، دمشق، ۲۳۲هه-۲۰۱۱م، ص ۱۰.

<sup>(&</sup>quot;) سورة التوبة، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>١) الطبري، تفسير الطبري، ج١٤، ص٢٥٧-٢٥٨.

<sup>(°)</sup> عبد الستار الشيخ، ابو بكر الصديق خليفة رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) ، ص١٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) اختيار الخلفاء في العصر الراشدين (دراسة تحليلية نقدية للروايات التاريخية)، أطروحة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه، جامعة بانته، الجزائر، ١٤٣٩هـ-١٤٤٩م، ٢٠١٩م، ص٥٣٠.

فسارعوا الى الاجتماع في سقيفة بني ساعده (۱)، ليتخذوا لهم خليفة أو إمام وهذا الاسراع لاتخاذ الخليفة جاء من منطلق وقول الرسول (صنى الله عليه واله وسلم): "من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية "(۲) فخشي الصحابة ان يبقوا ليله دون إمام.

فلما مات الرسول (صنى الله عليه واله وسلم) ارتدت جماعه من العرب (٢). ويذكر العيساوي (٤): إن ابو بكر الصديق كان حكيما حازما اتخذ من كتاب الله مرشداً ومن الرسول (صل الله عليه واله وسلم) دليلاً ومن السنة النبوية المطهرة قائداً فسارت الاعمال الادارية على أحسن سبيل واقوم نهج.

قال حسان بن ثابت في أبي بكر الصديق(٥):

فأذكر أخاك ابا بكر بما فعلا بعد النبي، وأوفاها بما حملا وأول الناس منهم صدق الرسلا إذا تـــذكرت شــجوا مــن أخــي ثقــه خيــر البريــة أتقاهـا وأعــدلها الثاني التالي المحمود مشهده

## ثانياً /الأعمال التي قام بها ابو بكر:

#### ١ - القضاء على حركات الردة:

والردة لغة: ردة عن الامر أي صرفه عنه والردة بالكسر مصدر قولك ردة يرده رداً وردة وهو الاسم من الارتداد<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن منظور ، لسان العرب، ج٣، ص١٧٣.



<sup>(&#</sup>x27;) وهي ظله بالمدينة كانوا يجلسون تحتها بويع فيها ابو بكر الصديق من قبل الانصار الذين اضيفت اليهم السقيفة، الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص٢٢٨-٢٢٩.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) البيهقي، السنن الكبرى للبيهقي، ج $^{\Lambda}$ ، ص $^{(Y)}$ 

<sup>(</sup> الطبري، تاريخ الرسول والملوك، ج ، ، ، ۲٤٢.

<sup>(1)</sup> التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص٨٠.

<sup>(°)</sup> الزهري، عبيد الله بن عبد الرحمن بن محمد بن عبدي الله، ت ٣٨١هـ، حديث أبي الفضل الزهري، تح: حسن بن محمد بن علي، ط١، ط١، أضواء السلف، الرياض، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م، ص١٠٨.

اما اصطلاحاً: فالردة أي الرجوع عن الاسلام فيقول ارتد فلان عن دينه فكفر بعد ان كان مسلم فقطع بذلك الاسلام الذي كان عليه سواء بنية أو قول أو فعل (١). فجاءت في القرآن كلمات تدل على الارتداد والرجوع على الايمان على الآخر في آيات عديدة فقال تعالى: (وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنيا وَالآخِرَةِ وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيها خَالِدُونَ)(٢).

ومن يرجع عن دين الإسلام الى الكفر فهو حبطت أعماله أي بطلت وفسدت ومنه الجهل هو فساد كما يحدث مع المواشي من كثرة الأكل فتتقفخ اجوافها وربما تموت جراء ذلك فهذه الآية تهديد للمسلمين لكي يثبتوا على دينهم الاسلامي<sup>(٣)</sup>.

وكذلك قوله تعالى: (وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَداً مِنْ عِنْدِ أَنفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ الْحَقُ )(٤).

يحذر الله سبحانه وتعالى المؤمنين ان يطيعوا طائفة من اهل الكتاب الذين يحسدون المؤمنين على ما أتاهم الله من فضله وما منحهم به من ارسال رسوله بعدما اوضح لهم دين الحق<sup>(٥)</sup>.

#### \* حرب الردة:

كانت سبب هذه الحرب بسبب ادعاء العديد من الاشخاص على النبوة والخلافة بعد وفاة النبي الكريم (صل الله عليه والله وسلم) في الاماكن البعيدة عن مكة كاليمامة والبحرين واليمن فأراد هؤلاء المرتدين الخروج عن النفوذ القريشي ومحاولتهم قيادة المسلمين ، فأدعى بعضهم النبوة واعلن نفسه نبيا وخلفا لرسول الله (صلى الله عليه والله وسلم) الا انهم فشلوا في ذلك فيما بعد (٦). في الوقت الذي اصبح فيه ابو بكر خليفة واجه مشكلة الارتداد عن الاسلام ورفض هؤلاء خضوعهم لسلطته ، فارتدوا عن الاسلام ،وكان المحرك لهذه

<sup>(&#</sup>x27;) المناوي، زين الدين محمد، التوقيف على مهمات التعاريف، ط١، عالم الكتب، مصر ١٤١٠هـ-١٩٩٠م، ص١٧٦.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة، الآية: ٢١٧.

<sup>(&</sup>quot;) القرطبي، تفسير القرطبي، ج٣، ص٤٦.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية: ١٠٩.

<sup>(°)</sup> ابن کثیر ، تفسیر ابن کثیر ، ج۲،  $-\infty$  ۷٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) عمر أمجد صالح، الردة في جنوب شبه جزيرة العرب (١٠-١٢ه)، دراسة تاريخية، اطروحة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه الى مجلس كلية التربية في جامعة الموصل، ١٤٣٠هـ-٢٠٠٩م، ص١٤٥-١٤٥.

الحرب هو طليحه بن خويلد<sup>(۱)</sup> مع من اضم اليه من اسد وغطفان وطي وأنظم اليه فيما بعد كنانه ومذحج<sup>(۲)</sup>، فلم تكن كل القبائل ارتدت وانما كان هناك عدد منها كما ذكر اليعقوبي<sup>(۳)</sup>: "وتتبأ جماعة من العرب وارتد جماعة وضعوا التيجان على رؤوسهم وامتتع قوم من دفع الزكاة الى ابي بكر"، والمتفق عليه هو استثناء مكة والمدينة والطائف من حروب الردة<sup>(٤)</sup>، فاستعدت الحجاز لتجهيز ما يكفي من الجند العسكريين لمحاربة المرتدين وبالنهاية اخضاع الجزيرة للبدء بحركة الفتوحات<sup>(٥)</sup>.

ويذكر ان اهل مكة عندما علموا بوفاة الرسول (صنى الله عليه واله وسنم) أرادو الارتداد وهرب عاملها عتاب بن اسيد خوفاً على نفسه، الا ان سهيل بن عمرو قام على باب الكعبة وقال:

يا أهل مكة كنتم آخر من اسلم فلا تكونوا اول من ارتد والله ليتمن الله هذا الامر كما قال الرسول (صنى الله عليه واله وسلم): "أمتنع اهل مكة عن الردة" (٦).

وفي هذه الفترة جاءت وفود الى أبي بكر الصديق للمفاوضة معه على ان يقيموا الصلاة ولا يؤتوا الزكاة الا ان طلبهم قد رفض من قبل أبي بكر (٧).

فكان ابو بكر لا يريد التحرك لحرب المرتدين الاحين عودة أسامة بن زيد الذي كان في أغارة بعثه النبي (صنى الله عليه والله وسلم) بها الى القبائل الشامية على الطريق التجاري بين مكة وغزة والمعروف ان هذا الجيش كان معسكراً في الجرف من أرباض المدينة فتوقف اسامة بن زيد حينما علم بوفاة الرسول الكريم

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج١،  $^{\circ}$  ١٨٧١.



<sup>(&#</sup>x27;) هو طليحة بن خويلد بن نوفل بن نضله بن الاشتر بن جحوان بن فقعس بن طريف، كان ممن شهد الخندق مع المشركين اسلم سنة ٩ هـ وقدم على الرسول (صل الله وعليه واله وسلم) في ايام ابو بكر، وأدعى النبوة ، ابن كثير، البداية والنهاية، ج٧، ص١١٨.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{Y}}$ ) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج ١،  $^{\mathsf{Y}}$ 

<sup>(&</sup>quot;) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج٢، ص١٣٠.

<sup>(</sup> أ) الياس شوفاني، حروب الردة (دراسة نقدية في المصادر)، ط١، دار الكنوز الادبية، بيروت، ١٩٩٥م، ص١٠٨.

<sup>(°)</sup> المرجع نفسه. ص١٠٨ \_ ١٠٩

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) ابن الوردي، عمر بن مظفر بن عمر بن محمد، ت9٤٧هـ، تاريخ ابن الوردي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت،١٤١٧هـ-١٩٩٦م، ج١، ص١٣٠.

(صنى الله عليه والله وسلم) وانتخاب أبي بكر خليفة للمسلمين (۱). فلما وصل جيش اسامة الى المدينة قال لهم ابو بكر: "أريحوا وأريحوا ظهوركم" (۲) فبعدها قاد ابو بكر جيش المسلمين الى ذي القصة هو المكان الذي حدثت فيه المعركة يقال في جمادي الثاني من العام ۱۱ هـ فلما قطعت كافة المفاوضات التي ارادها المرتدين رجع هؤلاء الى قومهم وأخبروهم بقلة عدد سكان المدينة هنا ما اغرائهم بالاستعداد الا انهم طردوا من قبل اهل المدينة وتعقبوهم (۲)، وتصدى ابو بكر لهذه الحركات الارتدادية بكل حزم وقوة للمحافظة على القاعدة المركزية للدين الاسلامي.

كان اصرار ابو بكر على دفع الزكاة من منطلق ان الزكاة لم تكن كالصلاة أي امام يصلي بهم وانما تعد الزكاة هي الشيء المادي الملموس الوحيد الذي يربط فيما بين القبائل فالزكاة تتطلب نوعاً من العلاقة المتبادلة والتنظيم المركزي لجمعها<sup>(٤)</sup>.

فقال ابو بكر: والله لا قتان من فرق بين الصلاة والزكاة فإن الزكاة حق المال والله لو منعوني عقالاً كانوا يؤدونها الى الرسول (صنى الله عليه واله وسلم) لقاتلتهم عليه ، وقال عمر: فو الله ما هو الا أن رأيت ان الله شرح صدر أبي بكر للقتال، وعرفت انه الحق، أخرجاه (٥).

فأستطاع ابو بكر أبعاد خطر المرتدين وان هذا الانتصار في معركة ذي القصة له أهمية كبيرة في تاريخ الاسلام ؛ لأنه اول انتصار لجيش يقوده ابو بكر وكانت المعركة لها الاثر في رفع مكانة ابو بكر وازدياد هيبته وسمعته وأهم شيء ابعد خطر المرتدين عن المدينة

والى جانب قوات طليحة اثبتت المعركة ضعفهم وتخلخلهم والانكسار في اول معركة وانسحابه السريع من ارض المعركة كل ذلك يدل على الضعف عند المرتدين (٦).

<sup>(</sup>أ) العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص٨٩.



<sup>(&#</sup>x27;) طقوش، تاريخ الخلفاء الراشدين الفتوحات والانجازات السياسية، ص٦٢.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{Y}}$ ) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج $^{\mathsf{T}}$ ، ص $^{\mathsf{Y}}$ 5.

<sup>(&</sup>quot;) الياس شوفاني، حروب الردة، ص١٤٩.

<sup>( ً)</sup> طقوش، تاريخ الخلفاء الراشدين، ص ٦١.

<sup>(°)</sup> الطبري، ابو العباس احمد بن عبد الله بن محمد، ت٤٩٢هـ، الرياض النضرة في مناقب العشرة، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت، ج١، ص١٤٧.

ويذكر العيساوي: قام الخليفة ابو بكر بعد انتصاره في ذي القصة بتنظيم العمل للقضاء على حركات الردة وعقد الالوية وعين القواد وحدد لكل قائد الجبهة التي عليه ان يتوجه لها وامرهم باستنفار اهل القرى التي يمرون بها من المسلمين وان يستعملوا الشدة مع من يقاوم الاسلام او يمتتع من الانظمام الى دولته (۱).

## ٢-جمع القرآن الكريم:

بعد ان تولى ابو بكر الصديق الخلافة وارتدت بعض القبائل وحارب المرتدين ووجه جيش خالد بن الوليد الى اليمامة لمجابهة مسيلمة الكذاب فقتل مسيلمة على أثرها وعودة من ارتد من اهل اليمامة الى الاسلام (۲)، استشهد العديد من الصحابة في هذه الواقعة ومنهم الكثير من قراء القرآن الكريم منهم سالم مولى حذيفة احد الذين أمر النبي (صلى الشعيه واله وسلم) بأخذ القرآن عنهم وقد شعر عمر بن الخطاب بخطورة ذهاب اجزاء من القرآن بموت البعض من القراء والحفظة من الصحابة فذهب الى ابي بكر وعرض عليه ان يجمع القرآن ويكتبه في مصحف واحد بدل ما هو متفرق في صحف متعددة (۲)، فكان هو اول من جمع القرآن واعتنا به حتى لا تضيع اجزائه بين المسلمين.

وكان احد الصحابة الذين حفظوا القرآن بأكمله ، فلما كان زيد بن ثابت وعمر جالسين عند ابي بكر قال له ابي بكر: انك شاب عاقل ولا نتهمك كنت تكتب الوحي للرسول (صل الله عيه واله وسلم) فتتبع القرآن فأجمعه فعندي نقل جبل أثقل عليّ مما امرني به من جمع القرآن فقام زيد بجمع القرآن وتتبعه وجمعه من الرقاع والعسب والاكتاف وما هو محفوظ في صدور الرجال وجمعت الصحف عند أبو بكر وبعد وفاته عند عمر بن الخطاب ثم عند حفصه بنت عمر (ئ)، فمن الاسباب التي دعت ابو بكر لجمع القرآن القرآن هو تعدد القراءات التي كان يعلم بها كل صحابي في الامصار فأدى ذلك الى تعدد القراءات واختلاف القراء فتعددت المصاحف بجوار مصحف أبي بكر فكان أهل الشام يقرؤون بقراءة أبي بن

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع نفسه، ص٩٠.

<sup>(</sup>٢) علي بن سليمان العبيد، جمع القرآن الكريم حفظاً وكتابة، مجمع الملك فهد، المدينة المنورة، د.ت، ص٣٠.

<sup>(</sup><sup> $^{T}$ </sup>) المرجع نفسه.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) البخاري، صحيح البخاري، ج٦، ص١٨٣؛ الرومي، فهد بن عبد الرحمن بن سليمان، جمع القرآن الكريم في عهد الخلفاء الراشدين مركز تقسير الدراسات القرآنية ، ط٢، السعودية ٢٠٠٩ م، ج١، ص١٣-١٤.

كعب (رض الله عنه) واهل العراق بقراءة عبد الله بن مسعود (رض الله عنه) وغيرهم بقراءة أبي موسى الاشعري ، ففي اجتماع القراء يتعجب احد من الثاني نتيجة الاختلاف في القراءة مما يصل بهم الى النزاع والشقاق خاصة من قبل الاشخاص الذين لم يسمعوا مباشرة (۱).

وبعد ان أتم زيد جمع القرآن الكريم فكتبوه في الورق قال ابو بكر: التمسوا له اسم فقال بعضهم السفر والبعض المصحف، فكان ابو بكر اول من جمع كتاب الله وسماه (المصحف) فإن المصحف يطلق على مجموع الصحائف المدونة فيها القرآن الكريم اما القرآن فهو الالفاظ ذاتها(٢).

هناك تساؤل يدعونا لماذا أختار ابو بكر زيد بن ثابت لمهمة جمع القرآن هذا العمل الجليل؟ فيعود ذلك الى الصفات الحميدة التي اتصف بها زيد من كونه شاب في مقتبل العمر أي في بداية حياته الاكثر نشاط فطبيعة الانسان ان يكون انشط في عمر صغير ويكون اسرع في انجاز العمل ولكونه عاقل واعي ذا تصرفات حسنة إضافة الى انه كان كاتب للوحي للرسول (صل الله عليه واله وسلم) في حياته هذه الصفات كانت جديرة بأن يتولى زيد هذه المهمة للمناقب التي وجدت فيه (٣).

فاختيار ابي بكر لزيد لما وجد فيه من الأمانة ورجاحة العقل وقربه من الرسول (صل الشعيه واله وسلم) واعتماده عليه فجمع زيد ما كتب امام الرسول(صل الشعيه واله وسلم) وبأملاء منه إذ كما ذكرنا ان زيد كان من الحافظين للقرآن ولا ينقل شيء من المكتوب حتى يتأكد مما كتب بين يدي رسول الله (صل الله عليه واله وسلم) وشهادة شاهدين وما لم تتسخ تلاوته (٤).

<sup>(&#</sup>x27;) علي بن سليمان العبيد، جمع القرآن الكريم حفظاً وكتابة، ص٤٣.

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه، ص ۲۰ ۱- ۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) الدليمي، أكرم عبد الخليفة حمد، جمع القرآن (دراسة تحليلية لمروياته)، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱٤۲۷ه-۲۰۰٦م، ص١٤٤

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) السندي، ابو طاهر عبد القيوم عبد الغفور، جمع القران في عهد الخلفاء الراشدين ، مجمع الملك فهد، المدينة المنورة، د.ت، ص٢٢، ٢٤.

### ثالثا /تنظيمات ابو بكر الادارية والخدمية وتوسيع رقعة الفتوحات:

استمر ابو بكر في تنظيم وتيسير الامور الادارية والخدمية كما في عهد الرسول (صل الله عليه واله وسلم) فأبقي المسجد النبوي كما هو دار للعلوم الاسلامية وكذلك وظيفة الحجابة ان يحجب من في المسجد عمن يريد ان لا يراه لأسباب عديدة اما لانشغاله بأمور الرعية أو لانشغاله بتيسير عماله الى الامصار ، ونرى انه كان يتولى وظيفة الحسبة والمراقبة بنفسه وكان شديد المحاسبة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (۱) ، كما كان عمر بن الخطاب قاضي الخليفة ابي بكر يقضي بين الناس بالعدل والمحافظة على حقوقهم ويحمي المظلوم منهم ويشدد حكمه على الظالمين (۱).

وكان ابو بكر يسير في إدارته بعزم وعندما يتخذ امر ما فأنه يشاور اصحابه أذ لم تكن سلطته دكتاتورية فلم تكن قراراته ذات مظهر انفرادي وانما جماعي<sup>(٣)</sup>.

وعلى الرغم من قصر مدة خلافة ابو بكر وكثرة الاضطرابات في عهده الا انه لم يهمل الجانب الاداري فعيّن عدد من الولاة وعمال الصدقات على الامصار (٤).

فهو عندما تولى الخلافة كان يريد إقامة العدل والتزام احكام الشرع لذلك قال حينما ولي الخلافة: (أطيعوني ما أطعت الله ورسوله فإن عصيت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم قوموا الى صلاتكم يرحمكم الله) (٥). فيذكر (٦): ان هذا الطريق الذي سلكه ابو بكر في خلافته لو كنا نراه في الوقت الحالي الحالي لنرى تأسيس دولة قوية لا تذل ولا تهان وهو ما كنا نراه في زمن الرسول (صل الله عليه واله وسلم) والزمن الراشدي.

 $<sup>(^{1})</sup>$  نخبة من اعضاء هيئة التدريس ، دراسات في السيرة النبوية المطهرة وتاريخ الخلفاء الراشدين ،  $m \cdot m$ .



\_\_\_

<sup>(&#</sup>x27;) طلس، محمد أسعد، عصر الخلفاء الراشدين تاريخ الامة العربية، مؤسسة هنداوي، مصر، ٢٠٢٠م، ص٧٠.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين،  $\binom{1}{2}$ 

<sup>(</sup>٢) طلس، عصر الخلفاء الراشدين، ص٦٨.

<sup>(1)</sup> العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص١١٩.

<sup>(°)</sup> محمد بن ابراهیم بن حسان، سلسلة مصابیح الهدی، ج $\Gamma$ ، ص $\Gamma$ 

واجتمعت في يد ابي بكر السلطتين التشريعية والتنفيذية كان له معاونون ومستشارون في إدارة البلد منهم عمر بن الخطاب وابو عبيدة عامر بن الجراح وعثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف وعلي بن ابي طالب (عليه السلام) والكثير من الصحابة ومن المهاجرين والانصار (١).

# رابعاً /اشهر الفتوحات الاسلامية في عهد ابو بكر:

ان رسالة الرسول (صنى الله عليه واله وسنم) كانت عالمية إلى كافة العالمين وأن الدعوة عالمية من ذلك ما جاء في القرآن: (وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ) (٢)، فتمت الرحمة لمن آمن به في الدنيا والآخرة ومن لم يؤمن به باء بغضب من الله والى جهنم وبئس المصير (٣).

فمن هذا المنطلق توجه أبو بكر لتثبيت دعائم دولة الاسلام فكان عليه ان يبدأ بالمناطق القريبة عليه ومنها العراق وبلاد الشام لا سيما بعد الاضطرابات والفوضى في تلك البلدان فبعد انتهاء الردة أصدر ابو بكر اوامر الى خالد بن الوليد فقال له: "سر الى العراق حتى تدخلها وأبدأ بفتح الأيلة وتألف مع من كان في ملكهم من الأمم"(٤).

حدد ابو بكر الاتجاه بأن يتجه الى اسفل العراق أي البصرة متخذاً الطريق الى اليمامة والنباج ثم الحفير والأبله فقاتل مع من كانوا متطوعين للجهاد واستبعد من ارتد<sup>(٥)</sup> وتوجه جيش آخر بقيادة عياض بن غنم لنفس المهمة ، وفي حال نجاح الجيش عليه التوقف في الحيرة فبهذه الجنود نرى ان ابو بكر رسم صورة لنجاح الفتح ومهد للمرحلة الثانية وهي الوصول الى بلاد فارس فلذا كان على احد الجيشين البقاء في الحيرة لحماية الجيش الذي سوف يتقدم الى المدائن عاصمة بلاد فارس فحدث الصدام بين الجيش الاسلامي والفارسي ادى الى انتكاسة الجيش الفارسي في موقعة الابله أو ذات السلاسل<sup>(١)</sup>.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  المصدر نفسه، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ .



<sup>(&#</sup>x27;) نخبه من اعضاء هيئة التدريس،دراسات في السيره، ص٣٣١.

<sup>(</sup>١٠٧) سورة الانبياء، الآية: ١٠٧.

<sup>(&</sup>quot;) الطبري، تفسير الطبري، ج١٨، ص٥٥٢.

<sup>(1)</sup> الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٣، ص٣٤٣.

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه، ج٣، ص٣٤٤.

وكذلك وجّه ابي بكر الجيوش الى بلاد الشام متوجهه من مكة الى المدينة فوجه خالد بن سعيد بن العاص نحو تيماء فاجتمعت اليه جموع كثيرة تحت لوائه إضافة الى توجيه الامراء نحو الاردن وفلسطين فبعث ابو بكر عمرو بن العاص قبل فلسطين ليأخذ طريق اخر وبعث يزيد بن أبي سفيان وابا عبيدة بن الجراح وشرحبيل وكتب للوليد بن عقبة وامره بالإدارة وامده بالجند ، وهكذا تكون قد استقامت كل كورة من كور الشام لكل امير من امراء الجند (۱).

كما امر الخليفة ابو بكر الامراء والجيوش بتقديم جميع الخدمات الممكنة الى اهالي المناطق المفتوحة ، بالإضافة الى كسب ود هذه الشعوب عن طريق المعاملة الحسنة ومساعدتها على النهوض بمستواها الاقتصادي والاجتماعي واحترام سيادتها ومعتقداتها حتى تكون راضية على وضعها الجديد تحت لواء الدولة العربية الاسلامية ، ومتعاونة مع ضيوفها الجدد من المسلمين ، فنلاحظ النجاح الكبير الذي حققته الفتوحات الاسلامية في زمن الخليفة ابو بكر ومساندة اهل العراق مثلا او سكان بلاد الشام للجيوش الاسلامية المتوجهة لتحريرهم من سيطرة الفرس في العراق والروم في بلاد الشام (۱) .

<sup>(&#</sup>x27;) العيساوي، النتظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص١١٥، ١١٦، ١١٧.

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه، ص ۱۱۸.

### المبحث الثانى

### الظيفة الثاني عمر بن الخطاب : (١٣-٣٢ه/٦٣٤-١٤٤م)

# اولاً / سيرته

هو عمر بن الخطاب بن نفیل بن عبد العزی بن قرط بن ریاح بن عبد الله بن رزاح بن عدی بن کعب بن لؤی بن غالب بن فهر بن مالك ابن النضر بن كنانه (۱)

يجتمع بالنسب مع الرسول (صلى الله علية واله وسلم) في كعب بن لؤي ،كان يكنى بأبي حفص (٢) أمه حنتمه بن هاشم بن المغيرة بن عبد الله بن مخزوم (7)، ولد بعد عام الغيل بثلاث عشر عام (3).

عرف بالجاهلية بالفصاحة والشجاعة وفي الاسلام بالهيبة والقوة والتقشف والزهد والعلم والفقه دعاة النبي (صلى الله علية واله وسلم) بالهداية فأسلم في السنة السادسة من البعثة فجهر اسلامه الا انه تعرض لعداء المشركين (٥).

كان مقرب للنبي (صلى الله علية واله وسلم) ودائما ما يستشيره ، شهد معه الكثير من الوقائع وصاهره بالزواج من ابنته ام المؤمنين حفصه كما كان ابا بكر يستشيره واشار اليه بجمع القرآن<sup>(٦)</sup>.

وقد حمل المسؤولية وهو في عمر صغير ونشأ نشأة قاسية فلم يعش حياة مترفه فكان يرعى الابل.

<sup>(</sup>٦) المرجع نفسه، ج١، ص٧٧.



<sup>(&#</sup>x27;) الدينوري، المعارف، ج١، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، الكنى والاسماء، تح: عبد الرحيم محمد احمد، ط١، عمادة البحث العلمي بالجامعة الاسلامية، المدينة المنورة، السعودية، ٤٠٤هـ-١٩٨٤م، ج١، ص٢٠٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) ابن المبرد، يوسف بن حسن بن احمد، ت٩٠٩هـ، محض الصواب في فضائل امير المؤمنين عمر بن الخطاب، تح: عبد العزيز بن محمد بن عبد المحسن، ط١، السعودية، ٢٠١٠هـ-٢٠٠٠م، ج١، ص١٣١.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج١، ص١٢٩.

<sup>(°)</sup> العمري، اكرم ضياء، عصر الخلافة الراشدة محاولة لنقد الرواية التاريخية وفق منهج المحدثين ، ط١، مكتبة العبيكان،الرياض، ٤٣٠هـ-٢٠٠٩م، ج١، ص٧٦.

فيذكر ابن عساكر (١): كان عمر الخطاب بوادي بضجنان في شمال مكة يرعى الاغنام بهذا المكان ، فكان فظ غليظ ويقول (عمر بن الخطاب) : كنت أرعى أحياناً واحتطب في احيان اخرى ، وهذه المهنة اكسبته قوة التحمل وشدة البأس وحسن القيادة.

بعدها اشتغل في التجارة ليصبح من التجار في مكة إضافة انه تعرف على البلاد التي تاجر بها فكانت له رحلات عديدة واصبح ذو المكانة المميزة بين اهل مكة ، فكان رجل حكيم حازم حليم شريف واضح البيان وقوي الحجة ما جعله سفير لقريش بأرساله للقبائل(٢).

ففي المجتمع المكي الذي كان فيه المشركين ممن يعبدون الاصنام والاوثان ، وما تؤثر تلك العبادات على مكانة مكة بسبب وجود البيت المبارك الذي يحج اليه الكثير واعطى لمكة الثروة المادية والروحية والازدهار والغني<sup>(٣)</sup>. فقد حاول الكثير من الصحابة الكرام المحافظة على هيبة تلك المدينة المقدسة وعلى راسهم الخليفة الثاني عمر بن الخطاب.

## ثالثاً /النظام الإداري والخدمات في زمن الخليفة الثاني عمر بن الخطاب:

نتيجة الفتوحات التي امتدت الى مساحات واسعة حتى جاورت الفتوحات افغانستان والصين وبحر قزوين وبلاد النوبة كان من المهم تنظيم الامور لكي تستمر تلك الفتوحات وتتوسع اكثر وكان عمر جدير بهذا التنظيم بما استوحاه من النبي (صلى الله عليه واله وسلم) وابو بكر إضافة الى ما اخذه من المناطق المفتوحة من تطور في التنظيم الاداري<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>٤) طقوش، الخلفاء الراشدين، ص٣٢٣.



<sup>(&#</sup>x27;) ابن عساكر، ابو القاسم على بن الحسن بن هبة الله، ت ٥٧١هـ، تاريخ دمشق، تح: عمرو بن غرامه، دار الفكر للطباعة والنشر، دمشق، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م، ج٤٤، ص٣١٥.

<sup>(</sup>٢) الصلابي، على محمد، سيرة امير المؤمنين عمر بن الخطاب شخصيته وعصره، ط1 مؤسسة اقرأ، مصر ١٤٢٦هـ-٢٠٠٥م،

<sup>(&</sup>quot;) الشرقاوي، عبد الرحمن، الفاروق عمر بن الخطاب، ط١، مركز الاهرام، القاهرة، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م، ص٨.

فعمد عمر الى تنظيم مركز القوة الدفاعية في بلاد العرب وتوثيق وتقوية الروابط بين اطراف دولته فيعد عهده عهد التطور والنقلة المهمة والمؤثرة في بناء الدولة (١). وتقديم الخدمات للمجتمع الاسلامي وكذلك لسكان البلاد المحررة من السيطرة الخارجية .

فأول ما قام به عمر بن الخطاب لتسهيل إدارة الدولة عمل على تقسيمها الى عدة ولايات كولاية البصرة وولاية الكوفة وولاية الموصل وولاية البحرين وولاية فلسطين ومصر ودمشق وطبرستان وخراسان وغيرها من الولايات (٢)، وعين ولاة على الاقاليم حسب فهمهم بأصول الشريعة كان عمر يشدد على حسن معاملة الولاة للرعية فقال: "يا ايها الناس أني والله ما ارسل اليكم عمالا ليضريوا أبشاركم، ولا ليأخذوا أموالكم وولكني أرسلهم إليكم ليعلموكم دينكم وسنتكم فمن حفل به شيء سوى ذلك فليرفعه الي فو الذي نفس عمر بيده لأقصنه منه (٣) ومن الانظمة الادارية التي وضعها عمر بن الخطاب هو قاعدة الشورى في انتخاب الشخص الذي يمثل الامة ويقودها ، والذي كان مجمع الآراء لا يبت بأي قرار ما لم يحظى بموافقة الاكثر عدد فمن اعضاء مجلس الشورى نذكر منهم: "عثمان بن عفان ، علي بن ابي طالب (عليه السدم)، عبد الرحمن بن عوف، زيد بن ثابت، معاذ بن جبل إضافة لأبي بن كعب (١)، وعدد اخر من الصحابة الكرام ، فنظم في هذا المجلس مسألة توزيع الاراضي المحررة والمفتوحة فرأى عمر بن الخطاب ان تبقى الاراضي بيد اصحابها على ان يستثمرونها ويدفعون الخراج عنها وان تلك الاراضي ليس ملك للمقاتلين وانما هي ملك للأمة ومن عدالته ان اشرك المهاجرين والانصار والمجوس والنصارى في مجلس الشورى (٥).

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع نفسه ، ص٣٣٣

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  العيساوي، التنظيمات الإدارية في عصر الرسالة والراشدين،  $\binom{1}{2}$ 

<sup>(</sup> $^{7}$ ) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٤،  $^{3}$  . ٢٠٤.

<sup>(</sup>ئ) ابن سعد، الطبقات، ج٢، ص٢٦٧.

<sup>(°)</sup> العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، -171-177.

# رابعاً/اهم الوظائف والخدمات في عهد الخليفة الثاني :

#### ١- تمصير الامصار

لقد شجع عمر بن الخطاب المسلمين العرب للسكن في المناطق التي حررت والبعيدة في مناطق واسعة من الصحراء فجاء أمره لعماله ان يعملون على تمصير الامصار بحيث لا يفصلها عن أرض الجزيرة حاجز من ماء<sup>(۱)</sup> فتم تمصير الامصار، يقول: عمر بن الخطاب الامصار سبعة والمدينة مصر والشام مصر ومصر والجزيرة والبحرين والبصرة والكوفة (۲) فأمر عمر بن الخطاب سعد بن أبي وقاص (۳) ان يتخذ للمسلمين دار هجرة فأختط الكوفة في سنة ۱۷هـ ووضع للناس المنازل وبنى المسجد (٤).

اما البصرة فقد أمر عمر بن الخطاب عتبة بن غزوان سنة ١٤ه (٥) ليخط مسجد البصرة الاعظم وبناه وبناه بالقصب (٦).

اما الفسطاط (مصر) الحالية شيدت في العام ٢١هـ( $^{(\vee)}$ )، فسميت بهذا الاسم؛ لأن عمرو بن العاص الذي بناها عندما حارب الروم امر بنزع فسطاطه فبنى المسجد والدور والدار التي عند باب المسجد  $^{(\wedge)}$ .

وكل هذا الاعمار والبناء كان يتم تحت الاشراف المباشر من الخليفة لكي يضمن تقديم افضل الخدمات للسكان وللمقاتلين من المسلمين الذين سوف يسكنون هذه المدن وهم بحاجة الى البناء والاعمار وكذلك ليبينوا لسكان البلاد المحررة نوايا المسلمين الحقيقية .

 $<sup>(^{\</sup>wedge})$  البكري، المسالك والممالك، ج٢، -7.7



<sup>(&#</sup>x27;) الملاح، الوسيط، ص٣٠٩.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) ابن منظور ، مختصر تاریخ دمشق، ج۱، ص $^{1}$ ۸۲۰.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هو سعد بن ابي وقاص مالك بن أهيب بن عبد مناف ابو أسحاق فاتح العراق ومدائن كسرى وأول من رمى بسهم في سبيل الله واحد المبشرين بالجنة ويقال له فارس الاسلام وشهد بدرا أسلم في عمر ١٧ سنة. الزركلي، الاعلام، ج٣، ص٨٧.

<sup>( )</sup> البلاذري، فتوح البلدان، ج١، ص٢٧٠.

<sup>(°)</sup> عتبة بن غزوان بن جابر بن وهيب الحارثي ابو عبد الله باني مدينة البصرة صحابي قديم الاسلام ، هاجر الى الحبشة وشهد بدراً وشهد القادسية مع سعد بن أبي وقاص، الزركلي، الاعلام، ج٤، ص٢٠١.

<sup>(</sup>۱) ابن خیاط،تاریخ ابن خیاط،ص۱۲۹

العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص $^{\vee}$ 

اما مدينة الموصل فوضع أساسها هرثمه بن عرفجه (١) وسكن فيه الكثير من القبائل العربية وتم بناء الجامع الكبير فقد أصبحت الموصل مدينة بالمعنى الصحيح الكامل في عهد عمر بن الخطاب (٢).

### ٢- وضع التقويم الهجري

كان العرب قبل الاسلام لا يعتمدون على تقويم هجري لتثبت الاحداث وإنما كانوا يحسبون حسب الايام (٢) فيذكر ان اهل اليمن عرفوا شيئاً من التقويم الهجري فقيل: اول من أرخ الكتب يعلى بن أميه وهو باليمن (٤).

يذكر العيساوي<sup>(٥)</sup>: انه قدم الى عمر بن الخطاب في سنة ١١ هـ صك كتب في شهر شعبان فتساءل عمر أي شعبان يقصد في هذا الصك؟ هل مقصود شعبان الذي نحن فيه أم شعبان الماضي ، فعدت هجرة الرسول الكريم (صلى الله عليه واله وسلم) مبدأ التأريخ الهجري. فلما توسعت الدولة العربية الاسلامية وجدت الحاجة لتدوين الاخبار والاحداث المهمة التي يعتمد عليها فيما بعد ، يذكر انه جاء الي عمر بن الخطاب ابا موسى الاشعري قال له: انه تأتينا منك كتب ليس لها تاريخ قال: فجمع عمر الناس للمشورة فقال بعضهم: أرخ لمبعث رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) وقال البعض مهاجر رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) قال عمر: لا بل نؤرخ لمهاجر رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) فإنه هاجرة وفرق بين الحق والباطل (٦).

ففي وضع التقويم الهجري قال البعض نضع التقويم في تاريخ السنة من ربيع الاول لأنه شهر نزول الوحي على النبي (صلى الله عليه واله وسلم) والشهر الذي هاجر فيه ، وتم الاتفاق فيما بعد على هذ الرأي وعلى

<sup>(&#</sup>x27;) هرثمة بن عرفجه بن عبد العزى بن الزهير بن ثعلبه البارقي من رجال الفتوح في صدر الاسلام، الزركلي، الاعلام،ج٨، ص٨٢.

<sup>( )</sup> العيساوي، التنظيمات الادارية، عصر الرسالة والراشدين، ص١٦٤.

<sup>(&#</sup>x27;) الملاح، الوسيط، ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٢، ص٠٩٥.

<sup>(°)</sup> العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص٥٩.

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٢، ص٣٨٨.

ان يكون التقويم والسنة الهجرية شهر محرم هو اول السنة لأنه يكون بعد انطلاق الحجيج من الحج<sup>(۱)</sup>، فأن ابتداء السنة الهجرية قبل مقدم النبي (صلى الله عليه واله وسلم) الى المدينة بشهرين وعدة أيام<sup>(۱)</sup>.

وبهذا وضع عمر بن الخطاب التقويم الهجري الذي يسير عليه العرب المسلمون في تدوين الاحداث كل حدث حسب سنة الهجرة كمثال ولد عالم فلاني في تاريخ هجري كذا وتوفي عالم آخر في عام هجري كذا وايضا سنوات تولي الخلفاء ومدة حكمهم وسنوات فتوحاتهم وانجازاتهم (۱۳)، فهذا التغيير الذي يحدثه عمر كان يتطلب منه لأجراء تغيرات دائميه في الاوضاع الادارية للدولة إذ انه كان شديد الحرص في تلك الاجراءات المهمة (٤).

### ٣- الجانب التعليمي:

أصبحت المدينة في عصر الخلفاء الراشدين من اهم مراكز الحياة العلمية فأكد عمر على أهمية العلم فقال: "تعلموا العلم وتعلموا للعلم السكينة والحلم وتواضعوا لمن تتعلمون منه وليتواضع لكم من يتعلم منكم ولا تكونوا جبابرة العلماء فلا يقوم علمكم بجهلكم"(٥).

فكان الكثير من الصحابة والفقهاء ذوي اهتمام بهذه المسألة يذكر: "الذين حفظت عنهم الفتوى من اصحاب الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) مائة ونيف وثلاثون نفسا ما بين رجل وامرأة وكان المكثرون منه سبعة: عمر بن الخطاب، وعلي بن ابي طالب، وعبد الله بن مسعود، وعائشة زوجة النبي (صلى الله عليه واله وسلم) ، وزيد بن ثابت، وعبد الله بن عمرو ، وعبد الله بن عباس"(١).

وجعل عمر بن الخطاب عاصمة الدولة مدرسة يتعلم ويتخرج منها الكثير من العلماء والولاء والدعاة والقضاء فإذا رجعنا لبداية وجود المدارس نرى التأثير الكبير عليها من قبل الخليفة الثاني عمر بن

<sup>(&#</sup>x27;) ابن عثيمين، لقاء الباب المفتوح، ج٢٦، ص٣.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{T}}$ ) الطبري،تاريخ الرسل والملوك،  $^{\mathsf{T}}$ ،  $^{\mathsf{T}}$ 

<sup>(&</sup>quot;) ابن عثیمین، لقاء الباب المفتوح، ج $^{"}$ 1، ص

<sup>(1)</sup> الملاح، الوسيط، ص٣٠٩.

<sup>(°)</sup> مجموعة من المؤلفين ، تخريج احاديث احياء علوم الدين،ط۱، دار العاصمة، الرياض، ١٤٠٨هـ-١٩٨٦م، ج١، ص٢١٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) ابن القيم الجوزيه، محمد بن ابي بكر بن ايوب بن سعد ، ت٥١٥ه ، الفوائد ، تح: محمد بعد السلام ابراهيم، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١١هـ-١٩٩١م، ج١، ص١٠.

الخطاب فكان تأسيس تلك المدارس بأمر منه كالمدرسة المكية تتمثل بأبن عباس والمدرسة البصرية والمدرسة الكوفية وكذلك المدرسة الشامية<sup>(١)</sup>.

وكانت حلقات العلم في أماكن عديدة من تلك المدن ففي المسجد النبوي مثلا إذ جعل لطلاب العلم مكان خاص بهم ، فكانت هناك الكثير من حلقات العلم فقيل:" جاء شخص للمدينة ابتغاء العلم فجاء مسجد رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) فإذا الناس فيه حلق يتحدثون فقيل جعلني أمضي الحلق حتى جاء الحلقة فيها رجل فجلس اليه فتحدث بما يكفي معه ثم قام فسأل بعدما قام قالوا: هذا سيد المتعلمين أبي بن كعب"(٢).

ويذكر مالك بن أنس<sup>(۱)</sup>: انه بلغه ان عمر قام ببناء رحبه في ناحية المسجد سميت البطحاء وقال من كان يريد ان يخلط أو ينشد شعراً أو يرفع صوته فليخرج الى هذه الرحبة إضافة الى المسجد لتعليم طلاب العلم ، وكان هناك دور العلماء لتعليم الطالب حيث اصبح مركز علمي مهم كذلك الكتاتيب التي اصبحت من المراكز العلمية المهمة وأول من جعل الكتاتيب لتعليم الصبيان هو عمر بن الخطاب (٤). فأول ما علم في تلك المساجد ودور العلماء والكتاتيب هو تعليم القرآن الكريم وتفهمه وبيان معانيه فقيل: أقرأوا القرآن تعرفوا به واعملوا به تكونوا من أهله(٥).

وفي تلك الحلقات الدراسية كانوا يدرسون الانساب إذ على المسلم ان يكون لديه علم بأنساب العرب فيذكر عمر بن الخطاب: تعلموا انسابكم ثم صلوا ارحامكم والله انه ليكون بين الرجل وبين اخيه الشيء

<sup>(&#</sup>x27;) على دريد خالد، المبادئ التربوية في سيرة امير المؤمنين عمر بن الخطاب ، مجلة ابحاث كلية التربية الاساسية، مجلد ٢، عدد٣، ص٨.

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{T}})$  ابن سعد، الطبقات، ج $^{\mathsf{T}}$ ، ص $^{\mathsf{T}}$ .

<sup>(&</sup>quot;) الامام مالك ، بن انس بن عامر الاصبحي المدني، ت١٧٩هـ، موطأ الامام مالك، تعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار احياء التراث العربي، بيروت، ١٠٦هـ-١٩٨٥م، ج٢، ص١٧٥.

<sup>(</sup>أ) علي دريد خالد، المبادئ التربوية في سيرة امير المؤمنين عمر بن الخطاب ، ص٩٠.

<sup>(°)</sup> علي بن سلطان محمد، موعظة الحبيب وتحفة الخطيب من خطب النبي (صلى الله عليه واله وسلم) والخلفاء الراشدين، تح:عبد الحكيم الانيس، ط١، دائرة الشؤون الاسلامية والعمل الخيري، دبي،١٤١٣هـ-٢٠٠٩م، ج١، ص٨٢.

ولو يعلم الذي بينه وبين اخيه من داخله الرحم لأوزعه ذلك عن انتهاكه (۱)، وايضاً تعليم علم الجغرافية والهندسة والطب والصناعات والعلوم العسكرية (۲).

وكان علم النجوم من العلوم المهمة فأهتم عمر بن الخطاب بهذا العلم فيقول: تعلموا من النجوم ما تهتدوا به في ظلمات البر والبحر (٦)، فكانت تلك الحلقات المكان المربي لحسن الخلق إذ اخذ عمر تلك الاخلاق الحسنة عن النبي (صلى الله عليه واله وسلم) عندما قال: ان من أحبكم الي وأقربكم مني مجلسا يوم القيامة احسنكم اخلاقا(٤)، إضافة الى الاهتمام بالتربية الاجتماعية التي تربط ما بين الافراد فأهتم عمر بتقوية وترسيخ تلك الروابط وأكد على احترام الحريات وعدم التعدي على الغير والكثير من القضايا الاجتماعية التي عالجها(٥).

كما أهتم عمر بن الخطاب بالرياضة البدنية إذ اعتبرها الاساس الذي يشب عليه الطفل بمن لديه من القوة البدنية إذ كان يقول في تربية الاولاد وتثقيفهم: "علموا أولادكم العوم والرماية ومروهم فليثبوا على الخيل وثبا ورووهم ما سار من المثل وحسن من الشعر "(٦).

### ٤ - أعمال وخدمات اخرى لعمر بن الخطاب:

ومن الاعمال الادارية الاخرى وضع الديوان. ويعرف الديوان انه مجمع الصحف والكتاب يكتب فيه أهل الجيش وأهل العطية وأول من وضعه هو عمر بن الخطاب (Y)، يذكر ابن سعد: ان عمر هو أول من دون الدواوين وكتب الناس على قبائلهم وفرض لهم الأعطية من الفيء وقسم القسوم للناس (A)، وان

<sup>(&#</sup>x27;) البخاري، صحيح الأدب المفرد، تعليق: محمد ناصر الدين، ط٤، دار الصديق، بيروت، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م، ص٤٢.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) علي دريد خالد، المبادئ التربوية، ص ۹.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) ابو بكر النجاد، احمد بن سلمان بن الحسن بن اسرائيل بن يونس، ت٣٤٨هـ، مسند عمر بن الخطاب ، تح: محفوظ الرحمن زين الله، ط١، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ١٩١٤م، ص٧٢.

<sup>(1)</sup> محمد ابراهيم الحمد، سوء الخلق، ط٢، دار بن خزيمة، الرياض، د.ت، ص٨٤.

<sup>(°)</sup> علي دريد خالد، المبادئ التربوية، ص١١.

<sup>(</sup>١) جواد علي، المفصل، ج١٥، ص٢٩٩.

 $<sup>\</sup>binom{{}^{\mathsf{v}}}{}$  الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ج  $\binom{{}^{\mathsf{v}}}{}$ 

 $<sup>\</sup>binom{\wedge}{}$  ابن سعد، الطبقات، ج $^{\circ}$ ، ص $^{\circ}$ 11.

بسبب وضع الديوان هو ما حصل عليه من اموال نتيجة الفتوحات فأشار اليه رجل وقال له: يا امير المؤمنين قد رأيت الاعاجم يدونون ديوانا لهم فدون انت ديوانا فدون عمر (١).

فهو المكان الذي يحفظ فيه ما يتعلق بأمور الدولة ويثبت فيه اسماء العاملين والذين لهم رزق أو عطاء في بيت المال ومن الذين يرزقون منه الجند ومن هم بحاجة للمال<sup>(٢)</sup>.

فشرع عمر بتدوين ديوان الجند وبعث من يحصون اسماء الذين يستحقون العطاء فكان كل مصر من الامصار يوزع العطاء حسب ما لديه من ايرادات ولا يعتمدون على سلطة مركزية (7) ، فكان الديوان هو المكان الانسب لحفظ الاموال من الضياع فأسس بيت المال للمرة الاولى وكان في المدينة فمكان مهم كبيت المال يحتاج رجال اكفاء ذا قوة لأنه مكان مهم وحساس لكافة افراد الأمة فوضع عبد الله بن الارقم (3) ، وعبد الرحمن بن عبد القارئ (3) ومعيقب (3) وعلى اثر بيت المال اقيمت مراكز المدن الرئيسة في الاقاليم الاسلامية بيت للمال وعين لها عمال (3).

40

<sup>(&#</sup>x27;) المقريزي، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨ه، ج١، ص١٧٣.

<sup>،</sup> ۱۲۰، مجموعة من المؤلفين ، كتاب الموسوعة الفقهية الكويتية، ج $^{(1)}$ 

 $<sup>\</sup>binom{7}{}$  الملاح ، الوسيط ،  $\binom{7}{}$  المالاح ، الوسيط ،

<sup>(</sup>ئ) ابن عبد يغوث بن وهب بن عبد مناف بن زهرة القرشي الكاتب كان ممن حسن إسلامه كتب للنبي (صل الله عليه واله وسلم) ولأبي بكر ولعمر ولاه عمر بيت المال وولاة عثمان بيت المال ايضاً مدة معينة وكان من جل الصحابة،الذهبي، سيرة اعلام النبلاء، ج٤، ص٩٨.

<sup>(°)</sup> وهو حليف بني زهرة كان من جلة تابعي اهل المدينة وكان على بيت المال في زمن عمر ، العسقلاني، الإصابة في تمييز الصحابة، الصحابة، ج٧، ص٣٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) هو معيقب بن ابي فاطمة الدوسي مولى سعيد بن العاص، شهد بدراً واسلم بمكة قديما هاجر الى الحبشة استعمله ابو بكر الصديق وعمر بن الخطاب على بيت المال، ابن الاثير، جامع الاصول، ج١٢، ص٨٥٩.

<sup>.</sup> العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص $^{(\mathsf{v})}$ 

## خامساً / فتوحات عمر بن الخطاب وزيادة الحاجة الى الخدمات :

تعد الفتوحات الاسلامية من المسائل المهمة لدى الخليفة عمر بن الخطاب فأدت الى اتساع رقعة الدولة السلامية وتعد خلافة عمر بن الخطاب هي فترة هذه الفتوحات التي عادت بعطاء مستمر لخزينة الدولة (١)، فأول ما قام به هو تجهيز الجيش ليتوجه الى العراق لمقاتلة الفرس ففي البداية حدث تثاقل في تلبية ما اراده عمر لأن "وجه فارس كان من اكره الوجوه اليهم واثقلها عليهم لشدة سلطانهم وشوكتهم وعزهم وقهرهم الامم<sup>(٢)</sup> الا انهم بعد ذلك تشجعوا وتأهبوا للذهاب بقيادة ابو عبيد الثقفي<sup>(٣)</sup> فتوجه ابو عبيد الى العراق مع جيشه استطاع في البدء من احراز التقدم على الفرس الا ان حماس الجند المسلمين قد عكس بنتائج سلبية عليهم مقابل الفرس الذين لديهم إمكانيات قوية من المقاتلين والاسلحة فأنهزم جيش ابو عبيد امام الفرس سميت هذه المعركة بالجسر "(٤)، الا ان هزيمة المسلمين في هذه المعركة حزت في نفس عمر بن الخطاب فأراد ان يعيد للمسلمين الهيبة والقوة من جديد فعمل على تحشيد قواته إضافة الى اشراك المرتدين الذين عادوا الى الاسلام فحدثت المعركة ما بين الطرفين في مكان يدعى البويب فبرزت قوة المسلمين هنا واستبسلوا ضد الفرس فكتب لهم النصر والهزيمة للفرس لم تتوقف المعارك الى هذا الحد وانما حدثت معركة القادسية التي تعد من اعنف المعارك في تاريخ المسلمين والفرس كانت فيها الضربة القاضية للفرس وهزيمتهم امام المسلمين<sup>(٥)</sup> فبتلك المعارك تم تحرير العراق من تسلط الفرس.

الى جانب فتوحات العراق كانت هناك فتوحات بلاد الشام المتتالية كان على رأس القوات المكلفة بتحرير بلاد الشام ابسل واشهر القادة العرب امثال ابو عبيدة عامر بن الجراح وخالد بن الوليد وتم لهم

<sup>(</sup>ˈ) معزورة بنت على بن موسى الزيتاوي ، د .سلمي محمد صالح هوساوي، تنظيمات وتقسيمات الاراضي في زمن الخليفة عمر ، مجلة الاتحاد العام للآثار بين العرب، الجزائر ٢٠٠٠،م، العدد ١٠، ص١٠

<sup>(&#</sup>x27;) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٣، ص٤٤٤.

<sup>(&</sup>quot;) الملاح، الوسيط، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٤) البلاذري،فتوح البلدان، ص ٢٤٨.

<sup>(°)</sup> نخبة من اعضاء هيئة التدريس ،دراسات في السيرة النبوية، ص ٤٢٠.

تحرير دمشق وباقي مدن بلاد الشام ، هذا الانتصار ادى الى خوف الامبراطور البيزنطي لأن بلاد الشام تقع عند الحدود الامبراطورية البيزنطية<sup>(۱)</sup>.

حشدت الروم قواتها لمحاربة المسلمين في مكان وادي اليرموك ووقع الصدام بين الطرفين مما ادى الى هزيمة الروم البيزنطيين<sup>(۲)</sup>.

اما بالنسبة للقدس دخلها الخليفة عمر بن الخطاب وصالح اهلها وفتحت للمسلمين إضافة لتوجه عمرو بن العاص $^{(7)}$  الى مصر لتخليصها من الاحتلال البيزنطي ، يذكر ان عمر بن الخطاب حين فرغ من تحرير بلاد الشام كلها كتب الى عمرو بن العاص ان يسير الى مصر في جنده  $^{(2)}$ ، لتحرير آخر معقل في مصر وهو الاسكندرية ثم التوجه نحو برقة وطرابلس لتتحرر من الروم البيزنطيين لذا تم ترسيخ الوجود العربي الاسلامي في افريقيا $^{(0)}$ .

وكانت القوات العربية الاسلامية المتوجهة لقتال الروم او الفرس تحمل معها تعليمات الاسلام الى سكان البلاد المحررة ، كما تعمل هذه القوات على اصلاح اوضاع الناس من براثم سيطرة الفرس او المروم من حيث التنظيمات الادارية والخدمات العامة واحترام الديانات عند هذه الشعوب وترك حرية الانتماء الديني من اختيارهم حيث لا اجبار في الاسلام ، هذه التصرفات المحسوبة حببت الاسلام والمسلمين في نفوس هذه الشعوب فنجدها عملت على الخروج مع المسلمين للجهاد ، وهذا ما نراه جليا وواضحا في مساندة اهل العراق بقيادة المثنى بن حارثة الشيباني لجيش سعد بن ابي وقاص في واقعة القادسية سنة خمسة عشر للهجرة النبوية المباركة ، وتم بناء المدن والاهتمام بطرق المواصلات وتأمينها واصلاح الاراضي الزراعية للاستفادة منها وعدم الاضرار بممتلكات الناس . وبناء المساجد ودور العبادة



<sup>(&#</sup>x27;) الملاح، الوسيط، ص٣٤٠.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  المرجع نفسه، ص ۲٤۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) هو عمرو بن العاص بن وائل السهمي القرشي، ابو عبد الله الفاتح لمصر واحد عظماء العرب اسلم في هدنة الحديبية ولاة النبي (صل الله عليه واله وسلم) امرة الجيش واستعمله على عمان وولاة عمر فلسطين وفتح مصر وولى عليها من قبل عمر ثم عزله عثمان واعيد الى ولاية مصر من قبل معاوية عام ٣٨ه وتوفى في القاهرة، موقع وزارة الاوقاف المصرية، تراجم موجزة للأعلام، ج١، ص٤٢٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>ئ</sup>) ابو القاسم المصري، عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الحكم، ت٢٥٧هـ، فتوح مصر والمغرب، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، ١٤١٥هـ، ج١، ص٧٩.

<sup>(°)</sup> الملاح، الوسيط، ص٣٤٤.

وتنظيم المحاكم المختصة لمعاقبة المجرمين وتخليص الناس من شرورهم اضافة الى تنظيم الحياة العامة من تجارة واعمال يدوية اخرى ومراقبة الاسواق وتقديم كافة الخدمات الى الناس من تنظيم الزراعة ومد قنوات الري واصلاح الطرق.

### المبحث الثالث

### الخليفة الثالث ، عثمان بن عفان: (٢٣-٣٥هـ) (٦٤٤-٢٥٦م)

# اولاً :سيرته

هو عثمان بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف، القرشي الأموي يجتمع مع الرسول (صل الله عليه واله وسلم) في عبد مناف ولد بالطائف بعد عام الفيل بستة سنوات وهو ثالث الخلفاء الراشدين (۱).

والدته أروى بنت كريز بن ربيعة بن حبيب بن عبد الله شمس، يكنى ابو عمر، ابو عبد الله كان رقيق البشرة حسن الوجه ذي لحية (٢). وهو المشهور بذي النورين سبب هذه الشهرة لأن عثمان بن عفان تزوج بنات النبي (صلى الله عليه واله وسلم) رقية وبعد ان توفت تزوج ام كلثوم (٣). لديه من الاولاد ستة عشر الذكور تسعة والاناث سبع ، فانه انسب قريش لقريش وهو اعلم بما كان فيها من خير أو شر فكان اهل قريش يحبونه ودائمي التواصل معه لما له من عقلية علمية اهلته يكون تاجر مهم إذ كان من كبار التجار في مكة وشيوخها (٤).

أسلم عثمان بن عفان في وقت مبكر من عرض الدعوة الاسلامية وهاجر الى ارض الحبشة بعد ان عانى شتى أنواع العذاب من قبل معارضي الدعوة فهاجر الهجرتين الاولى والثانية الى الحبشة مع رقية بنت رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) (٥) فكان لهذه الهجرة الذكر العظيم في القرآن الكريم (وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا لَنُبَوِّنَةُ مُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَلأَجْرُ الآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ)(١) فكل الذين تركوا قومهم



<sup>(&#</sup>x27;) ابن الكلبي، هشام بن محمد ت٢٠٤ه، جمهرة النسب، تح: عبد الستار احمد فراج، مطبعة حكومة الكويت، سلسلة التراث العربي، وزارة الاعلام، ١٤١٤هـ-١٩٨٣م، ص٧٠؛ ابن العمراني، محمد بن علي بن محمد، ت٥٨٠ه، الانباء بأبناء وتواريخ الخلفاء، تح: قاسم السامرائي، ط١، دار الآفاق العربية، القاهرة، ١٤٢١هـ-٢٠٠١م، ص٤٨.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) العسقلاني، الإصابة في تمييز الصحابة، ج $^{3}$ ، ص $^{"}$ 

 $<sup>\</sup>binom{7}{1}$  المصدر نفسه، ج۲، ص ۳٤٩.

<sup>(</sup>ئ) محمد رضا، عثمان بن عفان ذو النورين، ص٢٠.

<sup>(°)</sup> الصلابي، عثمان بن عفان (شخصيته وعصره)، ص٢٠.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل، الآية: ٤١.

وبيوتهم السكينة ووطنهم في سبيل الدعوة الاسلامية فسكنهم في الدنيا مسكنا يرضونه صالحا اما اجر الآخرة فهو أعظم واكبر ومضاعف<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية اخرى يذكر انه هاجر مرة واحدة الى الحبشة ولم تكن مرتين فهو هاجر مرة الى الحبشة ومرة الى المدينة (<sup>۲)</sup>، فلو كان عثمان هاجر هجرتين الى الحبشة وثالثة الى المدينة لقيل انه هاجر ثلاث هجرات لأنه كان يعدد بعض مناقبه ومن المؤكد ولا شك فيه ان الهجرة تعد من المناقب (<sup>۳)</sup>.

فقد كان لعثمان بن عفان في حياته كثير من المشاركات بالأحداث فكان هو يشارك بنفسه وماله في الدفاع عن الدين فهو تولى الاعمال الكثيرة للرسول (صلى الله عليه واله وسلم) وكذلك للخليفة ابو بكر الصديق وعمر بن الخطاب فكان كثير السمع والاطاعة لهم إذ لم يكن الشخص المخالف المعادي وانما كان دائم الاستماع (٤) حتى ان عثمان بن عفان قال: أني طول فترة صحبني رسول الله (صلى الله عليه واله واله وسلم) ومبايعتي له ما عصيته ولا غششته الى ان توفاه الله ثم ابو بكر مثله وعمر ايضاً ، حيث لم يعصى لهم امر (٥). وهنا يؤكد طاعته للصحابة الكرام وحُسنَ تصرفه اتجاه ولاة الامر .

فلم يكن في الجاهلية حاله كحال غيره يعبد الاصنام ويشرب الخمر والملذات فكان شديد المزاولة على قراءة القرآن الكريم بعد اسلامه ، جواداً ذا سخاء ويساعد الناس المحتاجة في ايام المجاعات<sup>(٦)</sup>.

فشهد عثمان بن عفان جميع الغزوات مع الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) الا غزوة بدر لم يذهب معه لسبب ان رقية بنت رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) مرضت فبقي عند رقية ، بأمر من النبي (صلى الله

<sup>(&#</sup>x27;) الطبري، تفسير الطبري، ج١٧، ص٢٠٥.

<sup>(</sup>١) العسقلاني، فتح الباري في شرح صحيح البخاري، دار المعرفة، بيروت، ١٣٧٩ه، ج٧، ص٦٨٩.

<sup>(&</sup>quot;) العواجي، محمد بن محمد علي، خلافة عثمان بن عفان (دراسة نقدية باستثناء روايات الفتنة) ، رسالة مقدمة لنيل درجةالماجستير، كلية الرعود واصول الدين، المملكة العربية السعودية، ١٤١٣هـ-١٩٩٢م، ص ٣١.

<sup>(1)</sup> العواجي، خلافة عثمان بن عفان ، ص ٣٤.

<sup>(°)</sup> العسقلاني، فتح الباري في شرح صحيح البخاري، ج٧، ص٥٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) الزعبي، مهران محمود أحمد، إدارة الدولة في عهد عثمان بن عفان (٢٣-٣٥هـ) (١٤٤-٥٦٦م) قدمت هذه الاطروحة استكمالاً لنيل الدكتوراه في التاريخ، كلية الدراسات العليا، الجامعة الاردنية، ٢٠١٥م، ص ٢٩.

عليه واله وسلم) (١) فبشره الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) بالجنة ايضاً من خلال ما قاله: (من جهز جيش العسرة فله الجنة)(٢).

ويذكر ايضاً ان عثمان بن عفان كان يكتب للنبي (صلى الله عليه واله وسلم) فهناك من يعتقد ويرجح انه كان يكتب الوحى ومنهم من يذكر انه كان كاتب للعهود والمواثيق<sup>(٣)</sup>.

فبشر في الجنة في مرات عديدة من قبل الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) عن انس قال: صعد النبي (صلى الله عليه واله وسلم) احداً ومعه ابو بكر وعمر وعثمان فرجف الجبل فقال اثبت أحد فإنما عليك نبي وصديق وشهيد) (٤)، وكذلك قول الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) :ابو بكر، وعمر، وعثمان وعلي، وطلحه وطلحه والزبير، وعبد الرحمن، وسعد وسعيد وابو عبيده الجراح في الجنة (٥).

وعن حسان بن عطيه قال: قال النبي محمد (صلى الله عليه واله وسلم): (غفر الله لك يا عثمان ما قدمت وما أخرت وما اسررت وما اعلنت وما هو كائن الى يوم القيامة)(٢).

ويذكر أنه: "اول من رزق المؤذنين وأول من أرتج عليه في الخطبة وأول ن قدم الخطب في العيد على الصلاة وأول من فوض الى الناس اخراج زكاتهم وأول من ولي الخلافة في حياة امه وأول من اتخذ صاحب الشرطة وأول من هاجر بأهله وأول من جمع الناس على حرف واحد بالقراءة وأول من زاد النداء الثالث يوم الجمعة على الزوراء وأول من نخل له الدقيق وأول من أقطع القطائع وأول من حمى الحمى لتعم الصدقة"(٧).

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  محمد رضا، ذي النورين عثمان، ص $(^{\vee})$ 



<sup>(&#</sup>x27;) العواجي، خلافة عثمان بن عفان ، ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) البخاري، صحيح البخاري، ج٥، ص١٣٠.

<sup>(&</sup>quot;) الزعبي، إدارة الدولة في عهد عثمان بن عفان، ص٣٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الترمذي، سنن الترمذي، ج٥، ص٦٢٤؛ النسائي ابو عبد الرحمن احمد بن شعيب بن علي، ت٣٠٣هـ، فضائل الصحابة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٥هـ، ص١٢؛ الزعبي، إدارة الدولة في عهد عثمان بن عفان، ص١٩.

<sup>(°)</sup> الترمذي، سنن الترمذي، ج٥، ص٦٤٧.

<sup>(</sup>١) الزعبي، ادارة الدولة في عهد عثمان بن عفان، ص١٩؛ الطبري، الرياض النظرة في مناقب العشرة ، ج٣، ص٣٠.

ومن صور تمسكه بالدين الاسلامي نرى ذك من خلال ما قام به عمه الحكم بن ابي العاص بن اميه من محاربته بشتى الطرق للعودة لدين آبائه في الجاهلية فقام عمه بربطه بحبل متين فسمع الكثير من المحاولات لم يستطع ان يثنيه عن الدين الاسلامي وأقسم ان لا يتركه ما دام حي فلم يكن بيد عمه الا ان يخضع ويتقبل هذا الامر وان يتركه لدينه (۱) واكثر صفة اكسبت عثمان تقدير واحترام لدى الصحابة هي صفة الحياء التي كانت عنده فكان الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) دائما ما يصحب ذكر عثمان بصفة صدق الحياء التي الحياء (۱).

## ثانياً/توليه الخلافة:

فيذكر انه قيل لأبي بكر استخلف من بعدك فقال: لم أجد من هو أحق بهذا الامر من هؤلاء الذين توفي رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) وهو راض عنهم فسمى علي وعثمان والزبير وطلحة وسعد وعبد ارحمن وقال: يشهدكم عبد الله بن عمرو ليس لعمر الامر شيئاً فإن أصابت الامر سعد فهو ذلك والا فليستعنن به أيكم ما امر فأنني لم اعزله عن عجز ولا خيانة (٣).

بويع عثمان بن عفان في اخر يوم من سنه ٢٣ه واول يوم من ٢٤ هـ/ ٢٤٦م فلما بويع قام خطيباً بالناس وقال: اما بعد فإني قد حمت وقد قبلت الا وأني متبع ولست بمبتدع والا لكم علي بعد كتاب الله وسنة نبيه ثلاث: اتباع من كان قبلي فيما اجتمعتم عليه وسننتم والكف عنكم الا فيما استوجبتم الا وان الدنيا خضر، ومحببه الى الناس فلا تحبوا الدنيا حباً جماً وتثقوا بها واعلموا أن الدنيا غير تاركة الا من تركها(٤).

.

<sup>(&#</sup>x27;) السيد شحاته، اسلام عثمان بن عفان ، نهضة مصر ، د.ت، ص١٠.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) العواجي، خلافة عثمان بن عفان، ص ٤١.

<sup>(&</sup>quot;) البخاري، صحيح البخاري، ج٥، ص١٥.

<sup>( ً)</sup> الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص٤٢٢.

فكان عثمان بن عفان متخوف من منصب الخلافة وخوفه من تحمل الاعباء الكبير، التي كلف بها الا انه رغم ذلك لم يتهاون في هذا المنصب فأسرع حال توليه الى وضع الأسس والقواعد التي سوف  $\frac{1}{2}$ يسير عليها الولاة في إدارة شؤون الدولة

وكان له من العمر حين تولى الخلافه سبعين عاما<sup>(۱)</sup>، وقيل كان له من العمر ٦٨ عام ففي عهده تم الفتح الاسلامي وكتبت للإسلام ان ينتشر في بقاع واسعة من الارض ونشر دين الله الحق واعلاء ما جاء به محمد (صلى الله عليه واله وسلم) ووضع كلمة الذين كفروا في المراتب الدنيا<sup>(٣)</sup>.

# ثالثاً/اهم الخدمات والاعمال التي قام بها:

كان الخلفاء الاوائل مهتمين بالتنظيم الاداري وتقديم الخدمات للولايات وجميع المناطق التابعة لهم فعندما حدثت التقسيمات الادارية بعد الفتح في عهد عثمان أبقيت المراكز الحضرية على ما هو معهود من نظام اداري والخدمات لديهم اذ لم يغير عثمان شيء ما لم يكن هناك معارضة مع أسس الاسلام<sup>(٤)</sup>، فأبقى التعامل النقدي كما هو وايضاً عمل على تعريب الدواوين التي كانت تكتب بغير اللغة العربية الا أنها عربت في النصف الثاني من القرن الاولى هجري فقد اثبت ان الدواوين كتبت منذ بداية تأسيسها باللغة العربية في عهد عمر  $^{(\circ)}$ .

فكان من الضروري ان يتوسع النظام الاداري بعد توسع الدولة العربية الاسلامية في خلافة عمر بن الخطاب ، دعت الحاجة الى وضع الموظفين الذين يديرون مختلف الوظائف من ولاة وحكام وعمال كلا

<sup>(&#</sup>x27;) الملاح، الوسيط، ص٣٦٨.

<sup>( )</sup> أسد الله محمد حنيف، فقه عثمان بن عفان في احكام الاسرة (دراسة مقاربة)، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الشريعة الاسلامية، فرع الفقه والاصول الدين ، جامعة ام اقرى، المملكة العربية الســـعودية ، ١٤١٥هـ-١٩٩٤م، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٢) السيد شحاته، اسلام عثمان بن عفان ، ص١٣٠.

<sup>(</sup>١) الزعبي، ادارة الدولة في عهد عثمان بن عفان ، ص٥٥.

<sup>(°)</sup> فالح حسين، بحث في نشأة الدولة العربية، ط١، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ٢٠١٠م، ص١٢٣٠.

حسب وضعه في المكان المناسب ليديروا ويشرفوا وتكون لهم عيون ساهرة لمصلحة الشأن العام للأمة، فلما كثر الموظفين زادت نفقاتهم من بيت المال لذا استدعى على الدولة ان تزيد في النفقات<sup>(۱)</sup>.

فكانت علاقة عثمان مع عماله علاقة حسنة فكان أول خليفة زاد في اعطياتهم وجعلها مائة وكان شديد النصح والتوجيه لهم فكان يحث على العمل الصالح واعطاء الحق والحقوق وكذلك الامانة في العمل والوفاء بالعهد ونهى عن ظلم اليتيم فإن الله خصم لمن ظلمه وحث عمالة على تقديم الخدمات لسكان البلاد المفتوحة (٢)، فكان مراقب لسلوك الولاة وبالأخص في مجال الانفاق فكان يقاسم ولاته اموالهم كما كان يفعل عمر بن الخطاب مع ولاته وعماله (٣).

فلم يتوقف نشاطه على الجانب الاداري وانما ركز على السياسة الخارجية لحركة الفتوحات التي قطعت شوط كبير ومهم منذ عهد ابي بكر وعمر بن الخطاب (٤).

## اهم الخدمات والاعمال التي قام بها

### ١ -جمع مصاحف القرآن الكريم بمصحف واحد:

ان السبب الرئيس لهذا الجمع هو مسألة اختلاف القراء من مكان الى آخر فكل مصر من الامصار يدعي ان قرأته هي الصح فأشار حذيفة بن اليمان الى عثمان بن عفان ان يسرع لحل هذه المشكلة وجمع المصاحف على قراءة واحدة، فقال حذيفة لعثمان: يا امير المؤمنين فأدرك هذه الامة قبل ان يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى (٥).

فقيل: انه لما كانت خلافة عثمان بن عفان جعل المعلِّم يُعلِّم قراءةَ الرَّجل والمعلِّم يُعلِّم قراءةَ الرَّجل فقيل: انه لما كانت خلافة عثمان بن عفان جعل المعلمين حتى كفر بعضهم بقراءة بعض ، فبلغ ذلك فجعل الغلمان يلتقون فيختلفون حتى ارتفع ذلك الى المعلمين حتى كفر بعضهم بقراءة بعض ، فبلغ ذلك

<sup>(°)</sup> البخاري، صحيح البخاري، ج٦، ص١٨٣.



<sup>(&#</sup>x27;) حسام حسن محمد بعيت، النفقات الادارية في العاصمة والولايات في عهد عثمان بن عفان واثرها على الفتنة الكبرى (٢٤-٣٥هـ)

<sup>(</sup>١٤٤-٥٥٥م)، المجلة العلمية لكلية الآداب، قسم التاريخ، جامعة دمياط، ص٥.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{Y}}$ ) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص $^{\mathsf{Y}}$ 5.

<sup>(</sup> $^{"}$ ) البلاذري، فتوح البلدان، ج ١، ص ٤٣١.

<sup>(3)</sup> الملاح، الوسيط، ص٣٦٩.

عثمان فقام خطيبا بالناس وقال: أنتم عندي تختلفون وتلحنون فمن نأى عني من الامصار أشد فيه اختلافاً ولحنا اجتمعوا يا اصحاب محمد واكتبوا للناس اماماً (۱).

يذكر الملاح $^{(7)}$ : ان الصحف كانت عند ابي بكر حتى توفاه الله ثم بعدها عند عمر بن الخطاب الى ان توفى وبعد ذلك عند حفصه بنت عمر  $^{(7)}$ .

فأرسل عثمان بن عفان الى حفصه ان أرسلي الصحف الينا نفسها فكانت تلك الصحف في عهد ابي بكر فهذا الاصرار على جمع الصحف هو الخوف ان يكثر القتل بالقراء خاصة بعد معركة اليمامة وان يضيع الكثير من القرآن (٤).

فبعث زيد بن ثابت وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاص وعبد الرحمن بن الحارث لينسخوها في المصاحف وقال عثمان لهم اذا اختلفتم فاكتبوها بلسان قريش بعد ذلك رد المصحف الى حفصه واحرق كل من سواء (٥).

### ٢ - توسيع المسجد النبوي:

ان الخليفة عثمان بن عفان لم تشغله الفتوحات عن الانجازات العمرانية فقام بزيادة مساحة المسجد النبوي وتوسيعه لكي يستطيع تحمل الاعداد الكبيرة من المصلين فقام عثمان باستشارة اهل الرأي واتفقوا

المصدر نفسه ، ج $\Upsilon$  ، ص $\Upsilon$  المصدر



<sup>(&#</sup>x27;) السجستاني، ابن ابي داوود عبد الله بن سليمان بن الاشعث، ت٣١٦هـ ، المصاحف، تح: محمد بن عبدة، ط١، الفاروق الحديثة ، القاهرة، ٣٢٤١هـ-٢٠٠٢م، ص٩٥.

<sup>(&#</sup>x27;) الوسيط، ص٣٧٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>T</sup>) هي حفصة بنت عمر بن الخطاب بن فضيل العدوية القرشية امها زينب بنت مظعون اخت عثمان بن مظعون احدالسابقين الى الاسلام في مكة المكرمة يذكر انها ولدت قبل المبعث بخمس سنوات اصيلة النسب والحسب فيكون مولدها مع مولد فاطمة الزهراء (عليها السلام) سيدة نساء العالمين، خالد الحموي، ام المؤمنين حفصه بنت عمر بن الخطاب، دار القاسم، السعودية،د.ت، ص٢.

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ج٢، ص٤٨٢.

على تهديمه واعادة بنائه مرة اخرى (١). وكان عثمان يخطب بالناس وقال لهم عن رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) قال: "من بنى لله مسجداً بنى الله له مثله في الجنة"(٢).

فباشر عثمان بالبناء بنفسه مع مجموعة من العمال في شهر ربيع الاول من العام تسع وعشرون هجري يقال ان العمل فيه مدى عشرة أشهر وقيل في سنة ٣٠ ه تم بنائه وايضاً قيل في آخر سنة من خلافته (٣).

كان المسجد على عهد الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) مبني باللبن وسقفه من الجريد وعمد خشب النخل فإن ابو بكر لم يزد عليه شيء الا ان عمر زاد عليه وبناه على بنيانه في عهد الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) باللبن والجريد وأعاد عمدة خشباً فعندما جاء عثمان غير فيه كثيراً وبنى جداره بالحجارة المنقوشة والقصب وجعل سقفه من الساج والاعمدة من الحجارة المنقوشة (1).

ان هذا التوسع تطلب ان يأخذ الدور المجاور للمسجد الا ان هناك من رفض ان تأخذ أرضه فهدم عليهم ووضع ثمن الارض في بيت المال فصيحوا بعثمان فأمر بهم بالحبس وقال لهم أتدرون ما جرأكم علي الاحلمي قد فعل هذا بكم عمر فلم تصيحوا به ثم كلمه فيهم وتوسط لهم عبد الله بن خالد بن اسيد فأعفى عنهم وخرجوا من السجن (٥).

ان هذا الاهتمام ببناء المسجد يشير الى مدى اهتمام الخليفة عثمان بن عفان بالنهضة العمرانية مع تطور اساليب استخدام المواد في البناء بصور جديدة مغايرة عن عهود سابقة ان هذا التوسع في البناء لم يقع على بناء المسجد وانما تعداه الى بناء المنازل والقصور بالاستعانة بخبرات الخبراء من سكان

<sup>(°)</sup> الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص٢٥١.



<sup>(&#</sup>x27;) قطب ، ابراهيم محمد، السياسة المالية لعثمان بن عفان ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة ، ١٩٨٦م ، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٢) البخاري ، صحيح البخاري ، ج١، ص٩٧؛ ابن جيرين ، عبد الله بن عبد الرحمن بن عبد الله ، فصول ومسائل تتعلق بالمساجد ، ط١، وزارة الشؤون الاسلامية والاوقاف والدعوة والارشاد ، المملكة العربية السعودية ، ١٤١٩هـ ، ص٨.

<sup>(ً)</sup> السمهودي ، علي بن عبد الله بن أحمد الحسني، ت٩١١ه ، خلاصة الوفا بأخبار دار المصطفى، تح: محمد الامين محمد محمود، د.م، د.ت، ج٢، ص٩٨.

<sup>(</sup> أ) البخاري، صحيح البخاري، ج١، ص٩٧.

البلاد المحررة في الاقاليم (١)، ونتيجة هذا التوسع ادت الى زيادة الخدمات المقدمة من قبل حكومة عثمان في كافة الجوانب الخدمية .

## ٣-شراء بئر رومة من قبل عثمان:

رومة: بضم الراء وتسكين الواو هي ارض بالمدينة بين الجرف وزغابة نزل بها المشركون عام الخندق وفيها بئر رومة اسم بئر شراها عثمان بن عفان وتصدق بها للفقراء (٢)، فيذكر في قصة هذا البئر ان هناك من الصحابة من اشتكى من مشكلة خطيرة للرسول (صلى الله عليه واله وسلم) انه لم يكن في المدينة ماء عذب سواء بئر رومة وكان هذا يمتلكه شخص يهودي طامع ببيع الماء بكمية قليلة بسعر كبير فتمنى الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) ان يكون هناك شخص ليشتريه ويخلص الناس من هذا الجشع (٢)، فبين (صلى الله عليه واله وسلم) رغبته في ان يشتريه احد فقال: "من يشتري بئر رومه ويجعل دلوه مع دلاء المسلمين وله بها عين في الجنة (٤)، وقوله (صلى الله عليه واله وسلم): "من يحضر بئر رومه فله الجنة (٥)، فعندما اراد عثمان عين في الجنة (١٤)، وقوله (صلى الله عليه واله ويوم لليهودي الا ان عثمان الناس يستسقون ما يكفيهم ليومين اذ كان الاتفاق ان يكون يوم لعثمان ويوم لليهودي الا انه رأى خسارة كبيرة فقام ببيعه بأكمله الى عثمان ليكون البئر كله الى المسلمين بدون ثمن أو حساب (١٠). وقد كان تقديم هذه الخدمة المهمة للمسلمين يوفر عليهم نفقات شراء المياه .

<sup>(&#</sup>x27;) الملاح، الوسيط، ص٣٧٨.

<sup>(</sup>۲) الحموي، معجم البلدان، ج۳، ص١٠٤.

محمد بن ابراهیم بن حسان، سلسلهٔ مصابیح الهدی، ج۸، ص $^{"}$ 

<sup>( ٔ)</sup> الترمذي،سنن الترمذي، ج ٥ ، ص ٦٢٧.

<sup>(°)</sup> البخاري ، صحيح البخاري، ج٥، ص١٣.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) محمد بن ابراهیم ، سلسلة مصابیح الهدی، ج۸، ص $^{1}$ .

ويذكر ان عثمان كان مهتم بحفر الآبار لأهل المدينة لسد حاجاتهم من المياه كبئر ارسين (۱) ، وكذلك بئر الماء في عسفان ايضا كان اهتمام الولاة بحفر الابار كبير فحفر العديد من الآبار للاستفادة منها(۲).

#### ٤ - وظائف وخدمات اخرى لعثمان:

فهناك الكثير من الوظائف والخدمات الاخرى التي كانت تقدمها الدولة للناس في عهد عثمان بن عفان منها وظيفة الكاتب الذي يختص بكتابة كل ما يتعلق بشؤون الامة وكل فترة من فترة الخلفاء كان فيها كاتب معين ففي عهد عثمان بن عفان اتخذ كتاب منهم مروان بن الحكم بن ابي العاص (٣) وغيرهم.

وكانت هناك وظيفة الحجابة التي كان لها اساس قديم منذ عهد الرسول(صلى الله عليه واله وسلم) وظيفة الحاجب تنظيم الدخول بين الخليفة والرعية ففي عهد عثمان بن عفان كان يتولى الحجابة حمران بن ابان (٤)، وكانت هناك وظيفة بيت المال الذي يكون فيها الشخص مسؤول عن واردات بيت المال فكان على بيت المال في عهد عثمان عبد الله بن أرهم (٥) بن عبد يغوث بن وهب.

<sup>(&#</sup>x27;) بفتح الهمزة وكسر الراء وتسكين الباء بئر بالمدينة مقابل مسجدها نسب الى أريس هو رجل من المدينة يهودي فيها سقط خاتم النبي (صلى الله عليه واله وسلم) من يد عثمان في سنة ٦ من خلافته فبعث كثير الا انه لم يجده ،الحموي، معجم البلدان، ج١، ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) العابدي، محمد بن اسماعيل، السياسة المالية في عهد عثمان بن عفان ، بحث تكميلي لنيل درجة الماجستير في السياسة الشرعية ، جامعة محمد بن مسعود الاسلامية ، المملكة العربية السعودية ، ١٤٢٨ه ، ص١٤١-١٤٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) مروان بن الحكم بن ابي العاص بن اميه بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانه اسلم يوم فتح مكة طرده رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) لأنه كان يفشي الاسرار، الدينوري، المعارف، ج١، ص٣٥٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) حمران بن اباة الفارسي الفقيه مولى عثمن بن عفان ، كان يصلي خلف عثمان ، وقيل ان حمران يأذن على عثمان وكان كاتب له وطال عمره الى ان توفي في نيف وثمانين، الزركلي ، الاعلام ، ج٥، ص١٠١.

<sup>(°)</sup> هو عبد الله بن الارقم بن عبد يغوث بن وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب بن مرة القرشي الزهري آمنه بنت وهب تكون عمة ابيه ابيه ، امه اميمة بنت حرب أسلم عام الفتح واستعمله عمر على بيت المال وعثمان من بعده الا انه اعفاء بعد ذلك فكان امين يوثق به الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) ، ابن الاثير ، اسد الغابة، ج٣، ص١٧١.

ويذكر انه كان اكثر من شخص على بيت المال في عهد عثمان بن عفان (۱) اما بالنسبة لصاحب الشرطة فإلى عثمان بن عفان دور كبير في بناء هذه مؤسسة الشرطة وعين عليها عبد الله بن قنفذ التيمي (۲)

اما ادارة السوق ووضع عمال عليه أوكل امر السوق الى الحارث بن الحكم بن ابي العاص (٣).

<sup>(&#</sup>x27;) الزعبي، ادارة الدولة في عهد عثمان بن عفان، ص٥٨.

<sup>(&#</sup>x27; ) المرجع نفسه، ص ٥٩.

<sup>(&</sup>quot;) المصدر نفسه ، ص۸٥ ـ ٥٩

## ٥-الفتوحات في عهد عثمان بن عفان:

ان حركة الفتوحات هي استمرار من عهد الى عهد آخر فبعد ان امتدت الفتوحات الى مساحات كبيرة في عهد عمر بن الخطاب أكمل المسير في الفتوحات عثمان بن عفان لتكون مرحلة الدفاع وتأمين الحدود ومقاومة أي خطر يهدد الامة العربية الاسلامية فكانت هناك اقاليم حديثه الاسلام بين فترة واخرى ينقضوا عهودهم مما ادى الى حاله تخوف من قبل المسلمين (۱)، فكانت هناك ولايات ارادت الخروج واستمر بعد مقتل عمر ونقضت العهد وامتنعت عن دفع الجزية ايضاً التي كانت تدفع من قبلهم عندما يتم الصلح فهنا جاءت الفتوحات لتحتوي وتوسع من الدائرة الى مناطق اخرى(٢).

مما كان دافع قوي للتحرك الى تأسيس القوة بحرية في عهد عثمان اصبحت قوة كبيرة قادرة على مواجهة أي خطر في البحر بالأخص الجانب البيزنطي فكانت اول قوة بحرية في عهد عثمان (٦)، ففي البداية كان يتطلب تأمين الحدود الشمالية للدولة الاسلامية لأضعاف الامبراطورية البيزنطية كان يتطلب فتح أرمينية وتلحق بأقاليم الدولة الاسلامية فبعث الى حبيب بن مسلمة الفهري بأن يتولى مهمة فتح أرمينية فنهض في ستة آلاف ويقال في ثمانية آلاف من اهل الشام والجزيرة فقاتلهم وطلبوا الامان على الجلاء والجزية فجلا الكثير منهم فلحقوا ببلاد الروم واقام حبيب فيها لعدة اشهر (١٠)، فأراد معاوية بن ابي سفيان التوجه الى قبرص بعد أن اقنع الخليفة عثمان بنشر اسطول بحري يتحدى فيها الاسطول البيزنطي بعد ان سيطروا على طرابلس فركب معاوية بن ابي سفيان البحر ليصالح اهل قبرص

ويخضعها ويصالح اهلها على مبلغ من المال يدفع للدولة العربية الاسلامية (٥)، ان تلك الانجازات البحرية للعرب المسلمين أرعبت الروم البيزنطيين فقاموا بتحشد قواتهم بعدد كبير فحدث الصدام بين الطرفين وسميت المعركة ذات الصواري لكثرة السفن التي كانت بها وكانت تلك المعركة في غاية العنف

<sup>(&#</sup>x27;) الكعبي، عبد الحكيم، موسوعة التاريخ الاسلامي (عصر الخلفاء الراشدين)، دار اسامة، الاردن- عمان، ٢٠٠٩م، ص١٩٥٠.

<sup>(ٔ)</sup> المرجع نفسه، ص١٩٦.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع نفسه. ص ١٩٦ ـ١٩٧

<sup>(1)</sup> البلاذري، فتوح البلدان، ج١، ص١٩٦.

<sup>(°)</sup> الملاح، الوسيط، ص٣٧٢.

والقتل من الطرفين الا انه كتب للمسلمين النصر ليكون لهم الفرصة للتوسع اكثر ما بعد ذلك في البحر المتوسط ويمدوا نفوذهم الى سواحل بيزنطة وبقية الجزر (١).

إضافة الى ان الفتوحات في بلد فارس كتبت لها النجاح وانهيار الامبراطورية الساسانية بشكل نهائي لتتتهي المقاومة ودولة الفرس واصبحت جميع اقاليمها تابعة الى الخلافة الاسلامية. وبهذه الانجازات الاصلاحية الكبيرة والخدمات العظيمة التي قدمت في عهد وخلافة الخليفة الثالث عثمان بن عفان من الانتهاء بجمع القران الكريم وتوحيده في مصحف واحد ومثبت للمسلمين الى بناء الاسطول البحري الذي زاد في قوة الدولة العربية الاسلامية امام اعتى قوتيين في ذلك التاريخ امبراطورية الفرس والروم واثبت لهم ان المسلمين لديهم القدرة على ركوب البحر والقتال فيه الى خدمات القضاء والامن والتجارة وتوفير كل ما تحتاجه المدينة العصرية للاستقرار، نجد ان حياة الخليفة الثالث عثمان بن عفان تتهي بالقتل على يد مجموعة من المعارضين لحكمه.

<sup>(&#</sup>x27;) الملاح، الوسيط، ص٣٧٣.

### المبحث الرابع

## الخليفة الرابع الامام علي بن ابي طالب (السلام):(٥٥-١٥١/م١٥٠-١٦١م)

# اولاً:سيرته

هو علي بن ابي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مره بن كعب بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانه بن خزيمه بن مدركه بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان واسم أبي طالب عبد مناف<sup>(۱)</sup>، امه الهاشمية التي ولدت الهاشمي فاطمة بنت اسد اسلمت وهاجرت مع النبي (صلى الله عليه واله وسلم) وزوج ابنته فاطمة الزهراء (عليها السلام) من السابقين الاولين للإسلام اذ انه اول من امن برسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) وصدقه وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة وهو أفضل الاحياء من بني آدم توفي في رمضان سنة ٤٠ ه<sup>(۳)</sup>.

ولد وترعرع ونشأ في حجر النبي (صلى الله عليه واله وسلم) وكان ملازم له ولم يفارقه وكان اللواء بيده في اغلب المشاهد فهو احد الابطال الشجعان من أكابر العلماء والخطباء بالقضاء (٤).

فيذكر (٥) انه كان يسمى حيدرة: انا الذي سمتني أمي حيدرة .. فأسم حيدرة هو اسم الاسد سمته أمه فاطمة على أسم أبيها فلما جاء ابو طالب غير هذا الاسم ليسميه علي (٦).

<sup>(</sup> $^{1}$ ) الطبري، الرياض النضرة في مناقب العشرة، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ .



<sup>(&#</sup>x27;) ابن المغازلي، ابي الحسن علي بن محمد الواسطي، أمير المؤمنين علي بن ابي طالب (الله في جوف الكعبة تح: ابي عبد الرحمن تركي، ط١، دار الاثار، د . م ـ ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م، ص٢٣.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ص۲٦.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، صفوة الصفوة، تح: احمد بن على، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م، ج١، ص١١٥.

<sup>( ً )</sup> الزركلي، الاعلام، ج٤، ص٢٩٥.

<sup>(°)</sup> الصلابي، اسمى المطالب في سيرة امير المؤمنين على بن ابي طالب(الله على)، مكتبة الصحابة، الشارقة، ١٤٠٥-٢٠٠٤م، ص١٤٠.

كان (الكلام) يكنى بأبو الحسن نسبة الى ابنه الاكبر الحسن (الكلام) امه فاطمة (عليها السلام) ابنة رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم) وايضاً له كنية كان يكنى بها من قبل النبي (الله النبي الله عليه واله وسلم) جاء الى فاطمة يبحث عن علي فلم يكن في المنزل وكان في المسجد راقد فدخل النبي (صلى الله عليه واله وسلم) يبحث عنه فعندما كان الرسول (الله عليه واله وسلم) يبحث عنه فعندما كان الرسول الله عنده سقط رداؤه عن شقه وأصابه التراب فمسحه الرسول (الله والله و

فهو وليد الكعبة يذكر الفاكهي: "أول من ولد في الكعبة من بني هاشم من المهاجرين علي بن ابي طالب (اليلام)" (٤). وهو ليس الاول بل هو الوحيد الذي كرمه الله سبحانه وتعالى بذلك ولم يحصل انسان بعده ولا قبله على هذه المنزلة الرفيعة ، وكذلك قيل: ان فاطمة بنت اسد (رض الله عنها) ولدت أمير المؤمنين (اليلام) في جوف الكعبة بعد ان كانت تطوف في الكعبة المشرفة وجائها المخاض فانشق لها جدار الكعبة ودخلت داخلها ووضعت جنينها في داخل الكعبة (٥).

## ثانياً/منزلته وصفاته:

يعد (الكلام) من الصحابة الذين اجتمعت فيهم صفات الاسرة الهاشمية؛ لكونه هاشمي النسب من الأب والأم (٦)، فكان (الكلام) كثير العلم والمعرفة قال فيه الرسول (صنى الله عليه واله وسلم): انا مدينة العلم وعلى

<sup>(&#</sup>x27;) علي محمد محمد، الكوكب الدري في سيرة أبي السبطين علي (الله المعه)، راجعه ونقح عليه: مركز البحوث والدراسات بالمبرة ، ط١، الكويت ، ٢٠١٠م، ص١٨.

<sup>(</sup>۲) البخاري، صحيح البخاري، ج۱، ص٩٦.

<sup>(&</sup>quot;) ابن الاثير، اسد الغابة، ج٧ ص١٥٦.

<sup>(</sup> أ) الفاكهي، اخبار مكة، ج٣، ص١٩٨.

<sup>(°)</sup> النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، ج٣، ص٥٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) المهدلي، محمد عقيل بن علي، الامام علي بن أبي طالب (الله على على) حياته الفكرية وتأثيرها في فكر الامام الغزالي، ط١، دار الحديث، السعودية، ١٤١٧هـ-١٩٩٧، ص١٦.

بابها (۱)، فكان من افضل الفقهاء وشيوخ التشريع في عصر لا يفعلون شيء دون استشارته فقال عمر: لولا علي لهلك عمر (۲) لشدة الاعتماد عليه في الفتوى وحل المشاكل الشرعية والفقهية.

فكان من عظيم مكانته ان النبي (صلى الله عليه واله وسلم) اولى لعلي (الله) امر القضاء لعلمه انه قدر تلك المسؤولية الملقاة على عاتقه فكان اهل لتلك المهمة فأوكل له القضاء في اليمن فاجتمعت فيه الصفات التي تجعله اهلاً للعلوم الاسلامية والافكار العلمية ما أهله لذلك الطبيعة الهاشمية المؤثرة التي من مميزاتها التربية والفطنة والذكاء فكان يغوص في طلب العلم باحث عن الحقائق التي تحل المشاكل التي حدثت فترة الخلفاء وفي عهده (٣)، قال فيه الرسول محمد (صلى الله عليه واله وسلم): "أقضى أمتي علي "(٤).

فاجتمعت فيه عدة خصال منها الصدق والاخلاص في الخلافة إضافة الى عدله فكان يحكم بالعدل في الخصومات ونرى عدالته في ابسط الامور فجميع رسائله للولاة تتضمن مسائل العدل وكان يحث يحث على فعل الخير فقال: "افعلوا الخير ولا تحقروا منه شيئاً فإن صغيره كبير وقليله كثير ولا يقولن احدكم ان احداً اولى بفعل الخير مني فيكون والله كذلك ان للخير والشر أهلاً فمهما تركتموه منهما كفاك موه أهله"(١).

# ثالثاً /خلافة علي بن أبي طالب راليكني:

كان علي (عليه السلام) في فترة الخلفاء الراشدين مقبل على دراسة وتعليم القرآن للتابعين والصحابة وكذلك دراسة السيرة النبوية فكان يساعد الخلفاء الراشدين في جميع الاحكام والمسائل المتعلقة بالأمة الاسلامية فكان من أفقه الصحابة (٧). فلما قتل الخليفة عثمان، كان لابد من اختيار خليفة يتولى المهام فكانت

<sup>(</sup> $^{
m Y}$ ) المهدلي، الامام علي بن ابي طالب حياته الفكرية، ص $^{
m Y}$ .



<sup>(</sup>١) السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص١٣٣.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) ابن تیمیه، منهاج السنة النبویة، ج٦، ص٤٥.

<sup>(&</sup>quot;) المهدلي، الامام علي (الكلة) حياته الفكرية، ص ٤١.

<sup>(</sup>١) الطبري، ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى، ص٨٣.

<sup>(°)</sup> المجمع العالمي لأهل البيت (عليهم السلام)، اعلام الهداية الامام علي امير المؤمنين (الكر)، ط١، مركز الطباعة والنشر المجمع العالمي، ق، ١٤٢٢ه، ص٣٤-٣٥.

<sup>(</sup>أ) القريشي، موسوعة الامام امير المؤمنين علي بن ابي طالب (الها)، ط١، دار الهدى، ٢٢١هـ

۲۰۰۲م، ج٥، ص١٢٣.

الانظار تتوجه الى علي (الكلام) لكونه الانسب لمثل هذا المكان لعلمه ونسبه الهاشمي الشريف وتربى في حضن النبي (صل الله عليه واله وسلم) وزوجه من ابنة الرسول(صل الله عليه واله وسلم) السيدة الزهراء (عليها السلام).

فبعد الجهود في اقناعه (اليه) لتولي الخلافة تجمع الناس لمبايعته بعد ايام من مقتل عثمان بن عفان فأصبح الامام علي بن أبي طالب (اليه) الخليفة الرابع في ٢٥ ذي الحجة من العام ٣٥هـ/ ٢٥٥م فعندما تولى الخلافة كان السياسي الحكيم الذي كان جل اهتمامه مصالح الامة الاسلامية فهي أولى من مصالحه الشخصية فكانت سياسته واضحة لم تحمل طرق ملتوية والبعيدة عن الشريعة الاسلامية اذ لم يتخذ طرق القتل والتهديد والاغتيالات لتحقيق مصالحه والحصول على مناصب كما فعل الكثير في عهده (٢).

فبرز (الكلفي) على مسرح الاحداث السياسية فهناك الاحداث الكثيرة التي جعلت الكثير يقفون ضده بعدما رأوا قدرته الفائقة في حسن التصرف بدء من وقوفه ودفاعه عن النبي (صلى الله عليه واله وسلم) في مكة وصولاً الى مشاركته في بدر وأحد وخيبر، كذلك الجمل وصفين والنهروان (٢)، مما جعل الحقد والكره يظهر على وجوه اعدائه ومناوئيه.

# رابعاً /النظام الاداري والخدمات العامة في عهد علي بن ابي طالب رهي:

ان النظام الاداري عند الامام علي بن ابي طالب (الملام) يتميز بتماسكه ومتانته ويعتمد على قواعد وأسس رصينة من ضمن المنطق فهذا الفكر الاداري يتميز بخصائص قد لا يحمل تلك الخصائص أي اداري غربي لأنه فكر انساني ينظر الى الادارة من مفهوم انساني فإن المحرك الاساس في الادارة هو

**₹** 

٥٢

<sup>(&#</sup>x27;) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٣، ص٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن علي رستم، تاريخ الامام علي (عليه السلام) السياسي، ط١، دار المجد البيضاء، لبنان، ١٤٣١هـ - ٢٠١٠م، ص١٧ -

<sup>(&</sup>quot;) عبد الله بن علي رستم، تاريخ الامام علي (اللي السياسي، ١٩.

ليس آلة وانما انسان فنظرة الاداري الى نظام الادارة نضرة مجتمع مصغر للأمة وعليه تنظيمه لتحقيق الهدف السامي<sup>(۱)</sup>.

فإن هناك تسميات عديدة لرئيس الدولة في عهد الامام علي بن ابي طالب (اليلا) منها الوالي والامام والداعي وولي الامر وتطلق تسمية الرعية على الامة فكانت الدولة على عهده تقسم الى عدة أقسام يديرونها اشخاص أهم ما يجب ان يتصفوا به العدل(٢).

## خامساً /الخدمات والاصلاحات في عهد على بن ابي طالب رعيه السلام):

ان اول ما قام به علي (الله) عندما تولى الخلافة هو عزل عمال الخليفة عثمان بن عفان الذين كانوا غضب على الامه بحيث اسرفوا في السلب والنهب الا ان عزلهم ادى لمشاكل كثيرة (٣)، حتى ان علي بن ابي طالب (الله) قال: "والله لا اراهن في ديني ولا اعطى الدنية من امري "(٤).

فكان حريصا على اختيار القادة والولاة والعمال فقال: "من نصب نفسه للناس اماما فعليه ان يبدأ بتعليم نفسه قبل تعليم غيره ويعلن تأديبه بسيرته قبل تأديبه بلسانه ومعلم نفسه ومؤدبها أحق بالإجلال من معلم الناس ومؤدبهم" (٥)، كما سيأتي ذكره وكذلك فإنه نظم بيت المال ووزع الثروة بشكل عادل ومنصف وارجاع الاموال التي اخذت بغير شرع من صندوق الدولة فكان يقوم بمراقبة السوق لمنع الغش والتلاعب (٦)، فكان عندما يأتي الاسواق يقف قائلاً: "يا معشر التجار قدموا الاستخارة وتبركوا بالسهولة واقتربوا من المبتاعين وتزينوا بالحلم وتناهوا عن اليمين وجانبوا الكذب وتجافوا عن الظلم وانصفوا المظلومين ولا تقربوا الربا واوفوا الكيل والميزان ولا تبخسوا الناس اشيائهم ولا تعثوا في الارض

<sup>(&#</sup>x27;) القزويني، باقر محمد صالح، خصائص الادارة عند الامام علي بن ابي طالب (الله اله البيت (عليهم السلام) ، كربلاء، ص١.

<sup>(</sup>٢) الموسوي، على جميل عبد، الفكر السياسي في رواية الامام على بن ابي طالب (السلام)، ط١، مؤسسة علوم نهج البلاغة، العتبة الحسينية المقدسة ، كربلاء، ١٤٣٨هـ-٢٠١٨م، ص١٦٦-١٦٧.

<sup>(&</sup>quot;) العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص١٩٦٠.

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل في التاريخ، ج٢، ص٥٥٩.

<sup>(°)</sup> خطب الامام على (ع)، نهج البلاغه، ج٤ ، ص٢٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) الكناني، صبيح كرم زامل، جودة الادارة في ذكر الامام علي (عليه السلام)، مجلة اهل البيت (عليهم السلام)، جامعةاهل البيت، كربلاء، ٢٠١٥م ص٠٥.

مفسدين"<sup>(۱)</sup>. وعمل على اصلاح الوضع الاجتماعي بقيامه بإلغاء الاعراف العشائرية والتخلص من النزعة القبلية التي كانت سائدة والرجوع الى منهج الاسلام الاول القائم على العدل والمساواة ولا يفرق بين غني أو فقير وجنس وآخر والغى مسألة التفاخر بالألقاب والاهل والعشيرة والتباهي بكثرة الاموال والاولاد<sup>(۲)</sup>.

### ١ - المحافظة على حقوق الامة الاسلامية:

ان ما عرف عن علي (عليه السلام) بأنه رجل الحق والحقوق فكان لا يتأخر عن أعطاء الحقوق لأنه يعتبر ان حق الامة واجب في الاعناق ومن حق الرعية ان ترى مدى تحقيق ما هو مطلوب منها بأتم وجه فيقول عز وجل: (وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنْكَرِ وَأُوْلَئِكَ هُمْ الْمُفْلِحُونَ) (٢)، فيقول سبحانه وتعالى لتكن من عندكم امة منتخبة تقوم بما آمر الله في الدعوة الى الخير والامر بالمعروف والنهي عن ما هو منكر ومحرم فإن على كل فرد واجب القيام بتلك الامور فهم المفلحون في الآخرة (٤).

فعندما تولى علي بن أبي طالب الخلافة قال: "يا ايها الناس ان هذا أمركم ليس لأحد فيه حق الا من أمرتم" (٥).

فكان عادل في اعطاء الحقوق فإن عدله هو عدل اسلامي يهدف فيه اقامة مجتمع يضع العدل في جميع امور حياته وخاصة في مجتمع ان كان ظالم فبعدله أسر القلوب وأبهر العقول فكان يعتبر ان الساس العدل من اساس استمرار الخلافة الراشدة لأنه سار على منهج الرسول الاعظم (صل الله عليه واله وسلم)

<sup>(&#</sup>x27;) الكليني، الكافي، ج٥، ص١٥١.

<sup>(</sup>۲) الكناني، جودة الادارة ، ص٥٢.

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>أ) ابن كثير، تفسير ابن كثير، ج٢، ص٧٨.

<sup>(°)</sup> الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص٤٣٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) مؤيد حميدي جاسم، حقوق الانسان وتطبيقاتها في عهد الخليفة الراشد علي بن ابي طالب (عليه السلام)، ٣٥هـ-٤٠هـ، مجلة الفراهيدي، كلية الآداب ، جامعة تكريت، العدد ١٨، ٢٠١٤م، ص٤١٣.

وان العدل يجب ان يلازم المساواة في الحقوق نرى هذا من خلال ما قام به الامام علي (عليه السلام) في المساواة في مسألة العطاء بعد ان كانت في عهود سابقة فتم حسب التفضيل فلم يكن عنده احد افضل من غيره وانما الجميع سواسية في الحقوق والواجبات فكان في اعتقاده ان انتهاج هذه السياسة هي السياسة الاعدل وعلى نهج السنة النبوية المطهرة (۱). حيث انه قال لمجموعة ارادوا ان يفضلوا جماعة على اخرى: "وتأمرونني ان اطلب النصر بالجور لا والله لا افعل ما طلعت شمس وما لاح في السماء نجم والله لو كان المال لي لساويت بينهم فكيف وهو مال الله"(۲).

الا ان سياسة التسوية في العطاء كانت محط اعتراض من قبل الكثير من الافراد في المجتمع ذوي النفوذ فعارضوا الامام علي (الملكة) على تلك السياسة وبالأخص من قبل المهاجرين والانصار وكذلك ابناء القبائل العربية في الامصار، فهم ارادوا ايضاً توزيع الاراضي المحررة لأنهم يعتبرونها من ضمن الغنائم الا ان تلك المعارضات لم تثني من سياسة الامام على (الله) في الاستمرار (٣).

إضافة الى تأكيد الامام علي (العلام) واهتمامه بمسألة الحرية للأفراد فكان يحث على حريات الافراد وكفالتها ولكن حريات تقع ضمن الشريعة الاسلامية ولا تتعارض معها لأن الرسالة الاسلامية رسالة مهمة لمفهوم الحرية للإنسان فكان لمبدأ الحرية الدور الكبير في العهد الراشدي بانتشار الدين الاسلامي وتسهيل مهمة الفتوحات لتوسيع رقعة الدولة الاسلامية (٤). فكان (العلام) يقول: "ليس من العدل القضاء على الثقة بالنص"(٥).

إضافة لذلك قام (الكلام) بإرجاع الاراضي التي تسمى الصوافي المملوكة للدولة عندما قام عثمان بن عفان بإعطائها لبعض الاشخاص فقام علي (الكلام) بإرجاعها ملكا للدولة فتوجه له النقد في ذلك ، فرد (الكلام): والله لو وجدته قد تزوج به النساء وملك به الاماء لرددته فإن في العدل سعة ومن ضاق عليه

<sup>(&#</sup>x27;) الملاح، الوسيط، ص٣٩٦.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج $^{'}$ ، ص $^{'}$ 7.

<sup>(&</sup>quot;) الملاح، الوسيط، ص٣٩٧.

<sup>(1)</sup> مؤيد حميدي، حقوق الانسان، ص١٦٥.

<sup>(°)</sup> مجموعة من المؤلفين، موسوعة الاخلاق الاسلامية (الدرر السنية)، ج٢، ص٢٩٦.

العدل فالجور عليه اضيق<sup>(۱)</sup>.كل تلك الاجراءات التي قام بها الامام علي (الكلام) بينت قدرة هذا الرجل العظيم الذي تولى زمام الامور بعد حدوث الكثير من الاضطرابات وطبيعة المجتمع المنهك فهو الرجل المناسب في المكان المناسب بقيادتة الفذة الحكيمة وسيطرته على الاوضاع سواء داخلية وخارجية ومقاومته للفتن والاضطرابات المتتالية التي لا تخلو من أي عهد لتتتهي بذلك مسيرة اعظم خليفة محقق لإنجازات كبيرة وذكر على ألسنة الناس هو ومع الخلفاء الذين سبقوه الى وقتنا الحالي ليكون استشهاده في ٤٠ ه لتستمر خلافته اربع سنوات وسبع اشهر وايام.

### ٢ - تبديل ولاة الامصار:

اول ما عمل به (الله) عندما تولى الخلافة هو عزل الولاة والعمال منهم علي بن ربيعة،خالد بن العاص،مروان بن الحكم،يعلى بن أميه،الوليد بن عتبة...وغيرهم الكثير، الذين كانوا يسيطروا على الامور في عهد عثمان بن عفان الا ان هذا العزل ادى الى مشاكل عديدة بينه وبين عمال عثمان بن عفان ورفض معاوية بن ابي سفيان الامتثال لهذا القرار لأنه كان في مركز قوي في بلاد الشام (۲)، فكان من الطبيعي ان يعزل هؤلاء الولاة ويعين بدلا عنهم من هم أكفأ وذي ثقة ويستطيعون إدارة الدولة ويكونون اكثر مراقبة ومحاسبة من ولاة قبل الذين كانوا يفعلون ما يحلو لهم (۳).

<sup>(&#</sup>x27;) ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج١، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ص١٩٦.

 $<sup>\</sup>binom{7}{1}$  الملاح، الوسيط، ص $\binom{7}{1}$ 

فقام علي بن ابي طالب (الكلم) بتوزيع ولاته على الامصار فبعث على البصرة عثمان بن حنيف (۱) وعلى الكوفة عمارة بن شهاب (۲) وعلى اليمن عبيد الله بن عباس (۳) وعلى مصر قيس بن سعد بن عباده (٤) وعلى الشام سهل بن حنيف (٥).

لذا قام بإفساح المجال للرعية لاختيار من يرونه مناسب لكي لا يحدث تعدي على هيبة الخلافة فكان على القص الفي المعلم ان يختاروا رجال قادرين على كسب ود الرعية بالحق والعدل بعيد عن مسألة القرب والهدى والمحاباة (٢). فكان (القص) دائم الرقابة والمتابعة لولاته كل ذلك في سبيل خدمة الرعية والمحافظة على كافة حقوقهم فكانت هناك خصال مهمة يجب ان يتصف فيها الوالي لكي تكون له الكلمة المسموعة من قبل الرعية (٨).



<sup>(&#</sup>x27;) من بني عمرو بن مالك بن أوس يكنى ابو عمرو وقيل ابا عبد الله عمله لعمر ثم لعلي (السلام) ولاة عمر مساحة الارضين وجبايتها وولاة علي (السلام) البصرة فأخرجه طلحه والزبير حين جاءا البصرة، ابن عبد البر،الاستيعاب، ج٣، ص١٠٣٣.

<sup>(</sup>٢) عمارة بن شهاب الثوري، كانت له هجرة واستعله على (الله على الكوفة واستدركه ابن فتحون، العسقلاني،الاصابة في تمييز الصحابة، ج٤، ص٤٧٩.

<sup>(&</sup>quot;) عبيد الله بن عباس بن عبد المطلب ابو محمد استعمله علي بن ابي طالب (الله على اليمن وكان على مقدمة الحسن بن علي الى معاوية كان سخياً أو قيل اول من وضع الموائد في الطرق توفى ٨٧ه في المدينة، الطرابلسي،محمد بن محمد بن هبة الله، ت٥١٥ه، المجموع اللغوي، ط١، دار الغرب الاسلامي، بيروت، ١٤٢٥ه، ص١٩٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) يكنى ابا عبد الله الانصاري الخزرجي من كرام اصحاب الرسول (صل الله عليه واله وسلم) احد الفضلاء الآجلة واهل الري والمكيدة في الحرب شريف قومه كان والي لعلي (الله) على مصر ولم يفارق علي الى ان قتل،المباركفوري، تحفة الاحوذي، ج١٠، ص٢٣٦.

<sup>(°)</sup> سهل بن حنيف بن وهب الانصاري صحابي من السابقين شهد بدر وشهد المشاهد كلها استخلفه علي (الله على البصرة بعد وقعة الجمل وشهد صفين مع على (الله على الكوفة، الزركلي، الاعلام، ج٣، ص١٤٢.

<sup>(</sup>أ) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص٤٤٣.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) العيساوي، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين ،  $^{\vee}$ 0.

<sup>(^)</sup> المرجع نفسه، ص٢٠٣.

#### ٣-القضاء في عهد الامام على (عليه السلام):

القضاء لغة: القضاء الحكم وأصله قضاي لأنه من كلمة قضيت الا ان الياء عندما أتت بعد الألف همزت والجمع الاقضية والقضايا فهو القاضي للأمور المحكم لها<sup>(۱)</sup> فهو الفصل والحكم<sup>(۲)</sup>.

اما اصطلاحاً: فهو الفصل ما بين الناس في الخصومات التي تحدث بينهم حسما للتداعي وقطع للنزاع بالأحكام الشرعية المتلقاة من الكتاب والسنة<sup>(٣)</sup>.

يذكر العلماء في الاصطلاح ان الحكم اعم واشمل من القضاء لأن الحكم تصدق على امر بين حكم من حكمه خصمان وحكم من نصبه رئيس الدولة او نائب له ليحكم بين الناس فإن اللفظين بهم عموم وخصوص مطلق لأن كل قضاء حكم وليس كل حكم قضاء وكذلك كل قاضي حاكم وليس كل حاكم قاضي مما يدل على القضاء في القرآن الكريم: (وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ)(٥) فإن امر ربك سبحانه سبحانه وتعالى بحكمة ربك يا محمد إياكم الا تعبدوا الا الله فإنه لا ينبغي ان يعبد ما دونه(٦).

عرفته الحنيفة انه فصل الخصومات وقطع المنازعات على وجه مخصوص وتقول المالكية انه الاخبار عن حكم شرعي على سبيل الالزام $^{(\gamma)}$ . والشافعية اظهار حكم الشرع في الواقعة ممن يجب عليه المضاؤه، فيما تعرفه الحنابلة انه تبين الحكم الشرعي والالزام به وفعل الخصومات ما تشترك به تلك التعاريف ان القاضي هو ان ينظر في الخصومات واصدار الحكم الشرعي $^{(\Lambda)}$ .

 $<sup>(^{\</sup>wedge})$  المرجع نفسه، ج $\wedge$ ، ص $^{-1}$ ا المرجع المساء الم



<sup>(</sup>١) ابن منظور ، لسان العرب، ج١٥ ، ص١٨٦.

مد بن عبد الله بن عبد العزيز، دروس الشيخ حمد الحمد، ط $^{1}$  الرياض -  $^{1}$  العزيز، دروس الشيخ حمد الحمد، ط

<sup>(&</sup>quot;) مجموعة من المؤلفين، النظام القضائي، ص١٠.

<sup>( ً)</sup> محمد رأفت عثمان، النظام القضائي في الفقه الاسلامي، ط٢، دار البيان، مصر، ١٤١٥هـ-١٩٩٤م، ص١٠٠.

<sup>(°)</sup> سورة الاسراء، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>١) الطبري، تفسير الطبري، ج٧، ص٤١٣.

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{V}}{\mathsf{I}}$  مجموعة من المؤلفين، الفقه الميسر، ط۱، مدار الوطن، الرياض، ۱٤٣٢هـ  $\mathsf{IV}$  مجموعة من المؤلفين، الفقه الميسر، ط۱، مدار الوطن، الرياض،

### أ-أهمية القضاء في الشريعة الاسلامية:

والقضاء هو الحكم بين الناس وتسوية الخلاف بينهم بإرجاع الحقوق الى أصحابها وسمي القاضي حكماً؛ لما فيه من الحكمة التي هي وضع الشيء في محله فهو يردع الظالم عن ظلمه ويعين المظلوم على ظالمه فإن القضاء مشروع في الاسلام ومهم ومطلوب في المجتمع فهو مشروع في الكتاب والسنة والاجماع والعقل ايضاً (۱). وهو خدمة تقدم للناس بشكل مستمر لان المجتمع بحاجة ماسة الى خدمات القاضي ولولا القضاء لاصبح المجتمع مجتمع يأكل فيه القوي الضعيف.

فالقضاء لازم لحياة سعيدة ودولة مستقرة خالية من الجرائم وارجاع الحقوق إلى مستحقيها والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وللضرب على أيدي الفاسدين والعابثين لينتشر ويسود النظام في المجتمع فيأمن كل شخص على نفسه واهله وماله فتنهض البلدان وتتطور ويتفرغ الناس الى ما هو صالح لدينهم ودنياهم (٢).

فالحاجة الاجتماعية تتطلب وجود قاض فطبيعة الانسان انه اجتماعي مع الناس وفي تعاملاته في المجتمع فتنشأ علاقات عديدة تلك العلاقات وحدث فيها المشاكل والخصومات بسبب الاختلاف في رأي أو مصلحة أو غيرها فكان لابد لقاضي يرجع اليه الناس في تلك الخصومات (٣).

فلأهمية القضاء في المجتمع يذكر سبحانه: (يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلا يميل لأحد الخصمين لقرابه او رجاء ولا تَتَبِعْ الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ) (٤)، فيجب ان يحكم بالحق والا يميل لأحد الخصمين لقرابه او رجاء نفع أو بسبب يقتضي الميل من صحبه او صداقة او غيرهما (٥).

<sup>(°)</sup> القرطبي، تفسير القرطبي، ج١٥، ص١٨٩.



<sup>(&#</sup>x27;) مجموعة من المؤلفين، كتاب الفقه المنهجي على مذهب الامام الشافعي، ط٤، دار القلم، دمشق، ١٤١٣هـ-١٩٩٢م، ج٨، ص١٧٢.

 $<sup>(^{&#</sup>x27;})$  مجموعة من المؤلفين، كتاب النظام القضائي، ص $(^{'})$ 

<sup>(</sup> $^{r}$ ) مجموعة من المؤلفين، كتاب الفقه المنهجي على مذهب الامام الشافعي، ج $^{r}$ 1، ص $^{r}$ 1.

<sup>(</sup>¹) سورة ص، الآية: ٢٦.

وكذلك قوله تعالى: (وَأَنْ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ)<sup>(۱)</sup>، وان يحكم للناس بما انزل الله اذا حكمت بينهم بأختيارك الحكم فيما بينهم اذا اخترت ذل ولم تختر الاعراض عنهم (۲).

### ب-القضاء في عهد الامام على السي):

اننا لنعلم ما لعلي (الله) من عدل وحكمة تميز بها وطبيعة هذا أن يعكس على الامة فإن الاهتمام بمسألة القضاء تعد من أهم المسائل في مجتمع تغلب عليه الطبيعة القبلية، اذ كان علي بن ابي طالب (الله) يهتم بهذه المسألة وليس فقط المسائل الداخلية والخارجية التي تخص الدولة فمارس مهمة القضاء بعد ان بعثه الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) الى اليمن قاضياً فقال له علي (الله): "يا رسول الله بعثتني الى قوم ذوي اسنان وانا حديث السن ولا اعلم بالقضاء فوضع يده على صدره وقال: ان الله سيهدي فيك ويثبتك اذا جاءك الخصمان فلا نقض على الاول حتى تسمع من الآخر فإنه يتبين لك القضاء"(") حتى قال النبي محمد (صل الله عليه واله وسلم): (أقضاكم على)(3).

فكان علي بن ابي طالب (اليه وعمر بن الخطاب يتولوه القضاء في عهد النبي (صل الشعليه واله وسلم) (٥) وكان علي (اليه الله عليه على الشروط التي الشروط التي القاضي ان يتأنى ويفكر في حكمه لكي لا يظلم احد حتى انه قال: الذليل عندي عزيز عتى اخذ الحق له والقوي عندي ضعيف حتى اخذ الحق منه (٦). ومن صور عدل الامام علي (اله قال: "والله لئن ابيت على حسك السعدان مسهداً وأجر في الاغلال مصفداً أحب الي من ان القي الله ورسوله يوم القيامة ظالماً لبعض العباد وغاضباً لشيء من الحطام وكيف أظلم أحداً لنفس تسرع الى البلى قفولها ويطول في الثرى حلولها "(٧). فكانت تلك الاحكام التي سار عليها عماله ومتوليه في

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائده: الايه ٩٤.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) الطبري، تفسير الطبري، ج $^{9}$ ، ص $^{1}$ 

<sup>(&</sup>quot;) البلاذري، انساب الاشراف، ج٢، ص١٠١.

<sup>(1)</sup> الحنبلي، محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الله، ابو بكر الصديق أفضل الصحابة وأحقهم بالخلافة د.م،د.ت، ص١٠٨.

<sup>(°)</sup> مجموعة من المؤلفين، الموسوعة الموجزة في التاريخ الاسلامي، ج١٦، ص٨٣.

<sup>(</sup>أ) خطب الامام على (عليه السلام)، نهج البلاغة، ج١، ص٨٩.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) العاملي، محمد بن حسين بن عبد الصمد الحارثي، الكشكول، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۱۸هـ ۱۹۹۸م، ج۲،  $^{\vee}$ 

الامصار منهم مالك الاشتر<sup>(۱)</sup> في خبرات طويلة لشخص الامام علي السي في نسق مرتبة ومنتظمة فإن قرارات واحكام علي السي تعد مثال عالمي للحكم الديمقراطي في الاسلام اذا ما قورنت بنظم الحكم في هذا العهد<sup>(۲)</sup>.

<sup>(&#</sup>x27;) الاشتر مالك بن الحارث النخعي ملك العرب كان ذا فصاحة وبلاغة شهماً مطاعاً شهد صفين مع علي (عليه السلام)وكاد ان يهزم معاوية، الذهبي، سيرة اعلام النبلاء، ج٤، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) محسن مشكل فهد الحجاج، الدولة في فكر الامام علي (عليه السلام)، مجلة الخليج العربي، المجلد ٤٧، العدد ١،جامعة البصره،١٦٨٠.

#### الخاتمة:

بعد الشكر لله والثناء عليه سبحانه وتعالى لتوفيقه تبيّن لنا من دراسة موضوع الخدمات العامة في الدولة العربية الاسلامية حتى عام ٤١ه، وهو موضوع بحثنا كانت دراستنا تخص الفترة التي عاشها الرسول الكريم محمد (ص) وهي فترة عصر الرسالة كما يسميها المختصون في التأريخ الاسلامي وهي فترة وجود الرسول الكريم (ص) في مكة ثم هجرته (ص) الى المدينة المنورة وبناء الدولة الجديدة على اسس ديمقراطية عادلة بضعف الحقوق والخدمات لجميع من كان يعيش في المدينة المنورة (يثرب سابقاً) حتى وفاة الرسول الكريم (ص) سنة ١٠ه، ثم الفترة التي اعقب بها الخلفاء الراشدون قيادة الدولة العربية الاسلامية منذ سنة ١٠ ه حتى سنة ٤١ ه، تاريخ استشهاد آخر الخلفاء الراشدين وهو الإمام امير المؤمنين علي بن ابي طالب (ع).

وقد تبيّن لنا من خلال البحث في هذا الموضوع ما يلي:

١- كانت الخدمات التي تقدم الى الحجاج والوافدين الى مكة عامل مهم لتتشيط العمل التجاري في مدينة مكة.

٢- الخدمات التي كانت تقدم في العصر الجاهلي وان كانت بسيطة الا انها كانت مهمة ومؤثرة في
 فترات لاحقة استفاد منها المجتمع القبلي كخدمات حفر الآبار وخدمات بناء المنازل.

٣- المجتمع القريشي كان مجتمع محب لعمل الخير ومنفعة الغير وكريم وسخي وذو عطاء لما كان يقدموه اهل مكة للحجاج في موسم الحج الشحيح بالمياه والاطعمة فكانوا يجمعوا ما لديهم وممن كانت حالته المادية ميسورة ويقدموا ما يستطيعوا للحجاج.

2- عندما جاء الاسلام بعد ان ولد النبي (ﷺ) جاء بخدمات جليلة لكونة ربي في مجتمع مكي محب لتلك العادات فكان في مكة يعمل كل جهده لتقديم ما لديه من اصلاحات تسير عليها الامة الاسلامية ووسع خدماته ايضاً لتشمل المدينة المنورة.

0- ان فترة الخلفاء الراشدين فترة امتداد لفترة النبي (صلى الله عليه واله وسلم) في الاصلاحات الخدمية والسير على ذات الخطوات دون الخروج بتلك الاجراءات عن حدود الشريعة الاسلامية فنرى مدى الاهتمام الذي قدموه لفئات عديده في المجتمع كانت محرومه.

٦- كتبت لكل خليفة من خلفاء المسلمين انجازات عديدة ومهمة على كافة الاصعدة وعملوا بكل جهد للمحافظة على هذه الدولة الاسلامية العريقة.

٧- رغم ما تعرض له الخلفاء من صد و عداوة لمنعهم من اجراء اصلاحاتهم الادارية الا انهم وقفوا بكل حزم وقوة وصلابة لأن هذه مهمتهم الاساسية الدفاع بكل ما لديهم وكتب لهم ان يمتدوا ويتوسعوا على حساب الكثير من الدول لتدخل حياض الاسلام فكانت مهمتهم ليست مهمه لنشر الاسلام انما مهمه انسانيه اصلاحيه.

۸− وبهذا تنتهي السيره النبويه والراشديه محققه لأنجازات مهمه وملومسه غيرت كثير في الجوانب
 الحياتيه لتستمر لما بعد حياتهم ويسير عليها من يخلفهم ويتولى زمام الامور .

#### قائمة المصادر:

- القرآن الكريم.
- ١. ابن الاثير، الكامل في التاريخ، دار الفكر، بيروت، ١٣٨٨هـ.
- ٢. ابن الاثير، جامع الاصول في احاديث الرسول (صل الله عليه واله وسلم) ، تح: بشير عيون، دار الفكر، ١٩٧٢م.
- ٣. ابن الاثير، عز الدين بن الحسن علي،ت ١٣٠ه، اسد الغابة في معرفة الصحابة، تح: علي محمد عوض، عادل أحمد، ط١، دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- ٤. ابن الاثیر، مجد الدین ابو السعادات المبارك بن محمد، ت٢٠٦ه، النهایة في غریب الحدیث والاثر، تح: طاهر أحمد، محمود محمد، المكتبة العلمیة، بیروت، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ٥. الازرقي، محمد بن عبد الله بن احمد، ت٥٠٠ه، أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، تح: رشدى الصالح، دار الاندلس، بيروت، د.ت.
- ٦. الازهري، الزاهد في غريب ألفاظ الشافعي، تح: سعد عبد الحميد السعدني، دار الطلائع،
   مصر، د.ت.
- ٧. الازهري، محمد بن احمد، ٣٧٠هـ، مباحث تهذيب اللغة، تح: محمد عوض، دار أحياء التراث، بيروت، ٢٠٠١م.
- ۸. ابن اسحاق، محمد بن اسحاق بن سیار، ت۱۰۱ه، السیرة النبویة لأبن اسحاق، تح: سهیل
   زکار، ط۱، دار الفکر، بیروت، ۱۳۹۸ه، ۱۳۹۸م.
- ٩. الاصفهاني، ابو الفرج علي بن الحسين بن محمد، ٣٥٦ه، الاغاني، تح: سمير جابر،
   ط١، دار الفكر، بيروت، ١٤٠٧ه.
- ۱۰. الاصمعي، ابو سعيد عبد الملك بن قريب، ت٢١٦هـ، الاصمعيات، تح: أحمد محمد شاكر، عبد السلام محمد، ط٧، دار المعارف، مصر، ١٩٩٣م.
- 11. البخاري، صحيح الادب المفرد للإمام البخاري، تح: محمد ناصر الدين الاسباني، ط٤، دار الصديق، ١٤١٨هـ-١٩٩٧م.



- ۱۲. البخاري، محمد بن اسماعیل ابو عبد الله، ت۲۰۱ه، صحیح البخاري، تح: محمد زهیر بن ناصر، ط۱، دار طوق النجاة، بیروت، ۱۲۲ه.
- 11. البري، محمد بن ابي بكر بن عبد الله، ت٥٤٥هـ، الجوهرة في نسبة النبي واصحابه العشرة، تعليق: محمد التونجي، ط١، دار الرفاعي، الرياض، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ١٤. ابو بكر النجار، احمد بن سلمان بن الحسن، ت٣٤٨ه، مسند عمر بن الخطاب، تح:
   محفوظ الرحمن زين الله، ط١، مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة، ١٩١٤ه.
- 10. البكري، عبد الله بن عبد العزيز الاندلسي، ت٤٨٧ه، معجم ما استعجم من اسماء البلاد والمواضع، تح: مصطفى، اسقا، ط١، القاهرة، ١٩٤٥م.
- 11. البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، ت٢٧٩هـ، فتوح البلدان، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٩٨٨م.
  - ١٧. البلاذري، انساب الاشراف، تح: محمد حميد الله، دار المعارف، مصر، ١٩٥٩م.
- ۱۸. البيهقي، احمد بن الحسين بن علي بن موسى، ت٤٥٨ه، دلائل النبوة ومعرفة احوال
   صاحب الشريعة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٥ه.
- ۱۹. التبریزي، یحیی بن علي بن محمد، ت٥٠٢ه، شرح دیوان الحماسة، دار القلم، بیروت، د.ت.
- ٠٢. الترمذي، محمد بن عيسى بن سورة، ت٤٧٩هـ، سنن الترمذي، تح: ابراهيم عطوة عوض، ط٢، مطبعة مصطفى البابي، حلبي، مصر، ١٣٩٥هـ-١٩٧٥م.
- 11. التوحيدي، ابو حيان علي بن محمد بن العباس، ت٠٠٠ه، الامتاع والمؤانسة، ط١، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٢٤ه.
- ۲۲. ابن تيمية، تقي الدين احمد بن عبد الحليم بن عبد السلام، ت٢٧٨ه، منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، تح: محمد رشاد سالم، ط١، جامعة الامام محمد بن سعود الاسلامية، ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م.
- ٢٣. الثعالبي، عبد الملك بن محمد بن اسماعيل، ت٢١ه، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ط٢، دار المعارف، القاهرة، ١٩٩٦م.



- ٢٤. الجاحظ، عمرو بن بحر بن محبوب الكناني، ت٥٥٥ه، البيان والتبيين، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٤٢٣ه.
- ٢٥. الجاحظ، كتاب البلدان، نشره وحققه: صالح احمد العلي، مثله من مجلة الآداب، مطبعة الحكمة، القاهرة، ١٩٧٠م.
- 77. ابن الجوزي، جمال الدين ابو الفرج عبد الرحمن بن علي، ت٩٥٥ه، مناقب الامام احمد، المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، تح: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٢–١٩٩٢م.
- ٢٧. ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، تح: عبد الرزاق المهدي، ط١، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٢٢ه.
- ۲۸. الحاكم، ابو عبد الله بن محمد بن عبد الله، ت٥٠٥هـ، المستدرك على الصحيحين، تح: مصطفى عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١١هـ-١٩٩٠م.
- ۲۹. ابن حبیب، ابو جعفر محمد، ت۲٤٥ه، المحبر، أعتنى بتصحیحه: أیلزة لیختن، دار الآفاق الجدیدة، بیروت، د.ت.
- .٣٠. ابن حبیب، المنمق من أخبار قریش، تح: خورشید احمد فارق، ط۱، عالم الكتب، بیروت، ۱٤٠٥.
  - ٣١. الحموي، شهاب الدين ابي عبد الله، ت٦٢٦ه، معجم البلدان، دار صادر، بيروت،د.ت.
- ٣٢. الحميري، ابو عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم، ت٠٠٠هـ، الروض المعطار في خير الاقطار، تح: احسان عباس، ط٢، مؤسسة ناصر للثقافة، بيروت، ١٩٨٠م.
- ٣٣. ابن حوقل، ابو القاسم محمد، ت٣٦٧هـ، صورة الارض، دار ومكتبة الحياة، بيروت، ١٩٩٢م.
- ٣٤. ابن خلدون، ابو حامد محمد بن محمد، ت٥٠٥هـ، احياء علوم الدين، دار المعرفة، بيروت، د.ت .
- ۳۵. ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد الحضرمي، ت۸۰۸ه، مقدمة ابن خلدون، مطبعة الكشاف، بيروت، د.ت.



- ٣٦. الخياط، ابو عمرو خليفة، ت٢٣٠ه، تاريخ خليفة ابن خياط، تح: اكرم ضياء، ط٢، دار القلم، مؤسسة الرسالة، دمشق، ١٣٩٧ه.
- ٣٧. الدينوري، ابن قتيبة ابو محمد عبد الله بن مسلم، ت٢٧٦هـ، المعارف، تح: ثروة عكاشة، ط٢، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٢م.
- ٣٨. الذهبي: شمس الدين ابو عبد الله محمد بن احمد، ت٧٤٨ه، سير اعلام النبلاء، تح: مجموعة من المحققين، ط٣، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م.
- ٣٩. الرازي، زين الدين ابو عبد الله محمد بن ابي بكر، ت٦٦٦ه، مختار الصحاح، تح: يوسف الشيخ محمد، ط٥، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٢٠ه.
- ٠٤٠ الرازي، فخري الدين ابو عبد الله محمد بن عمر، ت٦٠٦ه، مفاتيح الغيب، ط٣، دار احياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢٠ه.
- 13. الزمخشري، ابو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الخوارزمي، ت٥٣٨ه، اساس البلاغة، تح: محمد باسل عيون السود، ط١، بيروت، ١٣٢٧ه.
- ٤٢. الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت، 1٤٠٧هـ.
- ٤٣. الزهري، عبيد الله بن عبد الرحمن بن محمد بن عبدي، ت٢٨٦ه، حديث أبي العقل الزهري، تح: حسن بن محمد بن علي، ط١، اضواء السلف، الرياض، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- 32. الزوزني، حسين بن احمد بن حسين، ت٤٨٦هـ، شرح المعلقات السبع، ط١، دار احياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٢م.
- 26. السجستاني، ابن ابي داوود عبد الله بن سليمان بن الاشعث، ت٦١٦هـ، المصاحف، تح: محمد بن عبدة، ط١، الفاروق الحديثة، القاهرة، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- ۶۲. ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع، ت٢٣٠هـ، الطبقات الكبرى، تح: محمد عبد القادر، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٠هـ-١٩٩٠م.
- ٤٧. السمهودي، علي بن عبد الله بن احمد، ت٩١١ه، خلاصة الوفا بأخبار دار المصطفى، تح: محمد الامين، د.م، د.ت.



- ٤٨. السمهودي، علي بن عبد الله بن أحمد، ت٩١١ه، وفاء الوفا بأخبار المصطفى، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٩ه.
- ٤٩. السهيلي، ابو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله، ت ٥٨١هـ، الروض الانف في شرح السيرة النبوية، تح: عمر عبد السلام، ط١، دار أحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م.
- ٠٥. ابن سيد الناس، محمد بن محمد بن احمد، ت٧٣٤ه، عيون الاثر في فنون المغازي والشمائل والسير، تعليق: ابراهيم محمد، ط١، دار القلم، بيروت، ١٩٩٣م.
- ٥١. السيوطي، عبد الرحمن بن ابي بكر جلال الدين، ت١١٥ه، تاريخ الخلفاء، تح: حمدي الدمرداش، ط١، مكتبة نزار مصطفى البار، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م.
- ٥٢. الشامي، محمد بن يوسف الصالحي، ت٩٤٢ه، سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد وذكر فضائله واعلام نبوته وافعاله واحواله في المبدأ والمعاد، تح: عادل احمد عبد الموجود، على محمد معوض، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٤هـ-١٩٩٣م.
- ٥٣. ابي شيبه، ابو بكر عبد الله بن محمد بن ابراهيم، ت٢٣٥ه، المصنف في الاحاديث والآثار، تح: كمال يوسف، ط١، مكتبة الرشد، الرشد، الرياض، ١٤٠٩ه.
- ٥٥. الصفدي، صلاح الدين خليل، ت٢٦٤هـ، الوافي بالوفيات، تح: أحمد الارناؤوط وتركي مصطفى، دار احياء التراث، بيروت، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م.
- ٥٥. الطبراني، سليمان بن احمد بن ايوب، ت٩٠٠هـ، المعجم الكبير، تح: حميدي عبد المجيد، ط٢، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ١٩٩٤م.
- ٥٦. الطبري، ابو العباس احمد بن عبدالله بن محمد، ١٩٤ه، جامع البيان في تأويل القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٩م.
  - ٥٧. الطبري، الرياض، النظرة في مناقب العشرة، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت.
- ٥٨. الطبري، محمد بن جرير، ت١٠٠ه، تاريخ الأمم والملوك، تح: نواف الجراح، ط٢، بيروت، ٢٠٠٣م.
- ٥٩. الطوسي، محمد بن الحسن، ت٤٦٠ه، البيان في تغيير القرآن، تح: احمد شوقي، احمد أمين، مكتبة الأمين، النجف، د.ت.



- ٠٦. ابن ظهيرة، ت٩٨٦هـ، الجامع اللطيف في فضل مكة واهلها وبناء البيت الشريف، تح: على عمر، ط١، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ٢٠٠٣م.
- 17. ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله بن محمد، ت٦٤٣هـ، الاستيعاب في معرفة الاصحاب، تح: على محمد البجاوي، ط١، دار الجبل، بيروت، ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
- 77. ابن عبد ربه، احمد بن محمد الاندلسي، ت٣٢٨ه، العقد الفريد، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ٤٠٤ه.
- 77. ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله، ت ٥٧١هـ، تاريخ دمشق، تح: عمرو بن غرامه، دار الفكر للطباعة والنشر، دمشق، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.
- 37. العسقلاني، ابو الفضل أحمد بن علي بن محمد، ت٥٥٨ه، تهذيب التهذيب، ط١، مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، ١٣٢٦ه.
- ٦٥. العلامة الحلي، ابن منصور الحسن بن يوسف، ت٢٦٧ه، خلاصة الاقوال في معرفة الرجال، تح: جواد الفيومي، ط٤، نشر الفقاهة، قم، ١٣٨٨ه.
- 77. الفاسي، محمد بن احمد بن علي، ت٨٣٢هـ، شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ.
- 77. فيروزآبادي، مجد الدين ابو طاهر، ت٧١٨ه، القاموس المحيط، تح: مكتبة تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة بأشراف: محمد نعيم، ط٨، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٢٦ه.
- ٦٨. الفيومي، أحمد بن محمد بن علي، ت٠٧٧ه، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير،
   ت: عبد المنعم الشناوي، ط٢، جامعة الازهر الشريف، القاهرة، ٢٠١٦م.
- 79. القرطبي، ابو عبد الله محمد بن أحمد بن ابي بكر، ت ٢٧١هـ، الجامع لأحكام القرآن، تح: احمد البردوني وابراهيم أطغيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٣٨٤هـ-١٩٩٤م.
- · ٧٠. القرطبي، ابو محمد علي بن احمد بن سعيد الاندلسي، ت٢٥٦ه، جمهرة انساب العرب، تح: لجنة من العلماء، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.

- القرطبي، محمد بن احمد بن ابي بكر بن فرج الانصاري، ت ١٧٦هـ، الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي)، تح: احمد البردوني وابراهيم أطفيش، ط٢، دار الكتب المصرية بالقاهرة، ١٣٨٤هـ-١٩٦٤م.
- ٧٢. القلقشندي، ابي العباس أحمد، ت ٨٢١هـ، صبح الاعشى في كتابة الانشأ، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٢٢م.
- ٧٣. ابن القيم الجوزيه، محمد بن ابي بكر بن ايوب، ت٥١ه، الفوائد، تح: محمد عبد السلام، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١١هـ-١٩٩١م.
- ٧٤. ابن كثير، ابو الفداء اسماعيل بن عمر، ت٤٧٧ه، تفسير القرآن العظيم، تح: محمد حسين ،ط١، دار الكتب العلمية،بيروت،١٤١٩ه.
  - ٧٥. ابن كثير، البداية والنهاية، ط١،دار الفكر، مصر، ١٤٠٧هـ.
- ٧٦. ابن الكلبي، هشام بن محمد، ت٤٠٢ه، جمهرة النسب، تح: عبد الستار أحمد فراح، مطبعة حكومة الكويت، سلسلة التراث العربي، وزارة الاعلام، ١٤١٤هـ-١٩٨٣م.
- ٧٧. ابن ماجه، عبد الله محمد بن يزيد، ت٢٣٣هـ، سنن ابن ماجه، تح: محمد فؤاد، عبد الباقي، دار احياء الكتب العربية، القاهرة، د.ت.
- ٧٨. الماوردي، علي بن محمد بن محمد بن حبيب، ت ٥٥٠هـ، الاحكام السلطانية، دار الحديث، القاهرة، د.ت.
- ٧٩. ابن مبرد، يوسف بن حسن بن أحمد، ت٩٠٩هـ، محض الصواب في فضائل امير المؤمنين عمر بن الخطاب، تح: عبد العزيز بن محمد، ط١، السعودية، ٢٤١ه-٢٠٠٠م.
- ٨٠. المرزوقي، ابو علي احمد بن محمد بن الحسن الاصفهاني، ت٢١١ه، الازمنة والامكنة،
   الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٩م.
- ۸۱. المسعودي، ابو الحسن علي بن الحسين، ت٣٤٦ه، مروج الذهب ومعادن الجوهر، تح:
   محمد محى الدين عبد الحميد، دار الاندلس، بيروت، ١٩٨١م.
  - ٨٢. المسعودي، التتبيه والاشراف، تصحيح: عبد الله اسماعيل، دار الهادي، القاهرة، د.ت.

- ٨٣. المصري، عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الحكم، ٣٥٠ه، فتوح مصر والمغرب، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، ١٤١٥ه.
- ٨٤. المقريزي، احمد بن علي بن عبد القادر، ت٥٤٨ه، امتاع اسماع بما للنبي (صل الله عليه واله وسلم) من الاحوال والاموال والحفدة والمتاع، تح: محمد عبد الحميد النمس، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م.
- ٨٥. المقريزي، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت،
- ٨٦. ابن الملقن، سراج الدين ابو حفص عمر بن علي، ت٤٠٨ه، الاعلام بفوائد الاحكام، تح: عبد العزيز بن احمد، ط١، دار العاصمة، السعودية، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
- ۸۷. ابن منظور، محمد بن مكرم بن علي، ت ۱۱۷ه، لسان العرب، اعتنى بتصحيحه: امين محمد ومحمد الصادق، ط۳، دار احياء التراث، بيروت، ۱۹۹۹م.
- ۸۸. النحاس، احمد بن محمد، ت٣٣٨ه، معاني القرآن، تح: محمد علي الصابولي، ط١، جامعة ام القرى، مكة المكرمة، د.ت
- ٨٩. النسائي، أحمد بن شعيب بن علي، ت٣٠٣ه، فضائل الصحابة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٥ه.
- . ٩٠. النووي، ابو زكريا محي الدين يحيى، ٦٧٦ه، المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ط٢، دار ايحاء التراث العربي، بيروت، ١٣٩٢ه.
- 91. النويري، احمد بن عبد الوهاب، ت٧٣٣ه، نهاية الارب في فنون الأدب، تح: مفيد قميحه، ط1، دار الكتب، مصر، ١٤٢٣ه.
  - ٩٢. النيسابوري، المسند الصحيح، تح: محمد فؤاد،ط١، دار احياء التراث، بيروت، د.ت.
- 97. النيسابوري، مسلم بن الحجاج، ت٦٦٦ه، الكنى والاسماء، تح: عبد الرحيم محمد أحمد، ط١، عمادة البحث العلمي بالجامعة الاسلامية، السعودية المدينة المنورة، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.



- 9٤. ابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أيوب، ت٢١٣هـ، السيرة النبوية لابن هشام، تح: مصطفى السقا وآخرون، ط٢، مطبعة مصطفى البابي، مصر، ١٣٧٥هـ.
- ٩٥. الهمداني، الحسن بن أحمد بن يعقوب، ت٤٤٣هـ، صفة جزيرة العرب، تح: محمد بن علي، ط١، مطبعة الارشاد، صنعاء، ١٩٩٠م.
- 97. الواقدي، محمد بن عمر، ت٧٠٦هـ، المغازي، تح: مارسدن جونسن، ط٣، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٤م.
- 9۷. الوردي، عمر بن مظفر بن عمر بن محمد، ت٩٤٧ه، تاريخ ابن الوردي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م.
- ٩٨. اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر، ت٢٩٢ه، تاريخ اليعقوبي، تح: عبد الامير مهنا، ط١، شركة الاعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٤٣١ه، ٢٠١٠م.

## قائمة المراجع:

- ١. احسان النص، العصبية القبلية واثرها في الشعر الاموي، ط٢، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٣م.
- ٢. احمد ابو الفضل عوض الله، مكة في عصر ما قبل الاسلام، ط٢، مطبوعات دار الملك عبد
   العزيز، الرياض، ١٤٠١هـ-١٩٨٠م.
- ٣.أحمد السباعي، تاريخ مكة، الامانة العامة للأحتفال بمرور مائة عام على تأسيس المملكة السعودية، الرياض، ١٤١٩هـ-١٩٩٩م.
- ٤.احمد بن محمد حميد، كتابة الحديث بين النهي والاذن، مجمع الملك فهد، المدينة المنورة، د.ت.
  - ٥. احمد شلبي، التاريخ الاسلامي والحضارة الاسلامية، مصر، ١٩٦٤م.
  - ٦. احمد على، العشر المبشرون بالجنة، ط١، مبرة الآل والاصحاب، ٢٠٠٩م.
  - ٧. احمد محمد مصطفى، تاريخ العرب قبل الاسلام، دار الاعصار، الاردن، ٢٠١٤م.
  - ٨. أرنولد، توماس، الدعوة الى الاسلام، ط١، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٧٠م.
- ٩.الاصيبعي، محمد ابراهيم، الشرطة في النظم الاسلامية دراسة مقارنة بين الشريعة والقانون،
   المكتب العربي الحديث، الاسكندرية، د.ت.
- ٠١.الافغاني، سعيد، اسواق العرب في الجاهلية والاسلام، ط٢، المكتبة الهاشمية، دمشق، ١٣٥٦هـ.
  - ١١. باتريك لورد، الامبراطورية الرومانية، ط١، باريس، ٢٠٠٣م.
- 11. باقر شريف القريشي، موسوعة سيرة اهل البيت (ع) (الرسول الاكرم (صلى الله عليه واله وسلم) ، تح: مهدي باقر القريشي، ط٢، دار المعروف، مؤسسة الامام الحسن (ع)، كربلاء، ١٤٣٣هـ مهدي باقر القريشي، ط٢، دار المعروف، مؤسسة الامام الحسن (ع)، كربلاء، ٢٠١٢م.
- 18. البخاري، محمد سعيد محمد حسن، الخدمات التطوعية في الكتاب والسنة، ط١، دار الوطن للطباعة والنشر، الرياض، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م.

- ١٤.بدر محمد ، فن التفاوض عند الرسول (صل الله عليه واله وسلم) ، كلية التربية الاساسية،
   الكويت، ٢٠١٩م.
- ١٥.الترمانيني، عبد السلام، الزواج عند العرب في الجاهلية والاسلام، عالم المعرفة، الكويت، د.ت.
  - ١٦. توفيق برو، تاريخ العرب القديم، ط٢، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت،د.ت.
- ١٧.الجابري، خالد محسن حسان، الحياة العلمية في الحجاز خلال العهد المملوكي، مؤسسة الفرقان للتراث الاسلامي، لندن، ٢٠٠٥م.
- ١٨. الجابري، عدنان بن سليمان بن سعد، سيرة الصحابي الجليل مصعب بن عمير (رض)،
   مراجعة وتدقيق: عبد الحق بن حمادي، ط١، دار الاوراق الثقافية، جدة، ١٤٣٥ه.
  - ١٩. جرجي زيدان، العرب قبل الاسلام، دار الهلال، القاهرة، د.ت.
- ٢. الجزائري، السيد نعمة الله، منبع الحياة وحجية قوله المجتهد من الاموات، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت، د.ت.
- 1 ٢ . الجزائري، جابر بن موسى بن عبد القادر بن جابر، المدينة المنورة النبوية فضلها، فضل ساكنيها، زيارتها، مطابع الرشيد، الرياض، د.ت.
- ٢٢. جعفر السبحاني، السيرة المحمدية، ترجمة: جعفر الهادي، ط٢، مؤسسة الامام الصادق، قم، 1٤٢٥.
  - ٢٣. جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ط٢، د.م، ١٩٤٣م.
- ٢٤. ابن جيرين، عبد الله بن عبد الرحمن بن عبد الله، فصول ومسائل تتعلق بالمساجد، ط١، وزارة الشؤون الاسلامية والاوقاف والدعوة والارشاد، السعودية، ١٤١٩هـ.
- ٠٥. ابن ابي حديد، شرح نهج البلاغة، تح: محمد ابراهيم، ط١، دار الكتاب العربي، لبنان، ٢٠٠٧م.
- ٢٦.الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة الى تحصيل مسائل الشريعة، ط٢، تح ونشر: مؤسسة آل البيت لأحياء التراث، قم، ١٤١٤هـ.

- ١٢٧.الحلبي، ابو الفرج نور الدين ابن برهان، السيرة الحلبية، انساب العيون في سيرة الامين المأمون، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٧هـ.
  - ٢٨. حمد بن عبد الله بن عبد العزيز، دروس الشيخ الاحمد، ط١، الرياض، ٩٩٩م.
- 79. الحنبلي، عبد الحي بن احمد بن محمد بن العماد، شذرات الذهب في اخبار من ذهب، تح: محمود الارناؤوط، ط١، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م.
- ٠٣٠.الحنبلي، محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الله، ابو بكر الصديق افضل الصحابة وأحقهم بالخلافة.
  - ٣١.الحوالي، سفر بن عبد الرحمن، دروس للشيخ سفر الحوالي، جامع الكتب الاسلامية،
- ٣٢.الحوفي، أحمد محمد، الحياة العربية في الشعر الجاهلي، ط٢، مكتبة نهضة مصر بالقاهرة، ١٩٥٢م.
  - ٣٣. خالد الحموي، ام المؤمنين حفصة بنت عمر بن الخطاب، دار القاسم، السعودية، د.ت
  - ٣٤.الخربوطلي، على حسني، الحضارة الاسلامية، ط١، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٦٠م.
    - ٣٥.خطب الامام على، نهج البلاغة، تح: محمد عبدة، ط١، دار الذخائر، قم، ١٤١٢هـ.
- ٣٦.الخفاجي، محمد عبد المنعم، الحياة الادبية بعد ظهور الاسلام، دار الجبل، بيروت، ١٤١٠هـ-١٩٩٠م.
- ٣٧.خليل عبد المقصود عبد الحميد، الخدمة الاجتماعية وحقوق الانسان، كتب عربية، القاهرة، د.ت.
- ٣٨.دروزة، محمد عزة، عصر النبي (صل الله عليه واله وسلم) وبيئته، ط٢، دار اليقظة العربية، بيروت، ١٩٦٤م.
- ٣٩.الدليمي، اكرم عبد الخليفة حمد، جمع القرآن (دراسة تحليلية لمروياته)، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م.
  - ٠٤. الدوري، عبد العزيز، النظم الاسلامية، ط١، بيروت، ٢٠٠٨م.
    - ٤١. راغب السرجاني، السيرة النبوية، ص١١٠.



- ٤٢.الرومي، فهد بن عبد الرحمن بن سليمان، جمع القرآن الكريم في عهد الخلفاء الراشدين، مركز تفسير الدراسات القرآنية، ط٢، السعودية، ٢٠٠٩م.
- ٤٣. رينهارت دوزي، تكملة المعاجم العربية، ترجمة: محمد سليم، وزارة الثقافة والاعلام، ط١، الجمهورية العراقية، ١٩٧٩ ٢٠٠٠م.
- ٤٤.الزبيدي، محمد بن محمد بن عبد الرزاق، تاج العروس من جواهر القاموس، تح: مجموعة من المحققين، دار الهداية، الكويت، د.ت.
  - ٥٥. الزحيلي، وهبه بن مصطفى، الفقه الاسلامي وأدلته، ط٤، دار العلم، دمشق، د.ت.
- ٤٦. الزرقاني، ابو عبد الله محمد بن عبد الباقي، شرح الزرقاني على المواهب اللدانية بالمنح المحمدية، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م.
- ٤٧.الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي، الاعلام، ط١٥، دار العلم للملايين، بيروت، ٢٠٢١م.
- ٤٨ .الزهراني، معيض بن عبد الله، الدر الثمين في سيرة الرسول الامين (صل الله عليه واله وسلم) ، تقديم: ياسين بن نار، ط٣، د.م، ١٤٣٧ه.
  - ٤٩. سالم، عبد العزيز، تاريخ العرب في عصر الجاهلية، دار النهضة العربية، بيروت، د.ت.
- ٥. السحيم، محمد بن عبد الله بن صالح، الاسلام أصوله ومبادؤه، وزارة الشؤون الاسلامية والاوقاف والدعوة والارشاد، السعودية، ١٤٢١هـ.
- ٥١. سعيد حوى، الأساس في السنة وفقهها (السيرة النبوية)، ط٣، دار الاسلام، مصر، ١٤١٦هـ ٥٩ م.
- ٥٢.سليمان الحقيل، الامر بالمعروف والنهي عن المنكر في ضوء كتاب الله، ط٤، ١٤١٧هـ- ١٩٩٦م.
- ٥٣. السندي، ابو طاهر عبد القيوم عبد الغفور، جمع القرآن في عهد الخلفاء الراشدين، مجمع الملك فهد، المدينة المنورة، د.ت.
  - ٥٤.سيد شحاته، اسلام عثمان بن عفان، مطبعة مصر، القاهرة، د.ت.

- ٥٥.الشرقاوي، عبد الرحمن، الفاروق عمر بن الخطاب (رض)، ط١، مركز الاهرام، القاهرة، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م.
- ٥٦. الشريف، أحمد ابراهيم، مكة والمدينة في الجاهلية وعهد الرسول (صل الله عليه واله وسلم) ، دار الفكر العربي، بيروت، ٢٠٠٨م.
- ۵۷.ابو شهبة، محمد بن محمد بن سویلم، السیرة النبویة علی ضوء القرآن والسنة، ط۸، دار القلم، دمشق، ۱٤۲۷ه.
  - ٥٨. شوقى ضيف، العصر الاسلامي، ط١، دار المعارف، مصر، د.ت.
- ٥٩. شوقي ضيف، تاريخ الادب العربي في العصر الجاهلي، ط٤، دار المعارف، بولاق، مصر، ٢٠٠٥م.
- ٦. الشيزرى، عبد الرحمن بن نصر، نهاية الرتبة في طلب الحسبة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٣٦٥هـ-١٩٤٦م.
- 17. الصلابي، سيرة امير المؤمنين عمر بن الخطاب (شخصيته وعصره)، ط١، مؤسسة اقرأ، مصر، ١٤٢٦هـ-٢٠٠٥م.
  - ٦٢. الصلابي، عثمان بن عفان (شخصيته وعصره).
- ٦٣. الصلابي، علي محمد، اسمى المطالب في سيرة امير المؤمنين علي بن طالب (ع)، مكتبة الصحابة، الشارقة، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م.
- 37. الطباطبائي، محمد مهدي بحر العلوم، رجال السيد بحر العلوم، تح: محمد صادق بحر العلوم، حسين بحر العلوم، ط١، مكتبة الصادق، طهران، ١٣٦٣هـ.
- 30. الطبرسي، ميرزا حسن النوري، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ط٢، مؤسسة آل البيت لأحياء التراث، قم، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
  - ٦٦. طقوش، تاريخ العرب قبل الاسلام، ط١، دار النفائس، الاردن، ١٤٣٠هـ-٢٠٠٩م.
- 77. طقوش، محمد سهيل، تاريخ الخلفاء الراشدين الفتوحات والانجازات السياسية، ط١، دار النفائس، الاردن، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.
  - ٦٨. طلس، محمد أسعد، عصر الخلفاء الراشدين تاريخ الامة العربية، مؤسسة هنداوي، مصر.

- ٦٩. العاملي، على الكوراني، السيرة النبوية بنظر اهل البيت (ع)، دار المرتضى، بيروت، د.ت.
- ٧٠.العاملي، محمد بن حسين عبد الصمد، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ١٩٩٨م.
  - ٧١.عبد الستار الشيخ، ابو بكر خليفة رسول الله (صل الله عليه واله وسلم)
- ٧٢.عبد السلام بن محسن آل عيسى، دراسة نقدية في المرويات الواردة في شخصية عمر بن الخطاب، ط١، عمادة البحث العلمي بالجامعة الاسلامية، المدينة المنورة، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
  - ٧٣. عبد العزيز الداخل، معلموا القراءة وعلومه في العهد النبوي، د.م، ١٤٤٠هـ ١٠١م.
- ٧٤.عبد الكريم الخطيب، السياسة المالية في الاسلام وصلتها بالمعاملات المعاصرة، دار الفكر العربي، مصر، د.ت.
  - ٧٥.عبد الكريم زيدان، المدخل لدراسة الشريعة الاسلامية، ط١، مؤسسة الرسالة، ١٤٢٥هـ
    - ٧٦.عبد الله ابو الغيث، بلاد العرب في تاريخ القديم، ط٤، صنعاء، ٢٠١٤م.
- ٧٧.عبد الله بن علي رستم، تاريخ الامام علي (ع) السياسي، ط١، دار المجد، البيضاء، لبنان، 8٣١.
  - ٧٨. عبد الله، تاريخ القرآن، مطبعة الجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٣٠٤هـ-١٩٣٠م.
- ٧٩.عثمان، محمد عبد الستار، المدينة الاسلامية، المجلس الوطني للثقافة والفنون، الكويت، ١٩٨٨م.
  - ٨٠. ابن عثيمين، محمد بن صالح بن محمد، لقاء الباب المفتوح، ١٤١٢ه
- ٨٠. عرجون، محمد الصادق ابراهيم، محمد رسول الله (صل الله عليه واله وسلم) منهج ورسالة، بحث وتح: دار القلم، دمشق، د.ت.
- ٨٢.عرفات، محمد حمود، سوق عكاظ ومواسم الحج، ط١، مؤسسة الرحاب الحديثة للطباعة والنشر والتوزيع، لبنان، ٢٠٠٠م.
  - ٨٣. علي ابراهيم حسن، التاريخ الاسلامي العام، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٣م.
- ٨٤.علي ابراهيم حسن، التاريخ الاسلامي العام، مكتبة النهضة، منشورات المكتبة المصرية، بيروت، ١٤١٥هـ.



- ٠٨٠علي بن سلطان محمد، موعظة الحبيب وتحفة الخطيب من خطب النبي (صل الله عليه واله وسلم) والخلفاء الراشدين، تح: عبد الحكيم الانيس، ط١، دائرة الشؤون الاسلامية والعمل الخيري، دبي، ١٤١٣هـ-٢٠٠٩م.
- ٨٦. علي بن سليمان العبيد، جمع القرآن الكريم حفظاً وكتابة، مجمع الملك فهد، المدينة المنورة، د.ت.
- ٨٧. علي محمد محمد، الكوكب الدري في سيرة ابي السبطين علي (ع)، راجعه ونقحه: مركز البحوث والدراسات بالمبرة، ط١، الكويت، ٢٠١٠م.
  - ٨٨. العلي، صالح أحمد، محاضرات في تاريخ العرب، ط٤، مطبعة الارشاد، بغداد، ١٩٦٨م.
- ٨٩. عمادي، محمد حسن، التجارة وطرقها في الجزيرة العربية بعد الاسلام حتى القرن ٤ه، مؤسسة حمادي، الاردن، ١٩٩٧م.
- .٩٠عمر أحمد مختار عبد الحميد، معجم اللغة العربية المعاصرة، ط١، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٨م.
  - ٩١. عمر فروخ، تاريخ الادب العربي، ط٤، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨١م.
- 97. عمري، اكرم ضياء، عصر الخلاة الراشدة محاولة لنقد الرواية التاريخية وفق منهج المحدثين، ط١، مكتبة العبيكان، الرياض، ١٤٣٠هـ-٢٠٠٩م.
  - ٩٣. عيدروس، اغادير سالم، مقدمة في الادارة، جامعة ام القري، مصر، د.ت
- 9٤.عيساوي، محمد أحمد هربود، التنظيمات الادارية في عصر الرسالة والراشدين، ط١، دار امجد، تكريت، ٢٠١٩م.
  - ٩٥.غضبان، منير محمد، المنهج الحركي للسيرة النبوية، مكتبة المنار، الاردن، د.ت.
- 97. الفاسي، عبد الرحمن، خطة الحسبة في النظر والتطبيق والتدوين، ط١، دار الثقافة، ١٤٠٤هـ ١٤٠٤م.
- ٩٧.فالح حسين، بحث في شتاء الدولة العربية، ط١، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ٢٠١٠م.
  - ٩٨.فوزي، فاروق عمر، تاريخ النظم الاسلامية، ط١، دار الشروق، مصر، ٢٠١٠م.

- 99. القرشي، باقر شريف، موسوعة الامام امير المؤمنين علي بن طالب (ع)، ط١، دار الهدى، ١٤٢٢ه.
- ٠٠١.قطب ابراهيم محمد، السياسة المالية لعثمان بن عفان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٦م.
- ١٠١.الكبيسي، حمدان عبد المجيد، اسواق العرب التجارية، دار الشؤون الثقافية، بغداد، ١٩٨٩م.
- 1 · ١ · ١ الكتاني، محمد عبد الحي بن عبد الكبير، التراتيب الادارية والعمالات والصناعات والمتاجر والحالة والعلمية التي كانت على عهد تأسيس المدينة الاسلامية في المدينة المنورة العلمية، تح: عبد الله الخالدي، ط٢، دار الارقم، بيروت، د.ت.
- ١٠٣. الكرمي، حافظ أحمد عجاج، الادارة في عصر الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) ، ط١، دار السلام، القاهرة، ٢٠٠٦م.
- 1 · ١ · ١ الكعبي، عبد الحكيم، موسوعة التاريخ الاسلامي (عصر الخلفاء الراشدين)، دار اسامة، الاردن عمان، ٢ · ٠ ٩ م.
  - ٠٠٥.الكناني، صبيح كرم زامل، جودة الادارة في فكر الامام علي (ع).
- 1 · 1 . الويس سديو ، خلاصة تاريخ العرب، ترجمة: محمد أحمد عبد الرزاق ، مراجعة: علي مبارك ، مؤسسة هنداوي ، المملكة المتحدة ، د.ت.
- ۱۰۷.المازندراني، ابي جعفر محمد بن علي شهرآشوب، مناقب آل ابي طالب، تح: يوسف البقاعي، ط۲، دار الاضواء، عمان، ۱٤۱۲هـ-۱۹۹۱م.
  - ١٠٨. المباركفوري، صفي الدين، الرحيق المختوم، ط١، دار الهلال، بيروت، د.ت.
  - ١٠٩. مجموعة من المؤلفين، الفقه الميسر، ط١، مدار الوطن، الرياض، ١٤٣ م.١٠١م.
    - ١١٠.مجموعة من المؤلفين، المعجم الوسيط.
- 111.مجموعة من المؤلفين، الموسوعة الفقهية الكويتية، ط٢، دار السلاسل، الكويت، ١٤٠٤ ١٤٢٧هـ.
  - ١١٢. مجموعة من المؤلفين، الموسوعة الموجزة في التاريخ الاسلامي

- 117. مجموعة من المؤلفين، كتاب الفقه المنهجي على مذهب الامام الشافعي، ط٤، دار القلم، دمشق، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
  - ١١٤.مجموعة من المؤلفين، كتاب النظام القضائي.
  - ١١٥.محمد ابراهيم الحمد، سوء الخلق، ط٢، دار ابن خزيمة، الرياض، د.ت.
    - ١١٦.محمد بن ابراهيم بن ابراهيم بن حسان، سلسلة مصابيح الهدى.
- ١١٧.محمد رأفت عثمان، النظام القضائي في الفقه الاسلامي، ط٢، دار البيان، مصر، ١١٧.هـ-١٩٩٤م.
- ۱۱۸.محمد رضا، كتاب ابو بكر الصديق اول الخلفاء الراشدين، ط۲، دار احياء الكتب العربية، القاهرة، ۱۳۲۹هـ-۱۹۵۰م.
- 911.محمد عبد الوهاب، مختصر سيرة الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) ، وزارة الشؤون الاسلامية والأوقاف والدعوة والارشاد، السعودية، ١٤٢٨ه.
- ٠١٠.محمد لطفي جمعة، ابو القاسم محمد بن عبد الله، ثورة الاسلام وبطل الانبياء، مؤسسة هنداوي، القاهرة، ١٩٤٠م.
- ١٢١.محمود عبد الرحمن عبد المنعم، معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، دار الفضيلة، جامعة الازهر، القاهرة، د.ت.
- ١٢٢. المزيني، نادر بن حمد بن ناصر، شرط العدالة في ولايات القضاء، الحسبة، المظالم، ط١، الرياض، ١٤٢٤ه.
  - ١٢٣. مصطفى صادق الرافعي، تاريخ آداب العرب، ط٣، مؤسسة هنداوي، مصر، ١٩١١م.
- 17٤. المغازلي، علي بن محمد الواسطي، امير المؤمنين علي بن طالب (ع) في جوف الكعبة، تح: عبد الرحمن تركي، ط١، دار الآثار، الكويت، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.
  - ١٢٥. الملاح، تاريخ مكة المكرمة والدعوة الاسلامية فيها.
- ١٢٦.الملاح، هاشم يحيى، الوسيط في السيرة النبوية والخلافة الراشدة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٨م.

- ۱۲۷.المناوي، زين الدين محمد، التوفيق على مهمات التعاريف، ط۱، عالم الكتب، مصر، ۱۲۰.المناوي، زين الدين محمد، التوفيق على مهمات التعاريف، ط۱، عالم الكتب، مصر، ۱۲۰هـ-۱۹۹۰م.
- ١٢٨.المهدلي، محمد عقيل بن علي، الامام علي بن أبي طالب حياته الفكرية وتأثيرها في فكر الامام الغزالي، ط١، دار الحديث، السعودية، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
- 1٢٩.مهدي رزق الله احمد، السيرة النبوية في ضوء المصادر الاصلية، ط١، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الاسلامية، الرياض، ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
- ١٣٠.مهران، محمد بيومي، دراسات في تاريخ العرب القديم، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية، د.ت.
- ١٣١. موسوعة، علي جميل عبد، الفكر السياسي في رواية الامام علي بن ابي طالب (ع)، ط١، مؤسسة علوم نهج البلاغة، العتبة الحسينية المقدسة، كربلاء، ١٤٣٨هـ-٢٠١٧م.
- ١٣٢ ناجي معروف، اصالة الحضارة العربية، ط٢، مطبعة التضامن، بغداد، ١٣٨٩هـ-١٩٩١م.
  - ١٣٣ . ناصر الدين الاسد، القبان والغناء في العصر الجاهلي، دار المعارف، مصر، د.ت.
- ١٣٤.النبراوي، فتحية عبد الفتاح، تاريخ النظم والحضارة الاسلامية، ط١، دار المسيرة، الاردن، ٢٠١١هـ-٢٠١٦م.
  - ١٣٥.النجار، محمد الطيب، القول المبين في سيرة سيد المرسلين، دار الندوة، بيروت، د.ت.
- ١٣٦.نخبة من اعضاء هيئة التدريس، دراسات في السيرة النبوية المطهرة وتاريخ الخلفاء الراشدين، ط١، جامعة الازهر، القاهرة، ٢٠١٨-٢٠١٩م.
- ۱۳۷. الالوسي، محمود شكري، بلوغ الأدب في معرفة أحوال العرب، أعتنى بشرحه: محمد بهجت الاثرى، دار الكتب المصرى، القاهرة، ٢٠٠٩م.
- ۱۳۸.ویلیام مونتغمري وات، محمد في مكة، ترجمة: شعبان بركات، منشورات المكتبة المصریة، بیروت، ۱۶۱۵.
- ١٣٩.الياس شوفاني، حروب الردة (دراسة نقدية في المصادر)، ط١، دار الكنوز الادبية، بيروت، ١٣٩.الياس شوفاني، حروب الردة (دراسة نقدية في المصادر)، ط١، دار الكنوز الادبية، بيروت،
  - ٠٤٠. ياسين غضبان، مدينة يثرب قبل الاسلام، ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٩٣م.

- ١٤١. يحيى شامي، موسوعة المدن الاسلامية، ط٢، دار الفكر العربي، بيروت، ١٩٩٣م.
- ١٤٢. يوسف خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ط٣، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
- 1٤٣ .يوليوس قلهوزن، تاريخ الدولة العربية من ظهور الاسلام الى نهاية الدولة الاموية، تعليق: محمد عبد الهادي، ترجمة: حسين مؤنس، ط٢، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٦٨م.

## الرسائل والاطاريح:

1- اسد الله محمد حنيف، فقه عثمان بن عفان في احكام الاسرة، (دراسة مقارنة)، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الشريعة الاسلامية، فرع الفقه واصول الدين، جامعة ام القرى، السعودية، 151ه-199٤م.

٢- الزعبي، مهران محمود أحمد ادارة الدولة في عهد عثمان بن عفان (٢٣-٣٥ه) (٦٤٦-٢٥)، قدمت هذه الاطروحة استكمالا لنيل درجة الدكتوراه في التاريخ، كلية الدراسات العليا، الجامعة الاردنية،٢٠١٥م.

٣- العابدي، محمد بن اسماعيل، السياسة المالية في عهد عثمان بن عفان، بحث تكميلي لنيل
 درجة الماجستير في السياسة الشرعية، جامعة محمد بن مسعود الاسلامية، السعودية، ١٤٢٨ه.

٤- عبد العزيز محمد بن مرشد، نظام الحسبة في الاسلام (دراسة مقارنة)، رسالة ماجستير منشورة، المعهد العالى للقضاء، ١٣٩٣هـ.

عزام نديم نور الدين، ولاة الشرفة في النظام الاسلامي، قدمت هذه الرسالة استكمالاً لنيل درجة الماجستير في كلية الشريعة، قم الفقه والتشريع، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.

7- علي غنام، اختيار الخلفاء في العصر الراشدي (دراسة تحليلية نقدية للروايات التاريخية، اطروحة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه، جامعة بانته، الجزائر، ١٤٣٩-١٤٤٠هـ - ٢٠١٨-٢٠١٩م.

- ٧- عمر أمجد صالح، الردة في جنوب شبه جزيرة العرب، (١٠-١١هـ)، دراسة تاريخية، اطروحة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه الى مجلس كلية التربية في جامعة الموصل، ١٤٣٠هـ-٢٠٩م.
- ۸− عمر محمد درة، مدخل الى الادارة، رسالة ماجستير منشورة لكلية التجارة، جامعة عين
   الشمس، مصر، ۲۰۰۹م.
- 9- العواجي، محمد بن محمد علي، خلافة عثمان بن عفان (دراسة نقدية باستثناء روايات الفنتة)، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير، كلية الدعوة واصول الدين، السعودية، ١٤١٣هـ-١٩٩٢م.
- ١ قايس يسمينه، اسواق العرب في الجاهلية ودورها الادبي، رسالة ماجستير مقدمة الى جامعة العربي بن مهيدي في ميدان اللغة والأدب الرعبي، الجزائر، رسالة منشورة، ٢٠١٦م.
- 11- القواسمي، سحر يوسف، التجارة ودولة الخلافة في صدر الاسلام منذ فترة الرسالة وحتى اواخر الدولة الاموية، رسالة ماجستير مقدمة الى قسم التاريخ بكلية الدراسات العليا لنيل درجة الماجستير، رسالة منشورة، نابلس، ١٩٩٩م.
- ۱۲ المحسن، اسباهية يونس، المياه الجوفية في منطقة سنجار واستثماراتها، رسالة ماجستير غير منشورة، بغداد، ۱۹۸۵م.
- 17 منير حسن عبد القادر، مؤسسة بيت المال في صدر الاسلام، (١-١٣٢هـ)، أطروحة دكتوراه، منشورة، جامعة النجاح الوطنية، فلسطين، ٢٠٠٧م.

#### الجلات:

- 1. البياتي، عبد الجبار ستار، التنظيم الاداري للولايات في عصر الراشدين (عمر بن الخطاب)، انموذجاً، جامعة بغداد، كلية الآداب، مجلة مداد الآداب، العدد الرابع.
- ٢. جعفر الموسوي، السياسية الداخلية والخارجية لرسول الاسلام (صلى الله عليه واله وسلم) ، مجلة النبأ مجلة شهرية فكرية، العدد ٣٧، المستقبل للثقافة والاعلام، ١٤٢٠هـ.
- ٣. حسام حسن محمد، بخيت، النفقات الادارية في العاصمة والولايات في عهد عثمان بن عفان واثرها على الفتنة الكبرى (٢٤ –٣٥٥ه)، (١٤٤ –١٥٥٥ه)، المجلة العلمية لكلية الآداب، قسم التاريخ، جامعة دمياط.
- الحسيني، جعفر بن السيد، اثر الاسلام في حياة العرب، مجلة أفاق الحضارة الاسلامية،
   موقع الحوزة الاعلامي.
- السامرائي، عبد الحميد حسين احمد، بعض مظاهر التنظيم القبلي في صدر الاسلام،
   المجلد ٥، العدد ١٤، جامعة تكريت، كلية التربية للبنات، السنة الخامسة.
- 7. السواعدة، محمد محمود فلاح، دعوى تحريف عبد الله بن ابي سرح للقرآن الكريم في كتب التفسير دراسة نقدية، مجلة حولية كلية الدراسات الاسلامية والعربية للبنات، الاسكندرية، المجلد الثاني، العدد الثاني والعشرون، ٢٠١١م.
- ٧. علي دريد خالد، المبادئ التربوية في سيرة المؤمنين عمر بن الخطاب ، مجلة ابحاث كلية التربية الاساسية، مجلد ٢، عدد ٣.
- ٨. غصون عبد الصالح، ابو محذورة مؤذن النبي (صلى الله عليه واله وسلم) ، دراسة تاريخية، جامعة ديالي، العدد ٢، مجلة ديالي، ٢٠١٦م.
- ٩. القزويني، باقر محمد صالح، خصائص الادارة عند الامام علي بن ابي طالب (ع)، مجلة اهل البيت (ع)، كربلاء.
- ۱۰. الكناني، صبيح كرم زامل، جودة الاراضي في فكر الامام علي (ع)، مجلة اهل البيت
   (ع)، جامعة اهل البيت، كربلاء، ٢٠١٥م.



- ١١. محسن مشكل فهد الحجاج، الدولة في فكر الامام علي (ع)، مجلة الخليج العربي،
   المجلد ٤٧، العدد (١-٢)، جامعة البصرة، ٢٠١٩م.
- 11. معزورة بن علي بن موسى، سلمى بن محمد بن صالح، تنظيمات وتقسيمات الاراضي في زمن الخليفة عمر، مجلة الاتحاد العام للأثاريين العرب، العدد ١٠.
- 17. مؤيد حميدي جاسم، حقوق الاسنان وتطبيقاتها في عهد الخليفة الراشد على بن ابي طالب (ع) ٣٥-٤٠ه، مجلة الفراهيدي، كلية الآداب، جامعة تكريت، العدد ١٨، ٢٠١٤م.
- ١٤. ناجي حسن، الاثر الاقتصادي في الحياة السياسية للدولة العربية الاسلامية، مركز
   كربلاء للدراسات والبحوث، ٢٠١٩م.

## summaryis in English

In the pages of this study, we dealt with a very important topic, which is a topic that talks about the most important public services that have existed since the pre-Islamic era, even if they were simple services. In view of the simplicity of life at that time, the motive for choosing the topic was to learn about the most prominent services that the people of Mecca provided to pilgrims and those coming to the House of God for the purpose of Hajj and trade. And also to know the impact of Islam on services when it came and brought about a great leap for the services provided, whether for pilgrims or the community, and to know the extent of the expansion in the provision of services and whether they were confined to the Prophetic period or extended to the period of the Rightly Guided Caliphs and after, to show the extent of the interest of the Rightly Guided Caliphs and after them in the Islamic nation and the necessity of providing What is the best and most appropriate way for her through correctional services? The issue has occurred from the very beginning of the correctional services. The issue has occurred since the early beginnings of the correctional services in the Hijaz, specifically in the extent to which the service achievements of Makkah Al-Mukarramah were obtained, to see the extent to which the welfare and services were achieved and provided to the Meccan community, especially during the period of crowding of people during the Hajj periods. With the ancient traditions of honoring and caring for the guest and how the people of Makkah took care of the guests of the Most Merciful, these services extended to the period of the advent of Islam after the Holy Prophet (peace and blessings of God be upon him and his family) was born in this blessed spot and grew up on Arab customs and traditions, so he was the distributor of services to people as An understanding reformist who has an insight into how to reform the nation and serve them in the best way. After Islam came and the size of the Islamic state increased, there was a need for the emergence of other great services, including religious and

social services Economically beneficial to the society, in the nature of the case, the service procedures are transferred to areas close to Mecca, whether under the guidance of the Messenger, may God bless him and his family and grant them peace) or the owners of those areas take from the procedures of the Messenger (peace and blessings of God be upon him and his family) and apply them to their cities as in Medina where he worked The Messenger, may God's prayers and peace be upon him and his family, to carry out a number of service reforms in it because it is his city. After the death of the Messenger, may God's prayers and peace be upon him) came the role of the Rightly Guided Caliphs who worked to establish and establish the procedures and rules that the Messenger (may God bless him and his family and grant them peace) came with. The area of the Islamic state had to be managed, organized and put in place service reforms appropriate to the community, so the Rightly Guided Caliphs were the best fit to take on this task, so they carried out major reforms and the task of each caliph according to his period. | These services are important for any country. By providing services to the nation, the state can obtain. These services are important for any state. By providing services to the nation, the state can obtain the love, appreciation, and loyalty of people to it. Services are a right of the nation over the state and an obligation upon it so that they can live a dignified and quiet life in the light of services and not be deprived of them, and their eyes are on the rest of the developed and prosperous countries. So we see that if these services were not laid down and established by the Messenger Muhammad (peace and blessings of God be upon him and his family), then the Rightly Guided Caliphs would not have been able to follow in the same footsteps and add other developments that were not implemented.

Although some rulers failed, they were removed, The caliphs were keen to place those who are more qualified and deserving of the position of administration, i.e. Egypt, a region or an administrative institution affiliated with the Islamic state. With the movement of conquests to

expand the area of Islam, and a large number of peoples joined it inside and outside the Arabian Peninsula, and in return many countries opened, whether by peace or force, and many of them joined the Islamic state after they were ignorant of the religion and worshiped what is less than God, so they saw in the Islamic religion the safe place for them and the place The spiritual one who is at ease with him, so they obeyed him, leaving what they found of religion and deities to grow and expand the borders of the Islamic state to the most extreme places.

# Ministry of Higher Education and Scientific Research Kerbala University

**College of Education for Human Sciences** 

**Department of History – Islamic History** 



# Public services in the Arab Islamic state until the year (٤) A.H"Model Mecca"

Introduction letter to

Council of the College of Education for Human Sciences / University of Karbala, which is part of the requirements for obtaining a master's degree in history (Islamic history) from the student.

By
Doaa Abdul Amir Mahmoud -Amiri
Supervisor by

Dr. Allawi Mazhar Mazal Al-Masoudi

Y. YY A.D 1555 H .A