

جممورية العراق وزارة التعليم العاليي والبحث العلمي جامعة كربلاء كلية التربية للعلوم الإنسانية

# الثنائيات الضدّية في ديوان ابن الحدّاد الأندلسي (ت ٤٨٠هـ)

رسالة تقدَّمتْ بها الطالبة

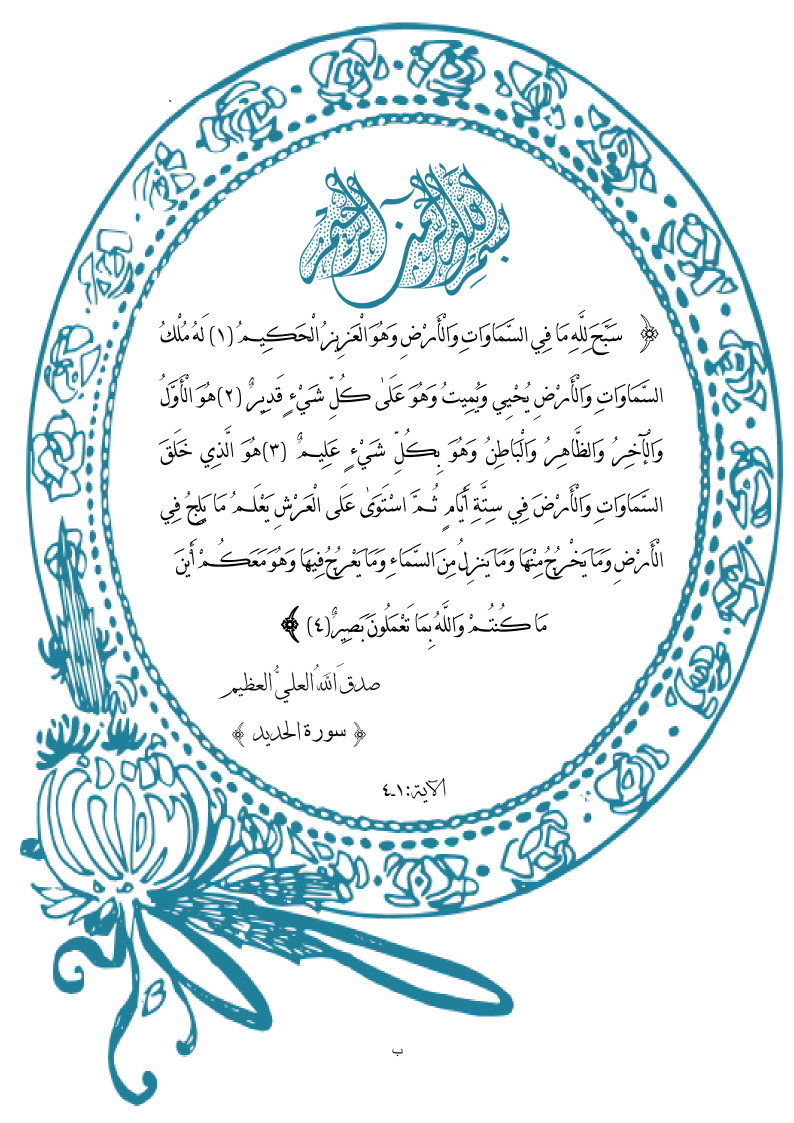
سمماهر جبار عبد الحسين الحسناوي الى مجلس كلية التربية للعلوم الإنسانية في جامعة كربلاء وهي جزء من متطلبات نيل شهادة الماجستير في اللغة العربية وآدابها /أدب

بإشراف

الأستاذ الدكتور

حازم علاوي عبيد الغانمي

٥٤٤١هـ ٢٠٠٢م



#### إقرار لجنة المناقشة

نحن أعضاء لجنة المناقشة نشهد بأنّنا قد اطلعنا على هذه الرسالة الموسومة: بـ (الثنانيات الضدية في ديوان ابن الحداد الاندلسي (ت ٤٨٠هـ)) المقدمة من الطالبة (سماهر جبار عبد الحسين الحسناوي) قسم اللغة العربية/ كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء، وقد ناقشنا الطالبة في محتوياتها ، وفيما له علاقة بها، ونرى أنّها جديرة بالقبول بتقدير ( ) لنيل

شهادة الماجستير في اللغة العربية وأدابها.

التوقيع: كالمنا

الاسم: أ. د حازم علاوي عبيد

(عضوًا ومشرفًا)

التاريخ: ١١٥/ ٢٠٠٥

التوقيع:

الاسم : أ.م.د فلاح عبد علي سركال

(عضو)

التاريخ: ٦ / ١٤ ع. ٥

التوقيع: ع . ا

الاسم: أ.م.د صلاح حسون جبار

(عضوًا)

الاسم : أ.د فهد نعيمة مخيلف

(رئيساً)

التاريخ: ١/٥/١٦ :

التاريخ: ١١/٥/١٦)

تمت مصادقة مجلس كلية التربية للعلوم الإنسانية \_ جامعة كربلاء على إقرار لجنة

المناقشة.

الاسم : أ.د صباح واجد علي

عميد كلية التربية للعلوم الانسانية / جامعة كربلاء

التاريخ: ٣٥/ ٥ /٢٠٢٤

# إلى والدَيَّ عرفا ناً وبراً.

الى الذي احتذيت وسرت على خطاه، وافتخرت بأفعاله، منبع الكبرياء والعطاء رحمه الله وطيَّب مرقده.

إلى من كانت الجنة تحت قدميما . أمي الغالية رمزاً الرحمة والمراء والصبر أطال الله عمرها.

إلى أخوتي واحبتي ...وكل من له حق علي إلى أخوتي واحبتي ...وكل من له حق علي إليهم جميعاً أهدي هذا العمل المتواضع

الباحثة

#### الشكر والامتنان

اللهم لك الحمد والشكر كما ينبغي لجلال وجهك وعظيم مكانك اللهم لك الحمد على ما أنعمت به علينا من نِعَمكَ الظاهرة والباطنة ،لك الحمد أولاً وآخيراً، والصلاة والسلام على خير خلق الله ابي القاسم محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه الأبرار الطيبين وسلم تسليماً

أتقدم بالشكر الوافر الجزيل وعظيم امتناني إلى من واكب هذا العمل من كونه فكرة حتى رأى النور متكاملاً وأغنى بحثي بملاحظاته القيمة ،إلى استاذي الدكتور (حازم علاوي عبيد الغانمي) جزاه الله عني خير الجزاء وأسبغ عليه دوام الصحة والعافية.

إلى كل أساتذتي الأجلّاء رئيس وأعضاء الهيأة التدريسية في قسم اللغة العربية ، كلية التربية للعلوم الانسانية في جامعة كربلاء الذين تزودت منهم العلم والمعرفة والإخلاص والسعي في الدراسة على طول فترة الدراسة.

كما يطيب لي أن أتقدم باحترامي وتقديري ،إلى أعضاء لجنة المناقشة الأفاضل لتفضلهم بقبول مناقشة هذه الرسالة فجزاهم الله الجزاء الأوفى

والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وآل محمد في الأولين والآخرين وفي الملأِ الأعلى إلى يوم الدين

٥

# فهرس المحتويات

| الصفحة         | المحتوى                                                     |
|----------------|-------------------------------------------------------------|
| أ _ هـ         | المقدمة                                                     |
| ۲٦_١           | التمهيد:                                                    |
| ۲_۱            | الثنائيات الضدية وموجز عن حياة الشاعر                       |
| ۲۰_۱           | أولاً :الثنائيات الضدية تأصيل المصطلح والمفهوم              |
| 0_1            | أ ـ الثنائيات الضدية لغة واصطلاحاً                          |
| 17-0           | ب ـ الثنائيات الضدية في المنظور النقدي والبلاغي القديم      |
| ۲۰_۱۳          | جـ الثنائيات الصدية في المنظور النقدي الحديث                |
| ۲٦_٢٠          | ثانياً :السيرتان الذاتية والأدبية للشاعر .                  |
| ۸۳_ ۲۸         | الفصل الأول: الثنائيات الضدية على مستوى الموضوع.            |
| ٤٠_٣١          | المبحث الأول:الثنائيات المتضادة (القوة ـ الضعف)             |
| 07_£1          | المبحث الثاني :الثنائيات المتضادة (اللذة ـ الألم)           |
| 70_08          | المبحث الثالث :الثنائيات المتضادة (الظلمة ـ النور)          |
| ٧٣ <u>-</u> ٦٦ | المبحث الرابع :الثنائيات المتضادة (الظهور ـ الخفاء)         |
| ۸۳ _۷۳         | المبحث الخامس :الثنائيات المتضادة (الأنا ـ الآخر)           |
| ۱۳۰_ ۸٤        | الفصل الثاني :الثنائيات الضدية على مستوى الصورة الشعرية     |
| 118_19         | المبحث الأول :الصورة البيانية (التشبيه ،الاستعارة، الكناية) |
| ዓዓ_ <u></u> አዓ | أولاً: الصورة التشبيهية                                     |

| 1.٧_99        | ثانياً: الصورة الاستعارية                       |
|---------------|-------------------------------------------------|
| 115_1.4       | ثالثاً: الصورة الكنائية :                       |
| 177_110       | المبحث الثاني :الصورة الحسية البصرية            |
| 14175         | المبحث الثالث :الصورة الرمزية                   |
| 14 181        | الفصل الثالث :الثنائيات الضدية على مستوى الفن . |
| 109_177       | المبحث الأول :الأساليب اللغوية                  |
| 188_170       | اولاً: اسلوب الاستفهام                          |
| 107_150       | ثانياً :اسلوب النداء                            |
| 109_170       | ثالثاً: اسلوب النفي                             |
| ۱۸۰_۱٦۰       | المبحث الثاني :المحسنات البديعية                |
| 17~171        | اولاً: المطابقة                                 |
| 175_174       | ثانياً: المجانسة                                |
| 110_110       | ثالثاً: رد العجز على الصدر                      |
| 140_141       | الخاتمة                                         |
| Y • 9_1 \ \ \ | المصادر                                         |
|               |                                                 |
| c-A           | الملخص باللغة الانكليزية                        |

# بِسْم اللهِ الرَّحْمَـنِ الرَّحِيـم

#### المقدمـــة

الحمد الله الذي لا مضادً لَهُ في مُلكهِ ولا مُنازع له في أمره الحَمدُ لله الّذي لا شريك له في خلقه ولا شبيه له في عظمته ، والصلاة والسلام على صفوته من خلقه سيدنا ونبينا مجه ،وعلى آلهِ وصحبه أجمعين.

أما بعد ...

فالأندلس بلاد ذات حضارة شامخة خالدة على مر الزمان ،حضارة هزت الدنيا وخلُدت على صفحات التاريخ ،والأدب الأندلسي أدبٌ عربي أبدعه الشعراء المسلمون في الأندلس وخلعوا عليه مسحة من تجاربهم،كما أعطوه لمسة من الفن والإبداع،فهو جزء مهم من تاريخ الأدب العربي ،والإنتاج الفكري العربي بعامة.

حيث إنه امتداد طبيعي للأدب العربي في المشرق، وإنَّ هذا الامتداد العربي إضافة إلى أهميته التاريخية والقومية والإنسانية فإنَّ له خصوصيته التي تجعل منه أدباً مميزاً يختلف في بعض الأمور عن الأدب المشرقي نظراً لاختلاف الظروف التي مرَّ بها .وحضارة الأندلس ورقيها المادي وجمال طبيعتها سحرت أهلها ،وأنَّ رت على حياتهم العقلية والأدبية ،فقد أقامت فيهم نضجا فنيا ارتقى بنتاجهم العلمي والأدبي، فأنتجوا أدبا وشعرا نافسوا به اهل المشرق ،وتميزوا عنهم في أمور ارتبطت بالبيئة المكانية والظروف السياسية والاجتماعية التي اختصت بها هذه البيئة مما أعطاها ممة الخصوصية داخل الأدب العربي .

وفي الأندلس نبغ كثير من الشعراء وارتبط نبوغهم بجانبين مهمين الأول هو في الأندلس التي اختلفت بين التوحد والتفرق وخاصة في عصر ملوك الطوائف اوالثاني مرتبط بالمكان إذا اصبح لكل مدينة حاكم خاص بها له بلاط يقصده الشعراء المقرطبة وإشبيلية والمرية وابن الحداد أرتبط نبوغه بتشجيع الخلفاء للشعراء وضمهم لبلاطهم اشتهر وذاع صيته في احدى حواضر الأندلس (المرية) فقد عدّ من أشهر شعرائها الأ ترك لنّا ديوان شعر احمل بين دفتيه أغلب الأغراض الشعرية وبالأخص فتّي الغزل والمديح

من دواعي اختياري لهذهِ الدراسة هو اظهار الدور الفاعل للثنائيات الضديّة وفى شعر (ابن الحداد الأندلسي )بصورة خاصة ،اكون كل ثنائية تشكل منظومة علائقية أسطورية بدءاً بأساطير الخلق والمعتقدات القديمة ،وصولاً إلى الفلسفة والأدب والسياسة ،وعلم الطاقة ،وكل ثنائية تنتج ثنائيات جديدة كما ترى سمر الديوب ،في كتاب الثنائيات الضدية بحث في المصطلح ودلالته ،ولاسيما أنَّ الشاعر من أعلام الأدب المشهورين في عصرهم ،إذْ يعد ابن الحداد من كبار شعراء الأنداس وأبعدهم صيتاً ، فأردنا تسليط الضوء عليه وبيان قدرته الشعرية وخوض غمار رحلته الشعرية،من خلال هذه الظاهرة المتأصلة في الإبداع الشعري . لأنّ الشعر يحمل في جوهره سمة التضاد الذي يلجأإليه الشاعر لخلق (التوتر) الذي يجعل النص الشعري عملاً إبداعياً يحقق شعوراً جمالياً ويؤسس لرؤيا فكرية، فنشأ التضاد من حسَّاسية الشاعر والضغوط الخارجية التي يتعرض لها في أشعار الشاعريعني وجود نسق ظاهر وآخر مضمر والذي يستنتج استنتاجاً ، فالشاعر عاش في عصر يُعد من أزهي عصور الأدب الأندلسي ،فقد

كانت الدوافع قوية لاختيار هذا البحث من حيث خصوصية الأدب والموضوع والعصر..

ومن الدراسات السابقة ذات الصلة بالموضوع ،البديع في ديوان ابن الحداد الأندلسي ـ دراسة بلاغية نقدية ـ رسالة للباحثة :عنود بنت احمد بن حليس العنزي ،إشراف الدكتور: طارق سعد إسماعيل شلبي ، المملكة العربية السعودية ،جامعة أم القرى ،كلية اللغة العربية،شعر أبي عبد الله بن الحداد الأندلسي (دراسة فنية)للباحث، كاظم هاني ياسين التميمي، إشراف الدكتورة :أمل ناجي الدليمي ،كلية ابن رشد، جامعة بغداد ،السنة الجامعية ٢٠٠٣م.

وقد اعتمدنا في دراستنا على تحليل النصوص الشعرية في استخراج الثنائيات البارزة فيه التي شكَّلت ثيمةً وملمحاً فنياً،وقد اقتضت الدراسة تقسيم الرسالة إلى ثلاثة فصول بعد تمهيدٍ وضّحت فيه مفهوم الثنائية الضديّة لغةً واصطلاحاً، ومفهومها في المنظور النقدي والبلاغي القديم والحديث ،ووقفة

موجزة للتعريف بالشاعر، وقد تضّمن الفصل الأول نخبة من الثنائيات الضدية اللفظية والمعنوية التي أكثر منها الشاعر في ديوانه فجاء تحت عنوان (الثنائيات الضدية على مستوى الموضوع)، على خمسة مباحث.

أولها: الثنائيات المتضادة (القوة . الضعف)

الثاني: الثنائيات المتضادة (النور . الظّلمة)

الثالث: الثنائيات المتضادة (اللَّذة ـ الألم)

الرابع :الثنائيات المتضادة (الظهور. الخفاء)

الخامس: الثنائيات المتضادة (الأنا . الآخر)

وجاء الفصل الثاني تحت عنوان (الثنائيات الضّدية على مستوى الصورة الشعرية)، واقتضت الدراسة تقسيمه على ثلاثة مباحث، جاء المبحث الأول.

بعنوان:الصورة البيانية ،والتي بدورها تنقسم الى أكثر الأساليب البيانية الشائعة في ديوان الشاعر،وهي الصورة التشبيهية والصورة الاستعارية والصورة والكنائية.وقد جاء المبحث الثاني بعنوان:الصورة الحسية (البصرية).إما المبحث الثالث فتكلم عن تشكيل الثنائيات الضدية معتمداً على تشخيص الصورة الرمزية تحت مسمى،الصورة الرمزية.

في حين جاء الفصل الثالث بعنوان: (الثنائيات الضدّية على مستوى الفن)وانقسم على مبحثين : الأول تضمن دراسة الأساليب التعبيرية وارتكز على ثلاثة محاور وهي الأستفهام ،والنداء والنفي .

إماالمبحث الثاني فشمل دراسة (المحسنات البديعية)متضمنة،المطابقة والمجانسة ،ورد العجزعلى الصدر.

وختتمت الرسالة بخاتمة تضمنت أهم النتائج التي توصلت إليها الدراسة.

وهنا لابد من ذكر أهم المصادر والمراجع التي اعتمدت عليها هذه الدراسة وفي هذا الصدد يمكن لي أن أقول بأتي أفدت كثيراً من أهم الكتب التي تتاولت دراسة الثنائيات الضدية سواء كان من ناحية الموضوع أو الفن أهمها: معجم البلدان عباقوت الحموي ، وكتاب الأضداد، محمد بن القاسم الأنباري، البديع في نقد الشعر، لأسامة بن منقذ، أسرار البلاغة في علم البيان ،عبد القاهر الجرجاني ،وغيرها من كتب البلاغة ،أضافة إلى كتابا الثنائيات الضدية (بحث في المصطلح ودلالاته)والثنائيات الضدية (دراسات في الشعر العربي)لسمر الديوب وكان ديوان الشاعر المرتكز الأساس الذي ارتكز عليه البحث الذي قام بتحقيقة الدكتور يوسف على الطويل ،وهو

باحث ضليع بالأدب الأندلسي ،فجمع شعره وأعاد تحقيقه وتبويبه وضبطه بالشروح ومختلف الفهارس الفنية وأخرجه بعنوان (ديوان ابن الحداد الأندلسي).

لايخلو البحث من بعض الصعوبات وأهمها عدم إيجاد طبعة للديوان أقرب من الطبعة المعتمدة في البحث ، حيث أنّ الطبعة المعتمدة ،الطبعة الأولى عام ١٩٩٠م ،من منشورات دار الكتب العلمية،وعدم وجود معلومات كافية عن نويرة حبيبة ابن الحداد الأندلسي والتي لها أثر كبير في تشكيل بنية الثنائية الضدية وهذا ما جعل بعض الأبيات تتكرر بين فصول ومباحث الدراسة.

في نهاية المطاف أقدم شكري وتقديري إلى أستاذي ومشرفي الفاضل الأستاذ الدكتور (حازم علاوي عبيد الغانمي )لقبوله الإشراف على دراستي،ولم يبخل بجهد مُدخر،إذ تجشم عناء الوصول بهذه الدراسة إلى نهايتها،بما بذله من وقته ،وصائب توجيهاته ،التي جنبتني وجوهاً من الخطأ فكانت لملاحظاته الأثر الكبيرفي اخراج الدراسةعلى هذه الشاكلة،فجزاه الله خير جزاءالمحسنين

والشكر الجزيل موصول للأساتيذ الأجلاء رئيس وأعضاء لجنة المناقشة على جهودهم المبذولة في قراءة هذا البحث ،وتقويمه بنصائحهم الثمينة وملاحظهم القيمة فلهم منى خالص الشكر وجزيل الاحترام.

والله ولى التوفيق

الباحثة

٥

التمهيد

# الثّنائيات الضدّية وموجز عن حياة الشاعر.

- ♦ أولاً: الثنائيات الضدية : تأصيل المُصطَلع والمفموم
  - أ. الثنائيات الضدية لغة واصطلاحاً.
- 💠 بعد الثنائيات الضدية في المنْظُور النقدي والبلاغي القديم
  - ج. الثنائيات الضدية في المنظور النقدي الحديث
    - ثانياً: السيرتان الذاتية والأدبية للشاعر

#### أولاً:الثنائيات الضدّية تأصيل المصطلح والمفهوم:

#### أ. الثنائيات الضدية لغة وإصطلاحاً:

الثنائية في دائرة اللغة: يُقالُ ثَنيْتُ الشَّيء جَعَلتُهُ اثنين ،وجاء القوم مَثْنَى مَثْنَى أي الثَّيْنِ اثْنَيْنِ اثْنَيْنِ اثْنَيْنِ الثُّنيِّنِ اثْنَيْنِ الثُّنيِّنِ الثُّنيِّنِ الثُّنيِّنِ متواليين أو متباينين ،وذلك قولك ثنيت الشيء ثنياً "(٢) و "الثُّنائي من الأشياء ملكان ذا شقين "(٢) ويتعين مما سبق أن دلالات الثنائيات تفترض وجود طرفين ،وتعتمد على التثنية ،وهذان الاثنان قد يكونان متواليين ،أومعطوفين ،أو متزامنين ،ويدل المعنى اللغوي للثنائيات على ماهو أكثر من الواحد مهما كان عدد الثنائيات ،فقد تتعدد الثنائيات ،لكنها تظل تدور في فلك الرقم اثنين "(٤)

إما الثنائية في الاصطلاح :فيختلف معنى المصطلح ،بحسب المجال العلمي الذي يتناوله،فالثنائية من وجهة نظر فلسفية تعني " القول بزوجية المبادئ المفسرة للكون كثنائية الأضدّاد وتعاقبها ،أو ثنائية الواحد والمادة ،أو ثنائية الواحد وغير المتناهي عند الفيثاغوريين ،أو ثنائية عالم المثل وعالم المحسوسات عند أفلاطون "(٥)،ف"الثنائية هي نظرية في التفسير وهو مايفسر حالة معينة ،أو المجال من حيث العوامل ،اثنين من المعارضين ،والثنائيات هي ذات شقين وهي التصنيفات التي لاتقبل من درجة متوسطة المعارضين ،والثنائيات هي ذات شقين وهي التصنيفات التي لاتقبل من درجة متوسطة (١)

<sup>(</sup>۱) لسان العرب :للإمام العلامة ابي الفضل جمال الدين محجد بن مكرم بن منظور ،دار الصادر . بيروت ، د.ت ،مجلد ۱۶/ ۲۰،مادة (ثنى )

<sup>(</sup>۲) معجم مقاييس اللغة ، لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت٣٩٥ه) ،تحقيق وضبط عبد السلام هارون ،دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ، ١٩٧٩م :١ / ٣٩١مادة (ثني)

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط ،إبراهيم مصطفى وآخرون ،مكتبة الشروق الدولية ،ط٤، ٢٠٠٤م: ٢/ ١٠١

<sup>(</sup>٤) الثنائيات الضدية بحث في المصطلح ودلالته ،سمر الديوب ،المركز الإسلامي للدراسات الأستراتيجية ،العراق . النجف ،ط١ ،٢٠١٧م: ١٥

<sup>(°)</sup> المعجم الفلسفي ،د. جميل صليبا ، دار الكتاب اللبناني ،بيروت . لبنان ، ١٩٨٢ م :١ /٣٧٩ ـ ٣٨٠

<sup>(</sup>۱) الثنائيات المتناقضة في تصميم الفضاء الداخلي المعاصر، هدى عمر، وأسيل منصور، (بحث منشور) مجلة كلية التربية الأساسية ـ كلية التربية . الجامعة المستنصرية ، ٢٠١٤ ، المجلد ، ٢العدد ٨٠ : ٨٥

ومن حيث المرجعية الدلالية فيدل المفهوم على أن (الثنائيان): "يرجعان إلى الطبقة نفسها، فيشتركان في بعض المقومات ويختلفان في بعضها "(۱)، "وتشكل كل ثنائية منظومة علائقة أسطورية بداً بأساطير الخلق والمعتقدات الدينية القديمة ،وصولاً إلى الفلسفة والأدب والسياسة وعلم الطاقة ..وعليه فهي :تعني ـ الثنائيات الضدية ـ وجود أمرين متضادين مرتبطين برباط واحد "(۱)

وترجع فكرة الثنائية إلى "بداية الخلق الأولى ،عندما خلق الله تعالى آدم (عليه السلام) وخلق له من جنسه حواء تؤنس وحشته، وتبدد وحدته، وأدخلهما الله الجنة ليبدأ رحلة الحياة معاً في ثنائية تكون أول ثنائية للجنس البشري"(") نحو قوله تعالى ﴿ وقُلنَا يا آدم أَسْكُنُ أَنت وَنَهُ وَجُكُ الْجَنةَ وَكُلًا مِنْهَا مَعْداً حَيْثُ شِئتُما وَلا تَقْرَبا هَذه الشّجرة فتكُوناً مِنَ الظّالِمينَ ﴾ (٤)

منذُ الأزل شغل الأنسان "مفهوم الواحد والأثنين ومدى تلاحمها أو تنافرهما ... فالواحد يعبر عن الوحدة والتفرد ،على حين أنّ لفظ الاثنين يشير إلى التعدد والتضاد... وضمن مفهوم الثنائية تكمن ظاهرة التضاد أو التقابل التي يزخر بها الكون والطبيعة ،فهما العنصران الضّدان المكونان للوجود ،إنّهما قطبان متعارضان متنافران ،وهما في الوقت نفسه متواشجان متلازمان لا انفصام بيّنهما ووجود أحدهما يقتضي وجود الآخر "(٥).

إما التضاد في دائرة اللغة: فالضدُّ كلّ شيء ضادَّ شيئاً ليغلبه ،والسواد ضَّد البياض والموت ضدُّ الحياة والليل ضدُّ النهار إذا جاء هذا ذهب ذلك وذكر أنّ ضدّ الشيء خِلافه، يُقال :ضادني فُلان ،إذا خالفك ،فأردتُ طولاً وأرادَ قصراً وأردت ظلمةٌ وأراد نوراً، فهو ضدُك وضديدك. (٦)

<sup>(</sup>۱) تحليل الخطاب الشعري إستراتيجية التناص ، محمد مفتاح ،الدار البيضاء . المغرب . المركز الثقافي العربي ،ط۳ ، ۱۹۹۲م : ۱۲۰

<sup>(</sup>٢) الثنائيات الضدية بحث في المصطلح ودلالته ،سمر الديواب: ١١و ٢٣

<sup>(</sup>٣) ثنائية اللذة والألم في الشعر العربي قبل الإسلام من منظور نقدي فني ،د.ليلى نعيم عطية الخفاجي (أطروحة دكتوره) ،جامعة بغداد . كلية الآداب . قسم اللغة العربية ، ٢٠٠٥ م : ١٤

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة :الآية ٣٥

<sup>(°)</sup> جماليات الثنائيات والمتضادات في العبارة العربية ،د.عمر الدقاق ،بحث منشور ، مجلة المعرفة المعرفة المعرفة العدد١٦،حزيران ٢٠١٠م: ٣٩

<sup>(</sup>ت) لسان العرب: ج٢٠/١٢، مادة (ضدد)

فالتضاد اصطلاحاً: "تعود جذوره إلى تقسيم سيبويه (ت١٨٠ه) في كتابه للألفاظ والمعاني بقوله: "أعلم أنّ من كلامهم اختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين ،واختلاف اللفظين واحد ،واتفاق اللفظين واختلاف المعنيين، فاختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين هو نحو: جلس وذهب ،واختلاف اللفظين والمعنى واحد نحو :ذهب وانطلق ،واتفاق اللفظين والمعنى مختلف قولك وجدت عليه من المَوْجدة، ووجدت إذا أردت وجدان الضالة "(۱) والمتضادان هما اللذان ينتفي أحدهما عن صاحبه ،إذا كان وجود هذا

على الوجه الذي يوجد عليه ذلك كالسواد والبياض "(٢)

فالضدَّ يأتي بمعنى المخالف ،لتناسب العلاقة بين المفهوم النظري والتطبيقي ،ومنه قوله تعالى ﴿كلاً سيكفُرونَ بِعبَادَة مُ ويكونون عليهم ضِدًا ﴿ والضدَّ الخصم وضَدهُ في الخُصومة ،غلبهُ (٢) ،فالمتضادان وهما اللذان لا يجتمعان كالليل والنهار (٤)

قد أكد الأصمعي (ت٢١٦ه) على وقوع الأضداد وعدَّ بعضها في مألوف القوانين اللغوية والموضوعات الاصطلاحية وشاهده الجون (السواد/البياض)، والصارخ

(المستغيث/المغيث)...(٥)، وعّرفَ السجستاني الأضداد في قوله "الضد في كلام العرب

خلاف الشيء ،كما يقال الإيمان ضد الكفر، والعقل ضد الحمق "(١)فالمعنى الأصطلاحي من خلال هذه التعريفات وغيرها للتضاد لايختلف عن المعنى اللغوي فقد دل على معنى الخلاف.

-

<sup>(</sup>۱) الكتاب ،كتاب سيبويه،أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر (ت١٨٠ه)، تح: عبد السلام محمد هارون ، مكتبة الخانجي للنشر. القاهرة ، ط٣ ،١٩٨٨م : ١ / ٢٤

<sup>(</sup>۲) الفروق اللغوية ، للإمام الأديب اللغوي أبو هلال العسكري ،حققه وعلق عليه : مجد إبراهيم سليم ، د.ط، دار العلم والثقافة للنشر ،مدينة نصر ـ القاهرة: ١٢٩

<sup>(</sup>٣) ينظر:القاموس المحيط ، العلامة اللغوي مجد الدين محجد بن يعقوب الفيروز آبادي (ت٨١٧هـ) تحقيق وطبع مكتب التراث في مؤسسة الرسالة ، ط٨ ،٢٠٠٥ م : ٢٩٥

<sup>(</sup>٤) ينظر :المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، أحمد بن مجد بن علي الفيومي ،تح: عبد العظيم العظيم الشناوي ، دار المعارف للطباعة والنشر. القاهرة ،ط٢ ، ٢٠١٦م : ١٣٦

<sup>(°)</sup> ينظر :المزهر في علوم اللغة وأنواعها ، عبد الرحمن بن كمال أبي بكر بن مجد الخضيري المشهور باسم جلال الدين السيوطي تح : هجد جاد المولى وآخرون ،د.ط ،االمكتبة العصرية للنشر صيدا . بيروت : ١ / ٣٩١

ب. الثنائيات الضدية في المنظور النقدي والبلاغي القديم.

تضعنا قراءة الدرس النقدي البلاغي القديم أمام مصطلحات تتواشج مع مفهوم (التنائيات (التضاد)أو كمّا وردت في الدراسات الأسلوبية والبنيوية الحديثة بمفهوم (الثنائيات الضدية) لقد اختلف الباحثون في تحديد هوية (التضاد)فمنهم من يرى فيه الخلاف أو العكس،ومنهم من يرى فيه النتاقض ،ومنهم من يتوسع في إطلاق المصطلح أو تقييده لكنه في حقيقة الأمر يبقى عاملاً مؤهلا للكشف عن تفاصيل النص ،ويمهد الطريق في البحث عن خفايا النص وإمكانيات علاقاته المتشابكة والتوصل إلى الكشف عن مجاهله ومحطات الغموض فيه (٢)، الذا اقتضت منهجية البحث تحديد المصطلح ومفهومه من خلال تداخله مع مصطلحات أخرى ،التبس بها ،وذلك بالإطلاع على الموروث النقدي والبلاغي عند العرب كونها مصطلحات أستعملها القدماءفي بيئات النقد

والأدب لدلالة على التضاد على نحو ما ،ومن هذهالمصطلحات (الخلاف)إذ تقترن كلمة الضد غالباً بالخلاف أو المخالفة ،حتى تكاد تكون اللفظتان بمعنى واحد، فقيل "والضَّد مثل الشيء، والضَّد خلافه "(٣).ويرى بعض أصحاب اللغة أنّ الاختلاف جنس

عام يضمّ التضاد، فالعلاقة بين الخلاف والتضاد، علاقة عموم وخُصوص، وهذا ما أشار إليه أبو الطيب اللغوي (ت٣٥١ هـ) بقوله وليس كلَّ ماخالف الشيء ضداً له .ألا ترى أَنّ القوة والجهل مختلفان ،وليسا ضِدَّيْن؛ وإنّما ضِدّ القوة الضعفُ،وضدّ الجهل

العلمُ ،فالاختلاف أَعمُ من التضادّ، إذْ كان كلَّ مُتضادّين مختلفينِ ،ولِيس كل مختلفيْنِ ضِدَّيْنِ "(٤)

(۱) ثلاثة كتب في الأضداد للأصمعي وللسجستاني ولأبن السكيت . ويليها ذيلٌ في الأضداد للصغاني نشرها ،د.اوغست هفنر ،المطبعة الكاثوليكية . بيروت ،ط١ ،١٩١٢م : ٧٢

<sup>(</sup>٢) الثنائيات المتضادة في الشعر العربي قبل الإسلام ، اليلى الخفاجي ، مجلة الدراسات الإسلامية المعاصرة ، كلية العلوم الإسلامية ، جامعة كربلاء ، العدد ٥ ، ٢٠٠١

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup>تهذیب اللغة ، لأبي منصور مجهد بن أحمد الأزهري (ت ۳۷۰هـ)،تح ،مجهد أبو الفضل ابراهیم مطابع سجل العرب ،القاهرة ،د.ط: ۱۱ /۵۰۵

<sup>(</sup>٤) الأضداد في كلام العرب ،أبي الطيب عبد الواحد علي اللغوي الحلبي، تح، د.عزة حسن ،ط٢ معرد على الأضداد في كلام العرب ،أبي الطيب عبد الواحد على اللغوي الحلبي، تح، د.عزة حسن ،ط٢

والمخالف فن من فنون البديع عند ابن سنان الخفاجي (ت٢٦٦ه)، جعله قريباً من التضاد، وعَزا تسميته بالمخالف إلى أصحاب صناعة الشعر، فقال "وسمي أصحاب صناعة الشعر ماكان قريباً من التضّاد المخالف"(١)

وهناك مصطلح آخر يدل على الضدية ،وهو (الأضداد)،فقد نظر اللغويون القدماء إلى كلمات الأضداد على أنّها تمثل مظهراً من مظاهر الاشتراك اللفظي ودليلاً على سعة لغة العرب ،إذْ إنّ الكلمة نفسها تحتمل معنيين متضادين ،ولكن هذين المعنيين لا يردان في الجملة متقابلين ،وإنّما متواترين أو متعاقبين (١)بمعنى أنّهما يتخذان الصورة نفسها،كما في كلمة (الجَونُ) للأسود المشوب بحمرة ،والأبيض (٦)من ذلك قول ابن الحداد وهو يتغزل بوجه محبوبته المشرق ،وشعرها الأسود قائلاً: (الطويل)

# وطَيَّ الخمارِ الجَوْن حُسنٌ كأنّما تَجمعَ فيه البَدْر والليلُ والدَّجْنُ (١٠)

لقد تتابعت الجهود في وضع مصطلح ثابت للتضاد بوصفه فناً معنوياً ،يحتوي على فكرة ودلالة متشابك ومتداخل مع المصطلحات البلاغية المختلفة نحو الطباق والمقابلة والتكافؤ والاختلاف والتناقض وغيرها ...

فمفهوم التضاد عند الجاحظ (ت٥٥٥ه) بمعنى طرفين متعاكسين متنازعين كما في كتابه (المحاسن والأضداد) إذ يعد مثالاً على اجتماع الفكرة وضدهافي فكره، إذ يورد موضوعاً معيناً أو فكرة معينة ثم يأتي بالضد والخلاف لها مستعملاً الإقناع في الحالتين وهذا جلي في فهرس كتابه فتكلَّم عن محاسن الصدق وضده ،ومحاسن حفظ اللسان وضدة ومحاسن الوفاء وضده وضده وضده بن يحيى

ثعلب (ت ٢٩١ هـ) في حديثه عن "مجاورة الأضداد :وهو ذكر الشيء مع مايعدم

(۱) سر الفصاحة ،ابومجه عبد الله بن مجهد بن سعيد ابن سنان الخفاجي ،علق عليه :عبد المتعال الصعيدي ،مكتبة ومطبعة مجهد على صبيح وأولاده ،مصر ،١٩٥٣ م : ٢٣٤

<sup>(</sup>۲) ينظر: الأضداد في كلام العرب: ۲۸۹

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> لسان العرب مادة (جون)

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ديوان ابن الحداد الأندلسي ،جمعه وحققه وشرحه وقدم له ،د. يوسف علي الطويل دار الكتب العلمية ،بيروت . لبنان ،ط۱ ،۱۹۹۰م : ۲۰۲

<sup>(°)</sup> ينظر: المحاسن والأضداد ، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ البصري (ت٢٥٥ه) ،تصحيح : محمد أمين الخانجي الكتبي،مطبعة السعادة ،مصر ،ط١٣٤٢ه: ٧

وجوده ؟كقوله تبارك وتعالى ﴿لايموت فيها ولا يحيى ﴾ (١) "(٢)

ومن المصطلحات المرادفة للتضاد والمتلبسة في مصطلحه (المطابقة )ويتبين من مراجعة كتب التراث النقدية والبلاغية أنّ مصطلح المطابقة . عرف من خلال قول الخليل ابن أحمد الفراهيدي (١٧٠ه)ويسمى أيضاً التطابق والطباق والتطبيق، مرّ بتحولات عدّة،قبل أنّ يظفرعلى يدي ابن المعتز (ت٢٩٦ هـ). لأول مرّة بأمثلة مستفيضة توحي بأنّ المصطلح أخذ طريقة نحو الاستقرار ،فقد جعل المطابقة الباب الثالث من بين خمسة أبواب ضمها كتابه(البديع)،مما يشير إلى أهميته،عرّفه من خلال قولالخليل إذ"يقال نطابقت بين الشيئين إذ جمعتهما على حذو واحد، وكذلك قال أبو سعيد "فالقائل لصاحبه أتيناك لتسلك بنا سبيل التوسّع فأدخلتنا في ضيق الضمان قد طابق بين السعة والضيق في هذا الخطاب ،وقال تعالى ﴿ولكُم في الفصاص حَياةً يَا أولي الأباب ﴾ (٢) والضيق في هذا الخطاب ،وقال تعالى ﴿ولكُم على النفي والصراع بين الطرفين (القصاص)و (الحياة) علاقة جدلية ضدّية قائمة على النفي والصراع بين الطرفين فالقصاص يضمن استمرار الحياة في المستقبل ،لذّا تتولد الحياة من الموت( صور )حتى إذا العسكرى من قبل المطابقة الذي أشار إليه العسكرى من قبل المطابقة في الكلام

<sup>(</sup>١) سورة الأعلى:الآية ١٣

<sup>(</sup>۲) قواعد الشعر ، لأبي العباس أحمد بن يحيى ثعلب (ت ۲۹۱هـ)، ت: د. رمضان عبد التواب ، مكتبة الخانجي . القاهرة ، ط ۱ ، ۱۹۶۱م : ۵۸

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة البقرة ،الآية ١٧٩

<sup>(</sup>ئ) كتاب البديع ،عبد الله بن المعتز (ت ٢٦٩ه)تعليق :إغناطيوس كراتشقوفكسي ،دارة المسرة . بيروت ،ط۳، ١٩٨٢م : ٣٦،ينظر :الثنائيات الضدية في شعر أبي العلاء المعري (دراسة أسلوبية)،(أطروحة دكتورة)،علي عبد الإمام مهلهل الاسدي ،إشراف :نضال إبراهيم ياسين ،جامعة البصرة كلية التربية،٢٠١٢م:٣-٤

<sup>(</sup>٥)المصدر السابق : ٨١

أن يأتلف معناه مايضاد في فحواه، للمطابقة حد عند جميع الناس (١)، إما (الطباق) عند عبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١هـ) فأمره أبينُ ؛ وكونه معنوياً أجلى وأظهر ، فهو مقابلة الشيء بضدِه، والتضاد بين الألفاظ المركبة محال، وليس لأحكام المقابلة ثم مجال "(٢)

قد جعل أسامة بن منقذ (ت ٨٤٥ هـ) للطباق أو التطبيق طبقات ،وخصص له باباً في كتابه (البديع في نقد الشعر )أطلق عليه (باب طبقات التطبيق )،ويعَّرفه بقوله "هو أنّ تكون الكلمة ضدَّ الأخرى"(٢)ثم ذكر الأمثلة عن التطبيق من القرآن الكريم ،والشعر والنثر ، التي تم ذكرها في كتبه السابقة ،دون أنّ يوضح حدود طبقات التطبيق بشكل جليّ ومستساغ للمتلقي ومن إشارته ذكره لبيت شعري:(١)

# تُحيْي الروَامِسُ رَبْعَهَا ،فَتُجِدَّه بَعْدَ البلَّى، وتُميِتُهُ الأمطارُ (٥)

إِذْعلَّق قائلاً: "هذا بيت قد جمع فيه الاستعارة والمطابقة ، لأنّ فيه البلى والجدّة، والإماتة والحياة "(٦)

وقد قسم ابن أبي الإصبع (ت٢٥٢ هـ) الطباق على قسمين رئيسين :قسم يأتي بألفاظ الحقيقة ثلاثة أقسام الحقيقة ،وقسم يأتي بألفاظ المجاز ،وجعل الطباق الذي يأتي بألفاظ الحقيقة ثلاثة أقسام هي :طباق الإيجاب ،وطباق السلب ،وطباق الترديد (٧)وقد عرّف طباق الترديد قائلاً "هو "هو أن يُردَّ آخر الكلام المطابق على أوله ،فإنَّ لم يكن الكلام مطابقاً فهو رد الأعجاز على

(٢) كتاب أسرار البلاغة ،للجرجاني (٤٧١هـ)قرأه وعلق عليه،محمود شاكر،دار المدني،جدة ،المملكة العربية السعودية ،مطبعة المدنى ،القاهرة ،مصر،ط١، ١٩٩١م :٢٠

<sup>(</sup>۱) العمدة في محاسن الشعر وآدابه ، أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني (ت٢٥٦ه) ، ت : محد محي الدين عبد الحميد ،دار الجيل ،بيروت لبنان : ٢/٢

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> البديع في نقد الشعر ،أسامة بن منقذ ، ت :د.أحمد أحمد بدوي، د.حامد عبد المجيد ،شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده ، مصر ١٩٦٠م : ٣٦

<sup>(</sup>٤) البيت لجرير من قصيدته الشهيرة في رثاء زوجته ، ديوان جرير ،تح :مهدي مجد ناصر الدين دار الكتب العلمية للنشر ،بيروت . لبنان : ٣١٥، ينظر :البديع :٤٢

<sup>(</sup>٥) الروامس :رمس الشيء يرمسه رمساً طمسَ أثره ،معجم لسان العرب مادة (رَمس)

<sup>(</sup>٦) البديع في نقد الشعر ، اسامة بن منقذ :٤٣

<sup>(</sup>۱) ينظر :تحرير التحبير ،في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن ، عبد العظيم بن ظافر ابن أبي الأصبع المصري (ت٦٥٤ هـ)،ت :د.حنفي محمد شرف (د.ط): ١١٢

الصدور "(١) ومثل له بقول البحتري:

# يُقيضُ لي مِنْ حَيْثُ لَا أَعلَمُ الهوى ويَسْرى إلّى الشَّوقُ من حيث أَعلمُ (١)

أيَّ إنّ الفرق بينهما هو أن طباق الترديد يشترط في الكلمتين المرددتين معنى المضادة أو المطابقة ،فإذا انتفى هذا الشرط بين كلمتين تقع إحداهما في أول الكلام والأخره في أخره، سمى (رد العجز على الصدر) وقد سماه المتأخرون التصدير (٣).

ويقسم ابن أبي الأصبع كلاً من قسمي الطباق ،الحقيقي والمجازي على قسمين آخرين أحدهما لفظي والآخر معنوي ولايشرح ما يقصد باللفظي ،وإنّما توجه بالحديث عن المعنوي ،فقال: "وقد يقع في الطباق ماهو معنوي ،كقوله تعالى ﴿إِنْ أَسَم إِنّا تَصَدَبُونَ ،قالوا مربنا يعلم أنا إليك ملرسلون ﴾ (٤) معناه :ربنا يعلم أنا لصادقون "(٥)

ومن المصطلحات التي توشجت واندمجت مع المطابقة والمضادة،مصطلح (المقابلة) قد ذكرت المقابلة في كتب البلاغة والنقد، ويبدو أنّ قدامة بن جعفر (ت٣٣٧ هـ). من أوائل من ذكروها وذلك في كتابه (نقد الشعر)إذْ جعل (صحة المقابلات) من نعوت المعاني وعرّفها بقوله: "هي أن يصنع الشاعر معاني يريد التوفيق بين بعضها وبعض المخالفة فيأتي في الموافق بما يوافق ،وفي المخالف بما يخالف على الصحّة ،أو يشرط شروطاً

# وإذا حديثُ ساءني لم أكتئب وإذا حديثُ سرَّني لم آشر (٧)

فقد جعل بإزاء سرني ،ساءني ،وبإزاء الاكتئاب، الأشر وهذه المعاني غاية في صحة التقابل (١)وذكر الحاتمي(ت ٣٨٨هـ) المقابلة ،وعدّها من أفانين البديع ،التي انفردت بها

ويعدد أحوالاً في أحد المعنيين "(٦)ذلك،كما قال بعضهم:

<sup>(1)</sup> تحرير التحبير، لأبن أبي الإصبع المصري: ١١٥

<sup>(</sup>۲) ديوان البحتري ،ت :حسن كامل الصيرفي ،دار المعارف . مصر ،۱۹۲٤م : ۳/ ۱۱٦

<sup>(</sup>٣) تحرير التحبير ، لأبن أبي الإصبع المصري: ١١٦

<sup>(</sup>٤) سورة يس :الآية ١٥ ـ١٦

<sup>(°)</sup> تحرير التحبير، لأبن أبي الإصبع المصري: ١١٥

<sup>(</sup>٦) المصطلح النقدي في نقد الشعر (دراسة لغوية ،تاريخية نقدية )،إدريس النَاقوري ،طبع وتوزيع دار النشر المغربية ،الدار البيضاء : ٢١٠،ينظر :كتاب البديع : ٢٦

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> الأشر: المرح ،معجم لسان العرب مادة (الأشر)،البيت للشاعر المخضرم عبد الله بن سليمة الغامدي

بها لغة العرب ،مستدلاً ببعض الشواهد - التي فصلها واستحسنها سابقيه - تحت باب

(أحسن ما ورد في المقابلة)<sup>(٢)</sup>

ثم تتابع النقاد في عرض آرائهم حول مفهوم المقابلة والمطابقة ،وتبين أنّ المقابلة أعم من المطابقة وأشمل في النوع والعدد ،وأن وجود العلاقة الضدية بين الكلمات لاتحقق المطابقة أو المقابلة إلا بمراعاة مكان الالفاظ في الكلام ،إذْ إنَّ موقع الكلمات وترتيبها في العبارة أو البيت أساس هذين المصطلحين عندهم (7)

وينعت قدامة بن جعفر (ت٣٣٧هـ)التضاد بالتكافؤ "وهو أنّ يصف الشاعر شيئاً أو يذمه ويتكلم فيه،أيّ معنى كان ،فيأتي بمعنيين متكافئين،والذي أريد بقولي :متكافئين في هذا الموضع :أي متقابلين، إما من جهة المصادرة، أو السلب والإيجاب ،أو غيرهما من أقسام التقابل "(٤)

وهناك مصطلح آخر يتداخل مع التضّاد ويقترب منه كثيراً وهو مصطلح (التناقض)وتفسير معنى المناقضة . بصيغة المفاعلة . انَّها إذا "بني الإنسان قوله على إثبات شيء لشيء بعينه ،ثم نفاه عنه، أوبني قوله على نفي شيء عن شيء بعينه ،ثم أثبته له فكأنه قد نقض مابني واستحق اسم المناقضة "(٥) ويبدو إنَّ مصطلح التناقض التبس بالخلاف ،ربمًا لارتباط المصطلحين الشديد بالتضاد ، وتفسيرهما به . وهذا ما نلمسه في قول ابن وهب: "وقد ذكر المتكلمون الخلاف والمناقضة ،وكثيراً ما يستعملون بعض ذلك ،في موضع بعض "(٦)

والفرق بين النقضين والضدين - عند أرباب الفكر - وهو رأي جميل صليبا نفسه،وهو "أنّ النقيضين لا يجتمعان ولا يرتفعان كالوجود والعدم ،والحق والباطل ،على حين أنَّ

<sup>(</sup>١) نقد الشعرُ ، لابي الفرج قدامة بن جعفر ،ت :كمال مصطفى ،مطابع الدجوي ،القاهرة . عابدين ١٣٤ : ٣٤،

<sup>(</sup>٢) ينظر: حلية المحاضرة ، لابي علي مجهد بن الحسن بن المظفر الحاتمي ،تح ،د.جعفر الكتاني الجمهورية العراقية وزارة الثقافة والأعلام ،دار الرشيد للنشر:١ /١٥٢

<sup>(</sup>٣) ينظر :العمدة ،ابن رشيق :٢ /١٥ والمثل السائر ،ابن الأثير :٢ /٢٤٥ تا

<sup>(</sup>٤) نقد الشعر ،قدامة بن جعفر : ١٤٨

<sup>(°)</sup> البرهان في وجوه البيان ، ابو الحسين اسحاق بن ابراهيم بن سليمان ابن وهب الكاتب ،تح :د. احمد مطلوب ود. خديجة الحديثي ،ط١ ،١٩٦٧ م: ٢٣٠

<sup>(</sup>٦) البرهان في وجوه البيان :ابن وهب الكاتب :٢٢٩

الضدين لا يجتمعان ولكن يرتفعان كالسواد والبياض "(۱) والمقصود بأنهما لايرتفعان معاً ،أي لايمكن أن يكون هذا الطرف لاحياً ولاميتاً ،وهو صورة من صور التقابل ،أو نوع من أنواعه . يكون بين أمرين :لا يجتمعان معاً ، ولكن قد يرتفعان لوجود طرف ثالث ،ولكن أبيض ،ولا أبيض ،،أو غير أبيض متناقضان ،لأنّ عبارة (لا أبيض)تشمل كل شيء ماعدًا الأبيض (۱)

فطريق التناقض ، يكون بالنفي والإثبات ،ولهذا يسمى أحياناً بهذا الاسم (<sup>7</sup>) وفي أحياناً أخرى يعرف بالسلب والإيجاب (<sup>1</sup>).أي إنّ هناك فارقين دقيقين بين التناقض والتضاد أحدهما :يتعلق بطبيعة كل منهما ،إذْ "ليس بالضرورة أنّ يكون لكل حدّ ضدا ،بينما لكل حدّنقيض،فمثلاً أزرق في عالم الألوان لا ضد لها،بينما لها نقيض وهو لا أزرق "(<sup>0</sup>)وثانيهما: يتعلق بطبيعة التفكير نفسه ،أو بطريقة استعمال المفردات ،وهو أنّ التضاد، غالباً ،أسرع إلى الذهن خلال الحكم بالقوة من التناقض ، (فأسود)أسرع إلى الذهن من لا أبيض "(<sup>1</sup>)

مماسبق نلحظ أنَّ (الخلاف والمخالفة)أطلق كمرادف للتضاد، وكذل الحال مع (التناقض) مع شروط محددة ،علاقة ممكن تكون علاقة العموم بالخصوص، وأنّ أقرب مصطلح

للتضاد هو (الطباق) "فالقدماء يقصدون بالطباق التضاد بصورة بسيطة ،إذ يتحقق بأنّ تقوم كلمة بإزاء ضدها في جملة أو عبارة ،وقلما أشاروا إلى التضاد في الصور والتراكيب إلاَّ إشارات عابرة تلحقه بالطباق ...أو طباقاً معنوياً، وهو بذلك يؤدي وظيفة تزيينية تجميلية "(٧)وماهذه الأشارات ألاّ لتبين للقارىء الفرق بيت الطباق والتضاد

فالتضاد وسيلة من وسائل التعبير والإيحاء في اللغة، على نحو ما نجده عند عبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١ هـ)،إذْ ربط التضاد بالصورة ،ومزجه بالاستعارة مزجاً كاد أنْ يُعد

<sup>(</sup>۱) كتاب التعريفات :۱۱۳ ،ينظر :المعجم الفلسفي :د.جميل صليبا :ج۱ مادة (الضد):۷۵۵ـ۷۵۵

<sup>(</sup>۲) ينظر: التضاد في النقد الأدبي مع دراسة تطبيقية من شعر أبي تمام ،منى علي سليمان الساحلي، الجامعة الأردنية ـ الأردن ،ط١ ،١٩٩٧م : ٥٥

<sup>(</sup>٣) ينظر: نقد الشعر ،قدامة بن جعفر: ٢٠٦

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ۲۱۱

<sup>(°)</sup> المنطق الصوري منذ أرسطو حتى عصورنا الحاضرة ،د.علي سامي النشار ،دار المعرفة الجامعية ،ط٤ ،١٤٦ م : ١٤١

<sup>(</sup>۱٤۲ : المصدر نفسه

<sup>(</sup>٧) التضاد في النقد الأدبي،منى الساحلي: ١٦٥

جزءاً منها ،فهو يرى "إن الأشياء تزداد بياناً بالأضداد "ويتضح ذلك بتفضيلهِ الاستعارة بقوله :"فإنك لترى بها الجماد حياً ناطقاً ،والأعجم فصيحاً ،والأجسام الخرس مبيّنة، والمعانى الخفية ،بادية جليّة ..."(١)

ويبدو أثر التضاد العميق في دراسته للتشبيه وتعليل استحسانه ؛لقيامه بالربط بين الأشياء المختلفة ،وإيجاد الائتلاف بين المتنافر منها ،قائلاً "وهكذا إذا استقرت التشبيهات وجدت التباعد بين الشيئين كلما كان أشدً، كانت إلى النفوس أعجب ،وكانت النفوس لها أطرب ..."(٢)

ويعد التضّاد منهج من مناهج البحث ، فمثلاً نلحظ على مؤلفات الجاحظ (ت ٢٥٥ه) استعمل منهج وظف فيه الثنائية الضدية من الناحية التطبيقية فكتاب الحيوان يحتوي على عدة ابواب منها (باب الرضا وعين السخط (7)، باب (نفع العصافير وضررها (7)واحياناً يفرد للأمرين المتضادين بابين يستقل أحدهما عن الآخر الآخر مثلما فعل في باب (ما قيل في البرد) وباب (ما قيل في الحر) ((6)وهكذا، وقد ترسخ ترسخ نهج الجاحظ حتى صار وسيلة لإيضاح الأفكار .إذ حرص بعض المؤلفين على بيان مزايا الشيء وعيوبه.

وكان (فن الجدل)عند اليونان بمثابة منهج عقلي يراد من ورائه الاهتداء إلى الحقيقة عن طريق الاجتهاد في الكشف عن ضروب (المتناقضات)الكامنة في حجج الخصم، مع العمل على دحضها وتفنيدها واثبات كذبها. وقد كان فلاسفة اليونان بصفة عامة يعتقدون أنّ في تصادم الأفكار المتضادة المتعارضة ،وتلاحم الآراء المتناقضة ،ما قد يعين على كشف الحقائق وانبلاجها، على اعتبار أنّ الفكر البشري في حالة حركة

<sup>(</sup>۱) اسرار البلاغة في علم البيان ، الإمام أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن مجد الجرجاني النحوي (ت٤٧١هـ)،صححه :السيد مجد رشيد رضا ،دار الكتب العلمي . بيروت . لبنان ،ط٨١٩١٨م: ٣٣

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ۱۳۰

<sup>(</sup>۲) الحيوان ،أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ ،تح: عبد السلام محجد هارون ،شركة مكتبة ومطبعة ومطبعة مصطفى الحلبي وأولاده بمصر ،ط۲ ،۱۹۲۵ م ،۳ /۸۸۸

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه :٥ /٢٢٢

<sup>(°)</sup> الحيوان: ١٥/٥ ٢٨،

مستمرة ،ويتجاذب ويتنافر ، وأن الصراع بين الأفكارهو السبيل الوحيد إلى الكشف عن الحقيقة (١)

ونظر (أرسطو)إلى توافق الأضداد في الفكر والأشياء على السواء ووفطن إلى الإشارة في التقابل يجب أن يكون في عالم معين ،أو جنس واحد ،فقال :"إنَّ المتقابلات بأنواعها تنتسب إلى جنس واحد ،ويضيف إلى هذا ،وكنتيجة ،أن المتضادين موضوع لعلم واحد ماداما ينتسبان هكذا إلى جنس واحد "(٢)وفي هذا الصدد يقول د. عبد الرحمن بدوي "ولهذا نجد التعريف المشهور في الكتب العربية والمأخوذ عن أرسطو يقول إن المتضادين هما الذاتان الوجوديان المتعاقبان على موضوع أو محل واحد، وبينهما غاية الخلاف "(٢) إنَّ رأي (بدوي) أو ايّ ناقد آخر لاينفي أصالة مصطلح التضاد ومفهومه عند العرب .فالتضاد مرتبط بالفكر الأنساني وبطريقته في تدبير الأشياء والمعاني وينتفي بذلك يكون خاصاً بلغة ما ،عربية كانت أم يونانية، وهكذا لم ترد الثنائيات الضدية في المنظور النقدي مصطلحاً صريحاً قائماً بذاته عند العرب بل نجده في مفهوم التضاد مفهوماً متداخلاً مع المصطلحات البلاغية الأخرى كالطباق والمقابلة والتكافؤ

<sup>(</sup>۱) ينظر:هيجل أو المثالية المطلقة ، د. زكريا ابراهيم ، مكتبة مصر للنشر ،ط۱ ، ۲۰۱۰م، مص: ۱۳۹، مص: ۱۳۹، ينظر :الثنائيات الضدية في شعر الوأواء الدمشقي ،أحمد عبود عزيز جلعوط اللهيبي ،(رسالة ماجستير بالأدب العربي)جامعة الموصل . كلية التربية الأساسية . قسم اللغة العربية ١٢٠٢٨م : ۱۱

<sup>(</sup>٢) المنطق الصوري والرياضي ١٩٧٧ هـ.عبد الرحمن بدوي ،الناشر وكالة المطبوعات،ط٤، ١٩٧٧ م: ٥٦

<sup>(</sup>۳) المصدرنفسه ۲٤:

ج: الثنائيات الضدية في المنظور النقدي الحديث:

الثنائيات الضدية ظاهرة كونيّة وسمة من سمات شكل الوجود ،إذْ شكلت الثنائيات الضّدية معظم الظواهر الكونية كالسماء والأرض، الليل والنهار ،الشرق والغرب ،الشمال والجنوب والحضور والغياب ... ألخ مما جعل بعض الفلاسفة والمفكرين يرون أنّ هذه الثنائية بني عليها الوجود (۱) نشأ عند المسلمين من ثنائية الحياة (الدنيا والآخرة )،وحول الصراع بين الطبيعتين قامت فلسفات أخلاقية متعددة (۱) منها ما أكده (إريك فروم)بقوله "لقد ترددت فكرة الثنائية والتقابل بين قطبين عبر تاريخ الفكر، واتخذت مظاهر متعددة فكانت عند (ابن رشد )بين العقل والجهل ،وعند فرويد بين الحياة أيروس والعدم ثاناتوس وعند ماركس بين الرأسمالية والاشتراكية "(۱)ثم انعكست على الجوانب الأدبية والنقدية والبلاغية ،وهي ظاهرة فلسفية تمتد من العلوم الإنسانية ولاسيما مجال النقد ،فقد نشأة في أحضان البنيوية ،فالعالم من وجهة نظرهم ،مجموعة من الثنائيات المتشابكة والمتقابلة ،تنعكس على شبكة العلاقات اللغوية ،فتحيلها إلى مجموعة من الثنائيات المنشابكة الخالصة "(٤)فقد أخذت الثنائيات الضدية مجالاً أوسع عند النقاد المحدثين إذْ يؤكد

(كولريدج )على أنَّ المُحاكاةُ الجميلة هي التي توفق بين الاختلاف والتشابه ،بل لابدّ

من إدراك وجودهما معاً ولابد من اتحاد هذين العنصرين المتقابلين في كل إنتاج فنّي

أصيل ، وللفنان الحرية في النظر إلى الموضوع من أيّ زاوية يشاء طالما يتمكن من أنّ

يجعلنا ندرك في انتاجه التشابه فيما هو مختلف والاختلاف فيما هو متشابه والتوفيق

<sup>(</sup>۱) ينظر: الثنائيات الضدية في شعر عرار ،قصيدة نور نسميهم أنموذجاً ،أحمد العرود ،جامعة جرش ـ الأردن ،بحث منشور ،مجلة قراءات للبحوث والدراسات الأدبية والنقدية واللغوية ،العدد ٣ ، ٢٠١٣م: ١

<sup>(</sup>٢) ينظر:الشعر العربي في المهجر أمريكا الشمالية ،د. إحسان عباس ود. محجد يوسف نجم ،دار الصادر للطباعة والنشر ،ط ١٩٨٢، ١ م : ٦٥

<sup>(</sup>۲) الأنسان بين الجوهر والمظهر ،إريك فروم ،ترجمة سعد زهران ،مراجعة وتقديم لطفي فطيم صادر عن عالم المعرفة ،سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب . الكويت ،۱۹۷۸م : ٥

<sup>(</sup>٤) بناء الأسلوب في شعر الحداثة التكوين البديعي ،د. محمد عبد المطلب ، دار المعارف للطباعة،ط۲ ، ١٩٩٥م: ١٤٩

بين عنصري الاختلاف والتشابه ،وإذا لم يوجد سوى التشابه وحده بين العمل والطبيعة أدى ذلك إلى إثارة الاشمئزاز (١)

إنَّ الكلام عند (دي سوسير) الكلام متعدد الأشكال ،متنافر المسالك، مختلف الصيغ ،تتنازع دراسته مجالات متعددة من طبيعية وعضوية ونفسية ،وينتمي إلى الدائرة الفردية والاجتماعية معاً ،فإن اللغة على العكس من ذلك كلِّ مستقل في ذاته قابل للتصنيف ...فاللغة نظام من الرموز المختلفة التي تشير إلى أفكار مختلفة "(۲)، اليوصلنا بعد ذلك

إلى نظر منهجي في المفهومات أو المقولات اللغوية (٢) يمكن إدراج سلسلة من المقابلات "كثنائية اللغة والكلام وثنائية المحور التوقيتي الثابت والزمن المتطور وثنائية النموذج القياسي وثنائية الصوت والمعنى "(أ)هذا وقد حظيت الثنائيات باهتمام كبير من قبل (فلاديمير بروب) في دراسته بنية الحكاية ،وذلك عن طريق تحليل هذه الحكايات المفردة إلى سلسلة وظائف إذ "إنَّ عدداً كبيراً من الوظائف تشكل مزدوجات أو ثنائيات ضدية،أيّ أنَّ لكل وظيفة تقريباً نقيضاً يمثل تجاوزاً ،فالتحريم يقابله الانتهاك وحسن النقص يقابله إشباع النقص وهكذا ،أيّ أنّ الحكاية تنتظم على صعيد بنيتها انتظاماً ثنائياً ضدياً ولاشك أنّ دراسة عدد كبير من النماذج في الشعر الجاهلي تكشف عن الدور الأساسي الذي يلعبه التنظيم الثنائي الضديّ في تشكيل بنية النص عن الدور الأساسي بنائه منها النص غير ثابتة الدلالة ...والنص الواحد يتعدد ويتنوع ويختلف تبعاً للحظات التلقي لدى المتلقي "(۱)

تقوم النظرية الثنائية عند (ليفي شتراوس) حول الأساطير ،إذْ سعى "إلى تفسير التحولات التي تحدث في الثقافة وفي الإدراك الفردي للواقع الاجتماعي ،في محاولة

<sup>(</sup>۱) ينظر :سلسلة نوابغ الفكر الغربي ، كولردج ،بقلم د. مجهد مصطفى بدوى ،دار المعارف ،ط۲، ۱۹۸۸ م : ۱۸۲

<sup>(</sup>٢) النظرية البنائية في النقد الأدبي ،د.صلاح فضل دار الشروق ،القاهرة ،ط١ ١٩٩٨، م : ٢٠

<sup>(</sup>۱۳) ينظر :علم اللغة العام ، فردينان دي سوسير ،ترجمة : يوئيل يوسف عزيز ،سلسلة كتب شهرية تصدر عن دار افاق عربية ،۱۹۸۰ م : ۹

<sup>(</sup>٤) نظرية البنائية في النقد الأدبي ،صلاح فضل ٢٠:

<sup>(°)</sup> الرؤى المقنعة نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي ،كمال أبو ديب ،مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب ،١٩٨٦ م: ٢٦، ينظر:الثنائيات الضدية في شعر ابن زيدون :١١

ممنهجة للكشف عن معنى الأساطير ... "(٢)عن طريق دراسة الثنائيات الضدية والتحولات في اللغة المنطوقة ويرى أنَّ علم اللغة البنيوي سيتحول عن دراسة ظواهر لغوية واعية إلى بنيتها اللاواعية كما تتجسد في الفكر الاسطوري "(٣)

أنقسم النقاد العرب والبلاغيون المعاصرون إلى اتجاهين الأول :جاء متأثراً ومقلداً للأقدمين والآخر متأثر بالتطور الفكري والثقافي عند الغرب ويسمى الاتجاه الأول

بالاتجاه التقليدي أو الاتباعي للسابقين (أيمثل هذا الاتجاه (أحمد الهاشمي )فيعرف الطباق بأنّه :الجمع بين لفظين متقابلين في المعنى وهما قد يكونان اسمين أو حرفين أو فعلين ،أو مختلفين ... وهذا ما يزيد الكلام حسناً وطرافة (أما (مجد مندور) قارن بين الاستعارة وبين فنون البديع "(أويذهب (عبد الفتاح لاشين )في حديثه عن المحسنات المعنوية قائلا "اجتماع الضدين من الحُلى البديعية الذي سماه البلاغيون (الطباق )؛ لأنّ المتكلم طابق بين الضدين "()

وسمي الاتجاه الثاني:" الاتجاه التجديدي"(^)فهم يخرجون الطباق والمقابلة والتكافؤ وغيرها من مفهوم المحسنات البديعية ويدخلونها في مصطلح الثنائيات الضدية أو المتضادة ويؤكدون على أنّ التّضاد عنصر بنائي في النص وجزء منه وليس بدخيل وسلطوا الضوء عليه وظيفيا واستعملوه بطرائق متسمة بالعمق والحيوية ،والجمع بين الأصالة

<sup>(</sup>۱) ينظر الثنائية الضدية دراسات في الشعر العربي القديم،د.سمر الديوب ،منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب ،وزارة الثقافة،دمشق ،۲۰۰۹م : ٦

<sup>(</sup>۲) عصر البنيوية :إديث كريزويل :ترجمة جابر عصفور ،دار سعاد الصباح للطبع . مصر القاهرة ط۱ ،۱۹۹۳ م : ۲۰ ۲۰

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ينظر :كلود ليفي . شتراوس دارسة فكرية :إدموند ليتش :ترجمة :ثائر ديب الناشر وزارة الثقافة السورية ،دمشق ۲۰۰۲: ٦٩

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ينظر: التضاد في البحث النقدي والبلاغي عند العرب ،أركان حسين مطير العبادي ،(أطروحة دكتوراه)جامعة بغداد . كلية الآداب ،٢٠٠٦م : ٢١٢

<sup>(°)</sup> ينظر: جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ،أحمد الهاشمي ،مؤسسة الهنداوي ٢٠١٧، م: ٣٦٦\_٣٦٥.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المصدر نفسه: ٥٢

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> البديع في أضواء أساليب القرآن ، د. عبد الفتاح لاشين ،دار الفكر العربي ،مدينة نصر القاهرة المبديع في أضواء أساليب القرآن ، د. عبد الفتاح لاشين ،دار الفكر العربي ،مدينة نصر القاهرة المبديع في المبديع في المبديع القرآن ، د. عبد الفتاح لاشين ،دار الفكر العربي ،مدينة نصر القاهرة المبديع في المبديع القرآن ، د. عبد الفتاح لاشين ،دار الفكر العربي ،مدينة نصر القاهرة المبديع في المبديع القرآن ، د. عبد الفتاح لاشين ،دار الفكر العربي ،مدينة نصر القاهرة المبديع القرآن ، د. عبد الفتاح لاشين ،دار الفكر العربي ،مدينة نصر القرآن ، د. عبد الفتاح لاشين ،دار الفكر العربي ،مدينة نصر القاهرة المبديع القرآن ، د. عبد الفتاح لاشين ،دار الفكر العربي ،مدينة نصر القاهرة المبديع القرآن ، د. عبد الفتاح المبديع المبديع المبديع المبديع القرآن ، د. عبد الفتاح المبديع المبدي

<sup>(^)</sup> التضاد في البحث النقدي والبلاغي عند العرب،أركان حسين: ٢٤٠

والتجديد<sup>(۱)</sup> وخيرمن يمثل هذا الأتجاه (رجاء عيد) إذ تقول إنّ "الثنائية مازالت تلعب دورها والألفاظ مازالت قوالب للمعاني ،وصور البديع في رأينا لا يمكن فصلها عن النسق اللغوي العام ،فهي جزء من بنية التركيب الفني جميعه ...وفي الوقت نفسه فأنَّ تقسيم البلاغيين لما عرف بالمحسنات إلى لفظية ومعنوية تقسيم مردود، والاصطلاح نفسه (محسنات ) لانطمئن إليه ...كما أنّ (الطباق )ليس مجرد كلمتين متضادتين كالموت والحياة مثلا فلا قيمة لهذا التضاد إلاَّ بقدر إثارته داخل السياق الأسلوبي جميعه لمشاعر ثرية تتصل بالصورة العامة للموقف "(۱) ويتجلى هذا التأثير في "أنّه يجمعه بين الأضداد يخلق صوراً ذهنية ونفسية متعاكسة يوازن فيما بينها عقل القارئ ووجدانه فيتبين ماهو

حسن منها ويفصله عن ضدّه...فتترك في الشعور أثاراً عميقة بأسلوبها الموازن المقارن"(٢)ويقول عبد القادر حسين "البديع ليس مجرد حلية ،إنّما هو مرتبط بالمعنى ووجه من وجوه الإعجاز أو على أقل تقدير هو باب من أبواب البراعة وجنس من أجناس البلاغة ..."(٤)

وقد تأثر بعض النقاد المعاصرين بآراء وأفكار المنهج البنيوي الذي اهتم بتوظيف الثنائيات الضدية بشكل خاص ،كما ذهب كمال أبو ديب في كتابه (جدلية الخفاء والتجلي)،وكتابه (الرؤى المقنعة نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي) أكد على أنّ "العلاقات بين الثنائيات تتحصرفي ثلاث علاقات : علاقات نفي سلبي ،وتضاد مطلق ،وقد تكون علاقات توسط يهدف إلى إعادة التّكوين عبر التحول والتحويل وعلاقات تكامل وتناغم وتنامى واغناء وإخصاب "(٥)

فعلاقات النفي السلبي يقصد بها علاقات متناقضة بين طرفي الثنائية ،فالطرفان متناقضان ،وهذا النوع عادة مايعطي معنى أحادي ،وعلاقات التوسط تهدف إلى إعادة

<sup>(</sup>۱) ينظر: الثنائيات الضدية في شعر أبي العلاء المعر (دراسة أسلوبية): ٢٠

<sup>(</sup>۲) فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور ، د. رجاء عيد ، مركز الدلتا للطباعة ،ط۲ ،دار المعارف للنشر . الاسكندرية : ٤٦٩ـ٤٦٧

<sup>(</sup>٢) البلاغة والتطبيق ،أحمد مطلوب وكامل حسن البصير طبع وزارة التعليم العالي والبحث العلمي ،ط٩٩ ٢،١٩٩ : ٣٤

<sup>(</sup>٤) فن البديع ،عبد القادر حسين ،دار الشروق ،ط١٩٨٣، م : ٣٨

<sup>(°)</sup> جدلية الخفاء والتجلي دراسات بنيوية في الشعر :د. كمال أبو ديب دار العلم للملايين ،بيروت . . لبنان ،ط۳ ،١٩٨٤ م : ٩ ـ ١٠

التكوين عبر التحول والتحويل ،وهذه الثنائيات تشمل على علاقة بين طرفي الثنائية والتي تولد معاني متنوعه مختلفة وذلك عبر سلسلة من التحولات الشكلية ،وقد تكون وعلاقات تكامل وتناغم ،وبذلك تتحول الصورة من ظاهرة وحيدة المعنى أو تقرر معنى ما إلى بنية معقدة ضدية ،قد تكون العلاقات بينهما علاقات تناعم وتتام (۱)ويشير إلى جوهرية الفرضيات التي تدور حول الشعرية ودور التضاد في النص كونها "أحد المنابع الرئيسية للفجوة :مسافة التوتر في لغة التضاد ؛وبلغة التضاد أقصد جميع أشكال المغايرة والتمايز التقابليين بين الأشياء في اللغة وفي الوجود "(۲) فالثنائيات الضدية هي مصدر من مصادر الشعرية في النص ،وترتفع درجة الشعرية في النص بازدياد التضاد") يعد صلاح فضل التضاد الأسلوبي مثيراً أسلوبياً ،فهو عملية خلق مثمرة في اللغة مثلها مثل بقية التقابلات (٤)

فالعلاقة الضدية توصف بأنها من أوضح الأشياء في تداعي المعاني "(°)ويضع الغذامي الغذامي شروطاً للنص لكي يكون جميلاً وتحدث الوظيفة النسقية في وضع محدد ومقيد عندما "يتعارض نسقان أو نظامان من أنظمة الخطاب أحدهما ظاهر والآخر مضّمر "(¹) مضّمر "(¹) ويتوافق إبراهيم أنيس مع الغذامي في رؤيته للتضاد وعلاقته الاعتباطية بالمعاني قائلاً "والضديّة نوع من العلاقة بين المعاني ،بل ربّما كانت أقرب إلى الذهن ،ولاسيما بين الألوان .فذكر البياض يستحضر السواد"(¹)مما أكده عبد العزيز حمودة بقوله" حينما نتحدث عن صفتين متضادتين فمن الواضح أنّنا نتحدث عن صفة حاضرة وصفة غائبة صفة وردت في النص اللغوي وأخرى لم ترد فيه ولكننا نستدعيها بمجرد تلقي الصفة الحاضرة،فأيّ شيء لايمكن أنْ يوصف بالشيء ونقيضه في آن واحد

<sup>(</sup>۱) الثنائيات المتناقضة في تصميم الفضاء الداخلي المعاصر ،هدى محمود ،واسيل ابراهيم: ٤٨٦

<sup>(</sup>٢) في الشعرية :كمال أبو ديب ،الناشر مؤسسة الأبحاث العربية ١٩٨٧م ،ط١: ٤٥

<sup>(</sup>٢) الثنائيات الضدية بحث في المصطلح ودلالاته، سمر الديوب: ١٥٩

<sup>(</sup>٤) ينظر: علم الأسلوب مبادئه وإجراءاته ، د. صلاح فضل ،دار الشروق . القاهرة ،ط١، ١٩٩٨م : ٢٢٥

<sup>(</sup>صالة الكلمات المتضادة في سورة النساء (دراسة تحليلية دلالية ) بقلم سومياتي (رسالة ماجستير) جامعة علاء الدين . كلية الآداب والعلوم الإنسانية مصر . ٢٠١٦م: ص ١٥ ، ينظر: في اللهجات العربية ، إبراهيم انيس ، مكتبة الأنجلو المصرية للطباعة والنشر . شارع محمد فريد . القاهرة ، ط ١٩٩٢، ٨ ، ١٩٩٢م : ٢٠٦

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> النقد الثقافي قراءة في الأنساق الثقافية العربية ،عبد الله محمد الغذامي ،الناشر المركز الثقافي العربي ،ط۳ ،۰۰۰ م: ۷۷

التجلي "<sup>(۳)</sup>

وهذاهو جوهر الثنائيات المتضادة في علم اللغة الحديث "(٢)ويتكلم يوسف عليمات عن الثنائيات الضدية وتحولات النسق من خلال دراسة بعض النصوص الشعرية الجاهلية والدور الذي تلعبه داخل الخطاب ،إذ تتحد الأضداد عند الشاعر لإيجاد تصورات معينة تجاه الحياة والكون ،فأخذ يؤسس رؤية لتفسير الغامض والمعقد ؛ليصنع رؤيا حالمة تنقله من فضاء السلب إلى فضاء الإيجاب ومن الإشكال إلى الوضوح ومن الاستتار إلى

وعن حقيقة الثنائيات الضدية حديث الناقد أدونيس ،بوصف الثنائيات "خاصة من خصائص الفكر الإنساني" (٤) تتعامل معها هذه الدراسات البنيوية بالتقابل بين الضدين يشتركان في صفة معينة ،ويختلفان في صفة أخرى،مما ينشأ بينهما تضاد من مثل

ذلك حار /بارد، صاعد /نازل (٥) ،ويعرض إحسان عباس الموضوعات التي تناولها شعراء المهجر من خلال محورين الأول الثورة على الثنائية قائلاً: "لابدّ له من تحطيم هذه الثنائية التي شطرت الوجود كله إلى خير وشر ونور وظلام... ذلك كله سراب خادع فالحقيقة الأزلية هي أنَّ ينطوي على صفات متضادة "(١) ،ومن ثم عودة الثنائية كالخير والشر والعقل والقلب ... "(٧) فالثنائيات "عرضٌ لصورة القلق النفسي والحيرة التي واجهت الشاعر إزاء الطبيعة الإنسانية التي تتنازعه قوى الخير والشر وتتردد بين حكم العقل والقلب ،وتسمو ، أو تنحط ،بين رغائب النفس والحسد "(٨) وعليه تبرز وظيفة الثنائيات "على أساس أنّنا لانعرف الشيء بدقة وعمق إلاً من خلال معرفة نقيضه ؛ لأنَّ النقيض

<sup>(</sup>۱) في اللهجات العربية ،إبراهيم انيس : ۲۰۷ ـ ۲۰۸

<sup>(</sup>۲) المرايا المقعرة نحو نظرية نقدية عربية، د.عبد العزيز حمودة ،مطابع الوطن ،الكويت ،۲۰۰۱م:

<sup>(</sup>۳) .ينظر: جماليات التحليل الثقافي ،الشعر الجاهلي نموذجاً: ،د.يوسف عليمان ،المطابع المركزية . عمان الأردن ،ط٤٠٠٠ م ،دار الفارس للنشر والتوزيع: ٢٢٩

<sup>(</sup>٤) تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص): مجهد مفتاح ،الناشر :المركز الثقافي العربي ،ط٣

<sup>(</sup>٥)المصدر نفسه: ١٦٠

<sup>(</sup>٦) الشعر العربي في المهجر الأمريكي .دراسة وتحليل ،وديع امين ديب ،دار ريحاني للطباعة والنشر. بيروت ١٩٥٥: ١١

<sup>(</sup>۷) ينظر:المصدر نفسه: ٥٥

<sup>(^)</sup> دراسات إحسان عباس وجهوده في نقد الشعر العربي ،أماني حاتم بسيسو ،دار فضاءات ،عمان ،ط١٠١ م: ٢٠١١ م

يوفر إمكانية المقارنة بين الشيء ونقيضه ،وإن هذه المقارنة تساعدنا على وبناء تصور

عن الأشياء ،ومعرفة الإيجابي والسلبي من خلال عملية المقارنة"(١)

وهكذا اصبح مفهوم الثنائيات الضدية منهجا للتحليل النقدي ،وكيفية التعامل مع النص وإبراز نقاط الإبداع والجمال، لإدراك أشكال التوافق والاختلاف في بنية النصوص الأدبية فهو يمثل آلية جديدة يدخل فيها الحدس الفني الجمالي ،فهي تتجسد بأنظمة تركيبية كثيرا ما تنحرف عن معيارية النمط اللغوي السائد .ولهذا لم تعد اللغة في مفهوم النسق الضدي مجرد كلمات قادرة على إبراز قيمتها التمثيلية <sup>(٢)</sup> فكل ثنائيةكمااشرنا سابقاً منظومة علائقية أسطورية بدءاً بأساطير الخلق المعتقدات القديمة وصولاً إلى الفلسفة والأدب والسياسة وعلم الطاقة (٢)،وتنتج ثنائيات جديدة ،تندرج في مقام واحد، فهي تحفز العقل والعاطفة تساهم في استنطاق النص والكشف عن أسراره وكوامنه الداخلية، عبر تحليل النصوص ،أن هذه الدراسة تأتى محاولة .

للكشف عن مكنونات الشاعر وصراعاته المتضادة والمتناقضة التي عبر عنها باستعمال اسلوب التضاد او مايسمي حديثاً ب(الثنائيات الضدية).

ثانياً:السيرتان الذاتية والأدبية للشاعر:

أسمه وولادته وموطنه ووفاته.

هو "مجهد بن أحمد بن عثمان أبو عبد الله القيسي "(٤) لانعرف سنة ولادته، ثم النميري وقبيلته القيسي نسبة من مدينة (وادي آش)(٥) إلاّ أنّه أستوطن المريّة منذ طفولته وقضى فيها أكثر عمره ،ولازم بلاط بني صمادح فأشتهر بمدح رؤسائهم وقد أشار ابن الحداد في أحدى رسائله إلى سبب أنتقال أسلافه من وادي آش إلى المرية قائلاً: "ومطلعُنا من أفق، ومرْجعُنا إلى تحقّق ،وإنْ كانت أيدي الفتن قد أزعجت أسلافنا عن

(١) يوسف الخطيب (ذاكرة الأرض ،ذاكرة النار) ،ناهض حسن، الناشر اتحاد الكتاب العرب ٢٠٠٤ : ٤١

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الثنائيات الضدية في شعر أبي العلاء المعري (دراسة أسلوبية) ،علي عبد الإمام :٣٠٠ (٢) الثنائيات الضدية بحث في المصطلح ودلالاته ،سمر الديوب :١١

<sup>(</sup>٤) فوات الوفيات والذيل عليها ،مجد بن شاكر بن احمد بن عبد الرحمن الكتبي الدمشقي ،تح د. إحسان عباس ،دار صادر ،بيروت ،ط۱ ،۱۹۷٤ م: ۲۸۳

<sup>&</sup>lt;sup>(۰)</sup> وادي اش:مدينة تابعة لكورة البيرة وتقع شمال شرقى غرناطة على نهر كان يسمى باسمها ايام العرب تعرف بوادي يسمى أش أو آش،وهي مدينة جليلة كثيرة الجداول مخضرة الجوانب احدقت بها البساتين والانهار .وقد خص الله اهلها بالأدب وحب الشعر .ينظر :معجم البلدان ، ابو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي (ت ٦٢٦ هـ)،دار صادر ،بيروت ،١٩٨٤ م :١٩٨/١،مادة (اش)

الوطن ،وأغتصبت أملاكنا..."(۱) إلى قيس عَيلان(۱)وكان يلقب بمازن (۱).قضى اغلب حياته في مدينة المرية (٤) ، وهو في الأصل وهكذا بقي "ابن الحداد "في المرية في كنف المعتصم بن صمادح ، حتى غدا ناظر ديوان الإنشاء (٥) وبقي ابن الحداد صاحب الديوان حتّى أزعجه الدّهر ،ففزع من بني صماح إلى حاضرة ابن هود (١) صاحب سرقسطة(١)ولعل السبب الجوهري وراء فرار شاعرنا من المرية تلك الحادثة التي أثارها أخ له ،فطلب على إثرها ،وقد شرح "ابن عبد الملك "هذه المطالبة بقوله: وذلك أن أخا لإبن الحداد قتل رجلا فقبض ،ونالت الشاعر بسببه مطالبة أخفى نفسه من أجلها حينا ففصل إلى مرسية (٨).ونفذ منها إلى سرقسطة سنة ٢٦٤ه(١).

<sup>(</sup>۱) الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة ،أبي الحسن علي بن بسام الشنتريني (ت٤٢٥هـ)،تح :د .إحسان عباس ،دار الثقافة ،بيروت . لبنان ١٩٩٧مقسم الأول :١/ ٦٩٦ـ ١٩٧

<sup>(</sup>۲) قبيلة عظيمة منْ ولِدِ مُضر ، وهو قيس عيلان بن مضر بن نزار بن مَعَد بن عدنان ، واسمه النّاس ، قيس عيلان ، جمهرة النّسب ، ابي المنذر هشام بن محجد بن السائب الكلبي (ت ٢٠٤ هـ) تقديم د. سهيل زكّار ، دار اليقظة العربيّة دمشق ، ط ٢ ، ١٩٨٣ ٢ : ١/٤

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> موسوعة الأدب والأدباء العرب في روائعهم (العصر الأندلسي ١)إميل بديع يعقوب ،دار نوبلس ، بيروت ،ط١ ، ٢٠٠٦ : ٦ /٥٩

<sup>(</sup>ئ) المرية :هي مدينة في الأندلس (محدثة)بناها الناصر لدين الله عبد الرحمن بن محمد سنة (لاعتمه)واصبحت في عهد المعتصم بن صمادح عبارة عن مدينة وسطى محاطة بالأسوار من جانبها الشرقي والغربي ،ينظر: الروض المعطار في خبر الأقطار ،محمد عبد المنعم الحميري ،تح د.احسان عباس ،ط۲،مكتبة لبنان ،۱۹۷۶م ،ص ۷۳۷. ۵۳۸ ،تاريخ مدينة المرية الاسلامية .قاعدة السطول الأندلس ،د.ا لسيد عبد العزيز سالم ،دار النهضة العربية ،بيروت،۱۹۲۹م: ۱۱۳

<sup>(°)</sup> سير أعلام النبلاء ،الإمام شمس الدين مجد أحمد بن عثمان الذهبي (ت ١٣٧٤هـ)تح: شعيب الأربووط ، مجد نعيم العرقسوسي ،مؤسسة الرسالة . بيروت ،ط ١١ ،١٩٩٦م : ١٨/ ٢٠٢

<sup>(</sup>٦) هو المقتدر أحمد بن المستعين سليمان بن أحمد بن هود ،عميد بني هود وعظيمهم ،ولي سرقسطة سنة ٤٧٥هـ،بعد موت أبيه سليمان ،استمر في الحكم إلى أن توفي سنة ٤٧٥هـ،ينظر: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ،تأليف الشيخ أحمد بن مجهد المقري التلمساني ،تح:د.احسان عباس،دار صادر ـ بيروت ،١٩٦٨م:١ /٤٤١

<sup>(</sup>V) سرقسطة :مدينة في شرق الأندلس تقع على ضفة نهر كبير وتسمى المدينة البيضاء لكثرة جصها جصها وجبارها وقيل لأن أسوارها القديمة من حجر الرخام الأبيض، ينظر الديوان: ١٥و٥١

<sup>(^)</sup> مرسية :مدينة بشرق الأندلس من كورة تدمير ،تقع على نهر كبير ،وقد بناها الأمير عبد الرحمن الأوسط سنة ٢١٦ه ،فخلفت تدمير وأصبحت كورة تدمير ،تسمى كلها بإسمها ،وهي ذات أشجار وحدائق محدقة بها ،كانت بها منزل ابن مردنيش فانغمرت في أيامه حتى صارت قاعدة الأندلس. ينظر مقدمة الديوان :١٤

لم يكن من أسرةٍ ذاتِ شأنٍ في الجاه والغنى والسيَّاسة ،إذاباه كان حدادا في وادي آش (٢)وفي الوقت نفسه تشير الدلائل إلى أنّ ابن صمادح كان بخيلاً في العطاء ،إذْ وصفه ابن الابار "بكثرة الجبن وقلة الجود "(٣)ورغم حفاوة الاستقبال التي حظي بها شاعرنا إلا أنّه كان يحن في كل مرة إلى المريّة التي كان شديد التعلق بها، وظلت صورة هذه المدينة تراوده، وهو في سرقسطة ،وهكذا قرر العودة إليها ،"فعاد إلى بلاط المعتصم "(٤)

توفّي سنة ثمانين وأربع مائة للهجرة (٤٨٠ هـ)(٥).

#### تحصيله العلم وتبحره فيه:

لكون الشاعر لم يكن من أسرة مرموقة ، قد دَفَعَهُ ذلك إلى أنْ يصنعَ مجده وحدَه ، فأقبل على المتون قراءةً وحِفْظاً حتَّى علا شأنُه ،وصار له تلاميذُ يأخذون عنه العلم (٦) فكان شاعرنا بذلك عصامياً ، وهو ما يؤكده في الرسالة التي يقول فيها "إني لم أرم دراي ،ولا برحت مثواي ،ولا أعملتُ لي رحلة للعلماء ولاهجرة للفهماء "(١) لذلك "كان ابن الحداد مشاركا في علوم كثيرة منها الفلسفة والرياضيات والفلك ..."(٨) وهكذا حفل عالم (ابن الحداد الاندلسي)بأنجازات تدل على إلمامه العلوم والمعارف ،مما يلزم لقارئه أنّ يكون على صلة بهذه العلوم التي لاريب أنها انعكست على نتاجه الأدبي الشعري النثري على حد سواء ففي مجال الشعر يبرز معارفه في العلوم الرياضية في غرض الغزل فيقول:

### وصاحبي عَدديُّ قد بِذكِر أعدادِ ماتحوي مَبَانيْـهِ

<sup>(</sup>۱) الذخيرة :ابن بسام الأندلسي،القسم الأول: ٦٩٢/٢ (۷)ينظر:شعر أي عبد الله المراكشي،جمع وتحقيق وتقديم ،منال منيزل ،مؤسسة الرسالة ،بيروت ١٠: ١٠٠

<sup>(</sup>٣) الحلة السيراء ، لأبي عبد الله محجد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي المعروف بأبن الإبار، تح:د. حسين مؤنس ، دار المعارف. القاهرة ، ط٥٠/١ م : ٨٣/٢

<sup>(1)</sup> الحلة السيراء ، لأبن الإبار: ٢ /٦٩٢

<sup>(</sup>٥) معجم البلدان ،مادة :أش

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)ينظر: أعمال الأعلام السان الدين ابن الخطيب (أبو عبد الله محمد بن عبد الله اتح: ليفي بروفنسال المكشوف للطباعة الميروت لبنان المكثوف الطباعة الميروب البنان المكثوف الطباعة الميروب المنان المكثوف الميروب المنان الميروب المي

 $<sup>^{(</sup>V)}$  الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة  $^{(V)}$  الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة

 $<sup>^{(\</sup>Lambda)}$  موسوعة الأدب والأدباء العرب في روائعهم (العصر الأندلسي  $^{(\Lambda)}$ 

وجذر آخِره ربع لِثانيهِ (۱)

فَجَذر أَوَّلُه رُبِعٌ لآخره

(البسيط)

وقال ايضا:

وإِنْ أَضَفْت إلى ذي الجَذْر رابعَهُ رأيْت ثالثه وهُ را معانيْهِ وبِاقيهِ (٢) ونِصفهُ أولعت أختُ الرَّشيد به

هذا وقد كان (ابن الحداد)من بين الشعراء الأندلسيين المتمكنين من علم العروض، كما انعكست اصطلاحات الفلسفة في شعره فهو "يمثل الشاعر المثقف بالثقافة الفلسفية والعلمية ،وفي شعره ميل إلى التعمق الفكري يبعد به عن المستوى العام الذي يألفه الناس "(")من ذلك قوله:

فلست أرى الوزير ولا الأميرا فعدت لفلسفاتي سميرا(٤)

لزمت قناعتي وقعدت عنهم وكنت سمير أشعاري سفاها

كما عبر في بعض شعره عن شغفه بعلم الفلك وتوسعه فيه ،يقول في وصف حنايا قباب قصر المعتصم بن صمادح قائلاً:

(الطويل)

كتقاطع الأفلاك إلا أنّه متباينان تحركا وسكون فلكية لو أنّها حركية لاعد منها الرأس والتنين (٥)

لقد كان الشاعر متمكناً في علم النحو موظفاً بعض الاصطلاحات النحوية التي يبرز فيها مقدرته في علم النحو،ساءل النحاة لماذا لَمْ يدخلوا الضمائر في باب النكرات مادامت نوبرة ضميراً مبهما لا يعرف كنهه كقوله:

فأنت ضمير ليس يعرف كنهه فلم صيروا في المعرفات الضمائرا؟(٦)

لم تقتصر معرفته بالعلوم وتأثيرها في شعره فقط بل انعكست معالمها على نثره أيضا إذ قال في إحدى رسائله التي بعث بها إلى أحد أصدقائه ،"قد كنتُ خاطبتُكَ في أمر فلان

<sup>(</sup>۱) الديوان (۲۰۸:

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان : ۳۰۹

<sup>(</sup>٣) تاريخ الادب الأندلسي عصر الطوائف والمرابطين ،إحسان عباس، دار الثقافة . بيروت . لبنان ط٥، ١٩٧٨م : ١٦١ ـ ١٦٢

<sup>(</sup>٤) الديوان : ٢٢٠

<sup>(°)</sup> الديوان :۲۷۱

<sup>(</sup>۱) الديوان :۲۱۵

وجلوت إليك معه خبري ،وشكوت إليك عجزي وبجري لتنظر كيفية حاله، ولعلك تصرفه عن محاله،..."(١)

#### آثاره:

خلف ابن الحداد ،العديد من الآثار الأدبية ، يقول ابن سعيد في هذا السياق "وديوان شعر كبير جليل" (٢) صنف ابن الحداد كتباً في علم العروض لا نظير لها انفرد ابن عبد الملك بذكر ثلاثة منها (المستنبط في علم الأعاريض المهمة عند العرب مما تقتضيه الدوائر الأربع من الدوائر الخمس التي تنفك منها اشعار العرب) و (قيدُ الأوابد وصَيدُ الشوارد في إيراد الشواذ والرد على الشّذاذ) و (الامتعاض للخليل) (١٣) ،خصص ابن بسام فصلاً كاملاً (لابن الحداد) لم يسم هذه التصانيف واكتفى بالقول "وله في العروض تأليف وتصنيف مشهور معروف ،مزج فيه بين الأنحاء الموسيقية والآراء الخليلية ورد فيه على المسرقسطي المنبوز بالحمار ،ونقض كلامه فيما تكلم عليه من الإشطار "(٤) ،واقتصر غيره ممن ترجموا لابن الحداد ،على ذكر مصنف واحد له فقال ابن الخطيب "وله في العروض تصنيف مَرْج فيه الأنحاء الموسيقيّة والآراء الخليلية "(٥)ولكن هذه الكتب لم تصل إلينا كما ذكر ذلك محقق ديوان الشاعر الدكتور على يوسف الطويل قائلاً "ومهما يكن من أمر ،فإنَّ هذه الكتب لم تصلنا ،فضاعت كما ضاع غيرها من كتب أهل الأندلس،وهي لو وصلتنا لأغنت مكتبتنا علماً وثقافةً ومعرفه "(١)

#### شعره:

كان ابن الحداد شاعراً وناثراً و عروضياً إلى جانب كونه موسيقياً وفيلسوفاً ،ولهذا وصفه ابن بسام (ت٤٢٥هـ)بأنّه "شمس ظهيرة وبحر خير وسيرة ،وديوان تعاليم مشهورة ،وضح في طريق المعارف وضح الصبح المتهلل ،وضرب فيها بقدح ابن مقبل إلاّ

<sup>(</sup>۱) الذخيرة ،ابن بسام الأندلسي ،القسم الأول: ۲۰۳/۲

<sup>(</sup>۲) المغرب في حلى المغرب ، لأبن سعيد المغربي ،تح:د. شوقي ضيف ،ط٤ ،دارالمعارف للطباعة والنشر. مصر. كورنيش النيل ،١٤٥ م: ٢ /١٤٣ ع ١٤٤

<sup>(</sup>٣)ينظر: مقدمة الديوان: ٢٥

<sup>(</sup>٤) المغرب في حلى المغرب ، لأبن سعيد المغربي: ٢٩٢/٢

<sup>(°)</sup> الإحاطة في أخبار غرناطة ،الوزير محمد لسان الدين بن الخطيب(ت ٧٧٦ه)، حققه ووضع مقدمته وحواشيه : محمد عبد الله عنان ،الناشر ،مكتبة الخانجي . القاهرة ،ط١ ، ١٩٧٥م : ٢ / ٣٣٤

<sup>(</sup>٦) الديوان ،المقدمة: ٢٧

جلالة مقطع واصالة منزع ،ترى العلم ينم على اشعاره ،ويتبين في منازعه واثاره"(١) الما الدين ابن الخطيب فهو عنده "شاعر مفلق واديب شهير مشار اليه في التعاليم منقطع القرين منها في الموسيقى، مضطلع بفك المعمى"(١) وكان للشاعر ديوان شعر كبير معروف ،وقف ابن عبد الملك المراكشي على نسخة منه في ثلاثة أسفار ضخمة مبوباً على حروف المعجم إلا أنّه ضاع فيما ضاع من نفائس تراثنا الشعري (٦) ،فقد تناول مختلف الأغراض الشعرية من مديح ،وحماسة ،وفخر ،ورثاء ،وغزل ،ووصف،وهو

مدون ،ومبوب على حروف المعجم ،وقد نال إعجاب مؤرخي الأدب ومتذوقيه ،قال أبن الأبار "وشعره مدوَّنٌ على حروف المعجم "(٤)،وقال الزركشي: "له ديوان مشهور "(٥)

أن أكثر غرضين نجدها بكثرة في ديوانه هما (المديح ،الغزل)ففي غرض المديح قال ابن الحداد معظم شعره في المعتصم والقليل الباقي خصصه لبني هود ملوك سرقسطة ،قال ابن بسام "وفي بني صُمادح معظم شعره..." $^{(7)}$  ،ولما أمضى معظم وقته في بلاط المعتصم ،فكان مدحه فيه طويل النفس الشعري ،بحيث تجاوز كثير منها المئة ،ومنها مانيف على الأربعمائة ،وهو مهما أطال فيها فإن نسجه لم ينحط ،وبقي على متانته وقوة سبكه أما المعاني التي أسبغها أبن الحداد على ممدوحه فهي شائعة ومطروقة من قبل المشارقة ،لا تكاد تخرج عن المألوف إلاً نادراً $^{(\vee)}$ .

أمّا في الغزل فأحتل ابن الحداد موقع الصدارة المريّة حتى عدُّ شاعر الحب دون منازع (^) والمصادر التي ترجمت له لم تذكر أنّه أحبَّ غير واحدة ، فالفتاة التي تغنى فيها ، واكثر تشبيهاته بها ، وأستفرغ فيها كل غزله ، نصرانية من مستعربي المريّة ، وأسمها على الحقيقة (جميلة )قال أبن بسام "وكان أبو عبد الله قد مني في صباه بصبية وهي

<sup>(</sup>۱) الذخيرة في محاسن اهل الجزيرة ،ابن بسام،ق ۱: ۲۰۱/۲

<sup>(</sup>۲) الأحاطة في اخبار غرناطة، اسان الدين بن الخطيب : ۳۳۳/۲

<sup>(</sup>۱۳) ينظر: مجلة دراسات أندلسية ،ص:۵۸، العدد ۱۶. ۱۹۹۰م ،طبع بمطبعة المغاربة للطباعة والنشر، تونس ۱۹۹۰م:۳۲

<sup>(</sup>٤) التكملة، لابي الحسن بن احمد بن عبد الغفار النحوي (ت٣٧٧هـ)تح: د.كاظم بحر المرجان عالم عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع ،بيروت . لبنان ط٢ ،١٩٩٩م : ١/ ٣٩٨

<sup>(°)</sup> شرح عقود الجمان في علم المعاني والبيان ،الحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت ٩١١هـ)دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ،بيروت لبنان :٣/ ٢٦٢

<sup>(</sup>٦) الذخيرة ،ابن بسام،ق ١ (٢٦٩/٢)

مقدمة الديوان : ٣٣ $^{(\vee)}$ 

<sup>(^)</sup> ينظر:الديوان: ٣٦

نصرانية ذهبت بلبه وركب إليها أصعب مركب ،فصرف إليها وجه رضاه ،وحكمها في رأيه وهواه ،وكان يسميها نويرة كما فعله الشعراء الظرفاء قديماً في الكناية عمن أحبوه وتغيير أسم من علقوه"(١) يقول جامع شعره ومحقق ديوانه :استطاع (ابن الحداد )أنّ يضفي الغزل على ذلك الجو النصراني السمح بأسلوب قصصي رائع ممتع جميل ،فحفل شعره بذكر كل ماله علاقة بالجو المسيحي ،كالانجيل ،وعيسى ،المسيح ،والصلبان والرهبان (٢).

لم تكن طبيعة الأندلس الفاتنة تغيب عن مخيلة ابن الحداد ،ففي ظلال أشجارها الوافرة كان يأنس بمحبوبته ،ويقضي . إنْ صَحَّ ما يقوله . أجمل لحظات العمر معها، كقوله وهو يخاطب تلك الشجيرات الباسقات داعياً لها بالسقيا : (البسيط)

أيا شجراتِ الحيّ منْ شاطىء سقاكِ الحيّا سُقْياك لدّنِفِ الصّادِي(") إنْ اشعار ابن الحداد الغزلية ،ذات ملامح واضحة في تجسيد تجربته الذاتية ،فأكثر من الالفاظ التي تشير الى نفسية حزينة ،فالشاعر دائم الشكوى من صدود محبوبته وعدم اكتراثها به ،وما تفرزه هذه الحال من تأثير عليه ،فجاء بألفاظ دلت على معاناة حقيقية فمن فرط حبه لنويرة ،أخذ يفصل كل ماله من أثر وتأثير عليها ،ولكونها نصرانية ايقظ جهده المعرفي ،او ربما زاد منه بالقراءة ،ليوظف أدواته ورموزه ،بوصفها وسيلة تقرب من المحبوبة ،فلا قصيدة غزل كانت في نويرة ،إلا وكانت الرموز النصرانية حاضرة فيها فتميز ابن الحداد بالغزل العفيف ،فتعمد التأدب فيه، انصياعا للظروف التي تعيشها (نويرة)فلجأ الشاعر إلى الترميز والتعمية ،في استظهار ،العشق والغرام، بغية عدم فضح حبه .

<sup>(</sup>١) الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة ،القسم الأول ٢٠/ ١٦٨

<sup>(</sup>۲)ينظر :الديوان:۳۷

<sup>(</sup>٣)المصدر نفسه ٢٣:

# الفصل الاول

# الثّنائيات الضِديّة على مستوى الموضوع

- ∻المبحث الأول : (القوة ـ الضعف )
- ∻المبحث الثاني : (اللذّة ـ والألم)
- ∻الهبحث الثالث : (النور ـ الظُّلمة)
- ∻الهبحث الرابع : (الظمور ـالخفاء)
  - ∻الهبحث الخاهس : (الأنا ـالآخر)

#### الفصل الأول

#### (الثنائيات الضدية على مستوى الموضوع)

#### توطئة:

شغلت الثنائيات الضدية مكاناً واسعاً في الفكر الإنساني، وحيزاً كبيراً في الدراسات اللغوية،إذْ كان لحضورها تأثير واضح ومتميز لدى الباحثين اللغويين،فقد كوَّنت موضوعاً وإبداعاً في المجالات الحياتية والنفسية والفلسفية والعلمية والأدبية (١)

فالثنائيات سمة من سمات الحياة قائمة على التوازن والتقابل والتضاد ،فالفكر الإنساني يعتمد في نشاطاته على التناقضات وحوار الحدود المتقابلة ،وإنَّ قسماً كبيراً من النشاط الفكري يعود إلى الجمع بين الشيء ونقيضه انطلاقا من مبدأ (أن كل شيء في الوجود يحمل معه نقيضه )، فالنفس تحمل في أغوارها ثنائيات متضادة ، فالحياة والموت طرفي معادلة الوجود، الضوء والظلام، القرب والبعد كل تلك الظواهر من مكونات الكون ،تتجاذب وتتنافر فتعطي للوجود أهمية (٢)

تولدً الثنائيات الضدية "فضاءً مائزاً للنص ؛إذْ تجتمع جملة علاقات زمانية ومكانية وفعلية بأزمنة مختلفة ،فتلتقي هذه العلاقات على أكثر من محور ،تلتقي وتتصادم وتتوازى ،فتغني النص ،وتعدد إمكانيات الدلالة فيه ،فالتضاد الفعلي والاسمي يشكل

<sup>(</sup>۱) ينظر:فاعلية الثنائيات الضدية في التشكيل الموضوعي في رثاءالمدن الأندلسية (دراسة تحليلية) اعداد الطالبة رازقية عبد الجبوري ،أشراف ،د.علي كاظم المصلاوي ، مجلة جامعة كربلاء العلمية . كلية العلوم الإسلامية جامعة كربلاء ،المجلد ١٣، العدد ٢، العدد ٢٠ م.

<sup>(</sup>۲) ينظر ،الثنائيات الضدية في شعر كثير عزة ،م. م، غيداء علاوي محد كاظم ،بحث منشور . مجلة الجامعة العراقية /العدد ۲۳۸

عالماً من جدل الواقع والذات في صراعها مع الحياة ،ووفرة الثنائيات في النص الأدبي دليل انسجام إيقاعاتهِ ،وانفتاحه على أكثر من محور " (١)ذلك لأنّ "لغة الشعر

- دلالية - لغة تتجسد فيها فاعلية التنظيم على مستويات متعددة "(٢) فالثنائيات ماهي إلا شعور متناقض في ذات المرء ،هي حالة شعورية طبيعية نتيجة لمجموعة عوامل نفسية خارجية ،فيبدو المرء في بعض الأحيان غير منسجم مع ذاته أو مع حياته وبيئته المحيطة به (٣).

ومن مظاهر اعتماد ابن الحداد على الثنائيات الضدية في شعره ،أنّه ردّد كثيراً من الثنائيات التي تشير إلى موضوعات ومعانٍ مخصوصة بعينها ماهي إلا صورة خارجية معبرة عن الاختلاجات والصراعات الداخلية ، يمكننا القول إنّ الثنائيات الضدية برزت في شعر ابن الحداد الأندلسيّ ،ولونّت قصائده أشكالٌ متنوعة ،وماهي إلا نتيجة لما يحمله الشاعر من جدلية في تفكيره ،فتفكيره قائم على مراعاة التضاد في أغلب الأمور ،كما يلاحظ انّ بعض جوانب الأداء الفني لـ(ابن الحداد) تعتمدعلى بنية التضاد ،وتؤتي هذه الثنائيات بما تكتنزه من توتر وتناقض بسبب طبيعة الحياة التي عايشها، وتجاربه الذاتية، ورؤيته الفكرية للحياة التي حمل بين طياتها كثيراً من هذه الثنائيات المبثوثة في ديوانه ككثرة التبرم والشكوى ،والتي جاءت ضمن إطارين هما:الشكوى من السلطة السياسية،والشكوى من الحالة الأجتماعية حين اضطر إلى عمادح ،والمقتدر بن هود ،كما اشتكى من هجرالمحبوبة (نويرة )،فلم ينل مقابلاً هذا الحب سوى الألم ،وبسب الوشاة والحاسدين الذين هاجموا شعره ،ذلك جعل الشاعر

<sup>(</sup>١) الثنائيات الضدية دراسات في الشعر العربي القديم ،سمر الديوب: ٧

<sup>(</sup>۲) القصيدة الحديثة في النقد العربي المعاصر ،مشري بن خليفة ،منشورات دار الاتلاف الجزائر ،۲۰۰٦ م: ۷۰.

<sup>(</sup>٢) القصيدة الحديثة في النقد العربي المعاصر ،مشري بن خليفة: ٧٦

يلجأ إلى الحيل الدفاعية ليخفف حدة الألم المكبوت في اللاوعي ، بأستعمال لغةذكية تشير إلى ذات الدلالة (١) يرى جان كوهن "أنّ الثنائية الضّدية تنشأ من شعورين غريزيين مختلفين يوقضان الإحساس، وواحد من هذين الشعورين فقط هوالذي يستثمر نظام الإدراك من الوعي ، والثاني يظل في اللاوعي "(٢).

وقد ظهرت الثنائيات الصدية في شعر الشاعر بوصفها "ظاهرة عميقة في الإبداع الشعري، لأنها تعتمد على عنصر التضاد، الذي يخلق جَو من التوتر والحركة في النصوص الشعرية، وهي تختلف وتتباين من شاعر لآخر ؛ لأنها تعبر عن الذات في تفاعلها مع قضايا العصر والفكر "(") لذا اقتضت الدراسة النظر في نتاج ابن الحداد الشعري عن طريق استقراء واستنطاق نصوصه فجاءت الثنائيات موزعة على ثنائيات معنوية ،والتي نستشفها من كلام قائلها فهي شيء داخلي لا يمكن رؤيته لكنّنا نستشعره ونحس به، لذا يمكن عدَّ الأحاسيس ضمن الدائرة المعنوية لأننا ندركها بالحواس كثنائية والقوة والضعف واللذة والألم ،أما الثنائيات المادية، فهي ثنائيات ظاهرة يمكن رؤيتها فهي وصف خارجي، ويمكن إعطاء صورة تفصيلية عنهامن خلال بنية الملامح والهيأة، إذ نراها من خلال الطول واللون والحجم وغيرها من الأمور المادية ،بمعنى "كل موجود يتصرف به العقل أو تتناوله الحواس الخارجية ويحصل عليه الإنسان صافياً بسيطاً



<sup>(</sup>۱) ينظر :ظاهرة الشكوى في شعر ابن الحداد الأندلسي :قراءةً نفسية لحيل الدفاع اللاشعورية د. نزار جبريل السعودي،بحث منشور، المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها ،المجلد (۱۳)العدد(۳)۲۰۱۷ م: ۱٦۷

<sup>(</sup>۲) اللغة العليا. النظرية الشعرية ،جون كوهن ،ترجمة وتقديم وتعليق د.أحمد درويش ،١٩٩٥ المجلس الأعلى للثقافة ،المشروع القومي للترجمة : ١٨٧

<sup>(</sup>٣) الثنائيات الضدية في الشعر الجاهلي (دراسة تحليلية ) حنان أبو قاسم محجد (رسالة ماجستير في الأدب العربي ) /كلية الآداب ،جامعة أسيوط ،قسم اللغة العربية وآدابها ،١٤٣٢ هـ ،١٠١ م. ٢٢

أو ينتجه من عملية تحليلية ،أو ينطلق منه القيام بعملية تركيبية "(١) كثنائية الظلمة والنور ،الظهور والخفاء ،الأنا والآخر.

#### المبحث الأول: (القوة. الضعف)

القوة تعني تحدي الصعاب والمحن ،والظروف المحيطة بالمرء بأصرار وعزيمة "القوة مبدأ الفعل سواء كان بشعور أو ارادة ،أو لا ،وهي أما مادية، كقوة الانفجار ،وإما معنوية كقوة العقل "(٢)

قال رينيه ديكارت "إنَّ قوة الأصابة في الحكم ،وتمييز الحق من الباطل . بالفطرة عند جميع الناس "(٣) فهناك قوة جسدية وقوة عقلية وكذلك هي تمكُّن الحيوان من الافعال الشاقة ،فهناك قوى طبيعية تخصُّ النفس النباتية ،وقوى نفسانية تخصُّ النفس الحيوانية ،وقوى عقلية تخصُّ نفس الإنسان (٤)

أما الضَّعْف فهو:خلاف القُوَةِ، والضَّعْفة ،ضَعْف الفؤاد وقلَّة الفِطْنَةِ (٥)فهو يعني الخضوع والاستسلام والتوسل وعدم القدرة على التكيف مع الظروف الخارجية والداخلية .

والضعيف في مصطلح الحديث ، ما كان أدنى مرتبة من الأخس ، والأضعف هو الأخس ، فالجزئي أخس من الكلي ،والسالب أخس من الموجب وكل ما كان أدنى مرتبة من غيره فهو ضعف ،ومنه قولهم :العقول الضعيفة والبراهين الضعيفة. (١)

(°1)

<sup>(</sup>١) المعجم الأدبي ،جبور عبد النور ،دار العلم للملايين ،بيروت. لبنان ،ط١٩٩٧، ١٩٩٠م: ٢٣٠

<sup>(</sup>۲) المعجم الفلسفي ،جميل صليبا:۲۰۲/۲

<sup>(</sup>۲) المعجم الفلسفي ،جميل صليبيا :۲ /۲۰۲

<sup>(</sup>٤) ينظر: كتاب العين: لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت١٧٥ هـ)، تح، د. مهدي المخزومي ،ود. إبراهيم السامرائي، د. ط: ١٨٢/١

<sup>(°)</sup> سورة الأسراء:الآية ٧٥

غالبا ما تصوّر الثنائيات الواقع والحالة الشخصية للشعراء ومنهم ابن الحداد إذْ نراه يوظف كثيراً من هذه الثنائيات التي تكمن في ارتباط الشاعر ببيئته ،والتي أضفت جمالية وشعرية واضحة،إذْ تعدّ هذه الأزدواجيات أهم مقومات التقابل، وتنتظم الثنائية بناء على المفاهيم والقيم المعرفية والحقائق والتصورات عن الكون والحياة والأنسان ويتم على أساسها التمييز بين الأشياء ،وتصنيفها وإدراك اختلافها ،ومن غير التقابلات يتعذر على الأنسان أنْ يتعرف على المحيط من حوله (۱)برزت القوة في شعر ابن الحداد بعدة صور منها، الفخر بالمعتصم وجنوده والفخر بنفسه وبقدرته الشعرية التي فاق أقرانه بها ،أما الضعف فبرز من خلال البكاء على الأطلال الذي سببه العشق والهوى، والحنين لموطنه نتيجة مغادرته موطنه (المرية )، ومن جميل الصور التي رسمها الشاعر قوله في مدح المعتصم بن صمادح راسماً له صورة الهيئة التي تخيف الأعداء قال الشاعر:

لو أَغْلَظ الملَك أمراً فيهمُ ائتمروا . وكلُّ ما شاءَ مِنْ حُكْمٍ ومُحْتكمٍ وللملوكِ اختفاءٌ أَنْ تُشابهَهُ

لو اقتضى الجيشُ رَداً منْهمُ رَداًؤا (٣) يمضي على ما أحبُوا منه أو نَدأُوْا وليس تَشْتبهُ الغيدانُ والحفأُ(٤)

صوّر الشاعر عظمة ممدوحه وهيبته التي وقع حتى على أعدائه تلك الهيبة التي حضوره الذي يجعل الكل يمتثل لأوامره ،وإنْ كانت لغير صالحهم ،فضلاًعن أنّهم يتجنبون منازلته لأنّهم يعلمون سلفاً أنّ الخسارة والخذلان ستكون من نصيبهم ،مستعملاً كثير من الثنائيات التي تعكس قوة المعتصم أمام ضعف خصومه

<sup>(</sup>۱) المعجم الفلسفي،جميل صليبا: ١ / ٧٦٠\_٧٦١.

نظر: الثنائيات الضدية :بحث في المصطلح ودلالاته ،سمر الديوب :  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>۳) تقول :أردأتُ فلاناً أي ،ردأته إذا صرت له ردءًا أي معينا، ينظر: لسان العرب ٢٣: مادة(ردأ)

<sup>(</sup>٤) الديوان : ١١١ـ ١١٢

ك(الوأغلظ أمر /أئتمروا )مصور التناقض كيف يمكن لعدو أنّ ينفذ أوامر عدوه ، (أحبو /ندأوا )، واصفاً علاقة (الآمر ـ والمأمور)،كذلك استعمل لفظتي (العيدان /الحفأ)،صورة فنية متكاملة الأجزاء تعبر عن علو شأن الممدوح ،وقوته وصلابته كصلابة الغصن القوي بعد أنْ يقطع لايثنى بسهولة ،في حين وصف اعداء ا

بعود قصب البردي ،ذلك العود الضعيف الذي يفتل وتصنع منه القراطيس،وشتان بين العودين مستعملاً ثنائية (القوة /والضعف )لرفع منزلة المعتصم بين ملوك الطوائف ، فالمعتصم بالنسبة للشاعر مصدر أمن وأمان ،لايدانيه أحد معبراً عن ذلك بمدح المعتصم بقوله:

وهمَّةٌ فَوْقَ ما ظَنَّ الغُواة بهِ والقوَمُ آمنةٌ إنْ أَمْكَنَ الغَوا (١)

..وَبِرُد أيامِهمْ مَرْفُوُ<sup>(۲)</sup> سِلْمِهمُ والحُربُ تَخْرِقُ مِنْهُمْ كَلَمَّا رَفَأُوا ومِنْ مُنَاهِمْ مناياهمْ إذا حَمَلُوا وليس بالجالهِ<sup>(۳)</sup> الهيابة ألخبأ أنْ قَوَّضوا خِلْتَ أَنَّ الهُوْجَ ما رَكُبوا أوخَيَّموا خِلْتَ أَنَّ الشُّهْبَ ماخَبأوا (<sup>1)</sup>

الصورة التي رسمها لممدوحه بالزحف على الغُواة وتهديدهم في عقر دارهم ،ماهي إلا تتيجة انتشار ظلمهم وفسادهم في البلاد،وعلى الرغم من ذلك فإن الرعية ستبقى

مطمئنة للمعتصم، واثقة من أنّه سيقضي عليه وسيقتلعه من جذوره في وقت قصير جداً. ومن ثم يترك الأرض لارفث فيها ولا فسوق،وبذلك تختفي كل مظاهر الظلم والفساد، استعمل الشاعر العديد من الثنائيات المتضادة(الغواة/الأمن)، (تخرق/رفأوا)،

-- CONTROL (TT)

<sup>(</sup>۱) الغواة: ج ، غاوٍ وهو الضالُ 'يقال : غَوَى الرجلُ يَغوي غَياً إذا ضَل وخاب وأنهمك في الجهل وهَلك ، المان العرب مادة (غوي)

<sup>(</sup>٢) مرفُوُ: اسم مفعول رَفا؛ قال :رَفوتَ الثوب أرفوه رَفواً: لغة في رَفاته: أي أَلأَمْتُ خَرْقه بعضه إلى بعض ،والرفاء :الموافقة ،لسان العرب مادة (رفا)

<sup>(</sup>٣) الجالة: اسم فاعل لِفعل جَلَه؛ يقال: جَلَهَ فلاناً إذا ردّه عن أمر شديد، معجم المعاني مادة (جَلَهَ)

<sup>(</sup>۱۳۲ - ۱۳۲ - ۱۳۲

(حملوا/الخبأ) قوضوا/خيموا) جميعها ثنائيات دلت على (القوة /الضعف)،شكّل من خلالها صورة متكاملة الاجزاء للحرب ، وخاصةً عندما تكون ممزوجة مع مدح الملك وجيشه مصورةً حالة الكر والفر بين ممدوحه وجيوشه ،وبين أعدائه الغواة، فجنود المعتصم يتمنون الموت في قلب المعركة ؛ لأنَّ من ابتعد عن المُعتَرك واختبأ في بيته لن يخلد التاريخ أسمه على صفحات الكتب فإذا قامت الحرب نزعوا أطناب الخيام وأسرعوا نحو المُعترك ،وإذا خَفت أوزارها وانتصروا عادوا ليخيموا، وفي حماهم فتيات حسناوات يسُطعن كالشهب بياضاً وجمالا(۱) مقارناً بين حالتي (الحرب /السلم) استعمل الشاعر ضمير الغائب لمنح كلامه صفة العمق والشمول فرجاحة عقل المعتصم وحلمه تمثل في كيفية القضاء على مظاهر الظلم والفساد ،وكون الحرب خدعة وإنّ الظفر بها يكون بحسن التدبير والحزم ،ليس فقط بالسلاح ،"فنفاذا لرأي في الحرب أنفذ من الطعن والضرب "(۱).

لم يقف الشاعرعند هذا الحد في رسم صور ممدوحهِ الشجاع،إذْ قال واصفاً ما يملك من عزم وحزم ،أذلت الملوك الآخرين، ممزوجة بصور الجيش الذي يحيط به دلالة على ما يمتلكه من قوة وتأييد قائلاً:

(البسيط)

تحيْدُ عن أُفْقكَ الأملاكُ مُجْفِلَةٌ ولا تُحَوّمُ حيثُ اللَّقْوَةُ الحِدِأُ(٣)(١)

يصف الشاعر هيبة ممدوحه وسطوته فمتى ماأصدر أوامره العليا بالزحف إلى أرض العدو،أسرعت جيوشه الكثيرة ،فأستصحبها نصر من الله تعالى وفتح مبين إما أعداؤه

-- COSSO (TE)

<sup>(</sup>۱) ينظر: هامش الديوان ١٣٢:

<sup>(</sup>۲) مجمع الأمثال: أبو الفضل أحمد بن مجد بن أبراهيم الميداني النيسابوري (ت١٨٥هـ)،تح: محمد الدين عبد الحميد ،دار المعرفة ،بيروت لبنان :١ /٣٤

<sup>(</sup>٢) اللَّقَوةُ: العقاب الخفيفة السريعة الاختطاف ،لسان العرب مادة (لقوة) ،الحِدا :جمع حِدَأُة وهو طائر معروف من الجوارح،لسان العرب ،مادة (حدا).

<sup>(</sup>٤) الديوان : ١٢٠

فصور، هزيمتهم وهروبهم من أرض المعركة ، ينقل الشاعر إلى ذهن المتلقّي صورة محددة عن واقعة معينة ، عن طريق توظيف الفعلين المضارعين (تَحِيدُ، تَحُومُ) في ثنائية (القوة /الضعف)، يخاطب بها ممدوحه ويخبر من خلالها أنّ ملوك الطّوائف لن يجرؤوا على الوقوف في طريق المعتصم بن صمادح ، فطريقه مرسوم ، بل لنّ تجرؤ أن تحوم في سماء تكون أنت فيها عقاباً سريع الاختطاف ، فإذا أصدرت الأوامر العليا أسرعت الجحافل إلى أرض المعركة بإشارة من الممدوح دلالة على قوته وشجاعته وحزمه مستعملاً التضاد في البيت الثاني بين (اللقوة/الحِداً) جرى الشاعر مفاضلة بين المعتصم وبقية ملوك الطوائف ، عن طريق المقارنة واصفاً المعتصم باللَّقوة طائر سريع الأختطاف الذي يرمز إلى القوة والشجاعة وبين الحدائطائر ضعيف ، وأعداء المعتصم طيور ضعيفة تهرب مسرعة عندما يحوم في السماء طائر قوي تخشاه صورة متضادة ، تمثل هذه المقارنة رؤية الشاعر للممدوح وبستمر الشاعر في تعدُّد صفات صلاح الممدوح وتفرده بقوله : (البسيط)

والمالكون سواهُ مِثلُ عُصْرهِمُ فكلّما دَنات أحداثه دناوا والعدلُ أنْ رَمُ ما تُعْنى الملوكُ به فَلْيُزْجَرُوا عن سبيل الحَيْفِ ونْيزأوا (١)(٢)

يسترسل الشاعر في رسم الصفات الصالحة للممدوح ، فراح يدعو كلّ الملوك إلى التحلّي بها في ملكهم ، والابتعاد عن الجور والحيف ابتعاداً كلياً ، ليكون الحكم بين الناس عادلاً وهذا ماعبّر عنه في البيت الثاني بقوله:

فليزجروا عن سبيلِ الحيف وليزأوا

والعدلُ ألْزم مايُعنى الملوكُ بهِ



<sup>(</sup>۱) ليزجروا :نهاه ،يقال: زجره عن الشيء يزجره ،زجراً إذا نهاه عنه ،ينظر :لسان العرب (زجر) ليزأوا: أي ليبتدعوا عن طريق الحيف، ينظر: معجم المعاني (يزأ)

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۱۱۵

إنَّ الشاعر مولع بالحديث عن عدل (المعتصم ) فتعلق الرعية بهِ أيما تعلق حينما اجتنب المعاصي وابتعد عن طريق الجور واساءة معاملة الناس ،بخلاف ملوك الأندلس الآخرين الذين تتبدّل أوضاعهم بتبدّل مجريات أحداث ،فكلّما ساءت أحداثهم ساءت معاملتهم للناس ونهجوا طريق الجور .أن المعتصم بالنسبة للشاعرفي كفة وملوك الأندلس في كفّة أخرى ،وليرجح بذلك الكفّة التي يتربع عليها المعتصم فأن الدهر بشدته وبلاياه يخاف المعتصم ويهابه ،كل هذا جعل المعتصم مكلّلاً بتاج النصر في كُلّ مصيبة صغيرة وكبيرة ، استعمل ابن الحداد الجناس الناقص ليعطي نغماً يناسب الأسماع ك(دَنأت/دنأوا)(العدل /العدوان ) فالشاعرغير قادرً بقوته الوقوف إمام وتيرة تقلبات الحياة وتغيراتها المستمرة .

تعدّ فضيلة الكرم عندجميع الملوك من أكثر الفضائل تردّدا في مديح شعراء الطوائف لممدوحيهم ، لأنّها مظهر من مظاهر القوة والسيادة (١)فابن الحداد يشيد بكرم ممدوحه المعتصم الذي رفع من شأن كل من دنى منه ، فهو كريم معطاء إذْ قال (البسيط)

فكم أناس أقاص عنده نبهوا وقد بدامن عرانين الظبي شمم ولو يُروم نزل الطَود يبلغه

كأنهم قُربة في حجره نشأوا (٢) وفي أنوفهم الإرغام والفطأ (٣) او يَنْزلوا من صَياصيه (٤)كما زناوا(١)

<sup>(</sup>ئ) صياصه:جمع صيصية ،حصون ، القاموس المحيط مادة (صياص)



<sup>(</sup>۱) ينظر:قصيدة المدح الأندلسية ،دراسة تحليلية ،فيروز الموسوي،منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب ،وزارة الثقافة . دمشق ،۲۰۰۹م : ۳۳

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان: ۱۲۷

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup>العرانين :جمع عرنين وهو الأنف ، لسان العرب (عرن )والظبى :ج ظُبة وهي حَدُّ السيف ، وعرانين الظبى : مضارب السيوف لسان العرب مادة (ظبا)،والشَّمَم :الأنفة والرفعة ،والإرغام :الإِذلال عن كُره؛ رغمَ أنفهِ إذا ذلَ وأنقاد عن كُره، لسان العرب مادة (شمم )والأفطأ: الأفطس، وفي حديث عمر ((أنه رأى مسيلمة أصفر الوجه أفطأ الأنف دقيق السَّاقين)) لسان العرب مادة (فَطأ)

#### مَلْكُ العِزُ من ذات ومن سَلفِ فَصَسْبُ كلَّ الملوكِ الهُونُ والجَزَا(٢)

توضّح الأبيات مكانة المعتصم بين النّاس ؛ فهو عزيز على عكس غيره، كما ذكرهُ محقق الديوان الدكتور يوسف على الطويل ،أنَّهُ من أرومةٍ عربيةٍ يمنيةٍ وسلالة فضلِ وسخاء ،نشأ في سماء المجد والعز (٣) فصورة عزّ المعتصم هذه اكتسبها من أجداده، فجعلت له منزلة عالية بين الملوك ، لا يصل لمكانتها أحدُ، تلك المنزلة التي يتمتع بها جعلت كثير من الشعراء والعلماء يتقربون منه فنشأوا في كنفه حتى سطع نجمهم واشتهروا مستفيدين من شهرته ومن مكانته ، فلو أراد مقاتلة المعتصمين في ذلك الطود لبلغ مرادهُ دون صعاب ،وما على هؤلاء الاعداء إلاَّ أنْ يعتبروا ويتعظوا وهذا مقتبسٌ من ومن قوله تعالى ﴿ وأنرل الذبن ظاهروهم أهل الكتاب من صياصيهم ﴾ (٤) معبراً عن ذلك باستعماله الثنائيات الضدية (العز /الذل) الدالة على ثنائية (القوة /الضعف )بدلالات اخرى ك(أقاص /قربة )(شمم/الإرغام)، (ينزلوا /زنأوا) فقد ارتبط المدح بالهجاء عند ابن الحداد، ويبدو إنَّ البيئة الأنداسية كانت من العوامل المساعدة لشيوع هذا اللون من التطرف في الهجاء والمدح "فقد اتصف الأندلسيون بالحدة والتطرف في نظراتهم للأشياء فقد وجدت بيئات الفقهاء والزهاد الذين كانوا يأخذون بالأشد في كل حكم من الأحكام المتصلة بأمور الدين ،كما وجدت معها بيئات أخرى مالت إلى التساهل والتحرر فصار المحذور مباحاً ،وأصبح غير المألوف مألوفاً وأسرف كثير من الناس في سلوكهم الاجتماعي "<sup>(٥)</sup> ومما نلحظ

<sup>(</sup>۱) زَنأُوا:صعدوا ،مختار الصحاح مجهد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي،مكتبة لبنان ،بيروت ١٩٨٩م مادة (زناً)

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۱۲۸ - ۱۲۸

<sup>(</sup>٣)ينظر:سير اعلام النبلاء ،شمس الدين بن عثمان الذهبي :١٨/٥

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب: الآية ٢٦

<sup>(°)</sup> الهجاء في الأدب الأندلسي، د. فوزي عيسى ، دار الوفاء للطباعة والنشر ، الأسكندرية ، مصر ٨: ٨ م ٢٠٠٧

على الشاعر التقلب في الأفكار المخالفة فهو مبالغ في مدحه ومتشدد في ذمه فتائية (العز/الذل)لدى الشاعر سواء كانت بصورة مباشرة أم بألفاظ غير مباشرة جميعها ألفاظ تدل على كل ما هو مرغوب ومحبوب من جهة،أو ممقوت ومرفوض من جهة أخرى لدى الشاعر، فالمعتصم ومؤيديه خير مثال على الجانب المرغوب وكل مخالف للمعتصم هم في الجانب الثاني المرفوض والمعادي من وجهة نظر الشاعر ،فالمعتصم بالنسبة للشاعر قُدر له، أنّ يكون منتصراً دائما ولو لجأ أعداؤه الى من ينصرهم من غضبه فلن ينصروا لأنّ مهما كان الشخص المستغاث به سيخذلهم معبراً عن ذلك بقوله:

#### عَسُوا فعَصَوا مستنْصريْن بخاذلِ وأخذلَ أَخْذُ الحَيْنِ ما منه لاجئ (١)

يخاطب الشاعر ممدوحه في هذا البيت قائلاً أنّ أعداءك يظنون أن النصر سيكون حليفهم هذه المرة ،فاستغاثوا بحلفائهم ؛ ياويلهم !ألم يعلموا أنّ المستغاث به ضعيف وأنّ الضعيف مصيره الموت المحتّم ؟مستعملاً التضاد في لفظتي (مستنصر /خاذل) فهو الحامي الذي تلجأ إليه نفوس مناصريه وهو الأمان والملاذ الذي تنشرح النفوس وتطمئن القلوب له . فكما وظف ابن الحداد ثنائية (القوة /الضعف )لمدح المعتصم مشيداً بشجاعته وكرمه ،نجده قد وظف ذات الثنائية لمدح نفسه وأشاد بموهته الشعرية ،والتقليل من شأن منافسيه قائلاً في ذلك:

بِدْعٌ من النظْمِ موْشِيُّ الحُلَى عَجَبٌ تُنْسِي الفحولَ وما حاكوا وماحَكَأُوا.. . وفي القريض كما في الغِيل مأْسَدَةٌ والقومُ حَوْزٌ بمرعى البَهْمِ قد جَزَأُوا (١)(١)

TA TO THE TAX TO THE T

<sup>(</sup>۱) الديوان: ۱۵۱

<sup>(</sup>۲) الغِيل:الشجر الكثير الملتف الذي ليس بشوك ،اسان العرب مادة (غيل)،والجمع (أغيال)أو (غيول)،المأسّدة :المكان الذي تكثر أوتُربَّى فيه الأسود،والجمع (مآسد)المعجم الرائد،معجم لغوي عصري ،تأليف جبران مسعود،دار العلم للملايين بيروت ـ،البنان ط۲۹۹۲ مادة (المأسدة)

أنّ الكشف عن الثنائيات الضدية يجعلنا دوماً في حالة انشداد وتفاعل مع ما هو متوقع ،فذكراللفظة يستدعى الذهن إلى استحضار ضدها وهذا الأمر يقود في النهاية الى الكشف عن معنى المعنى الذي عناه الشاعر، وفي الأبيات السابقة اقترنت ثنائية (العز، الذل) عند ابن الحداد اقتراناً وثيقاً بثنائية (الانا، والاخر)ف(الأنا)الشاعر وهو مفتخر بنفسه وبشعره البديع المحكم واصفاً نفسه بالتفرد والتميز ، فقصائده لا منافس لها ،و (الآخر) لايستطيع النظم على غرارها ،والمقصود بالآخر باقي شعراء الأندلس ، واصفاً نفسه بأسد الأسود وحده فارس الشعراء ،وباقي الشعراء تابعون له، معبراً عن الفخر بنظمهِ بصورة قائمة على ثنائية (المدح /الذم ) فهو (اسد) لا يرضى بالقليل مشير إلى أعداء المعتصم واصفهم بـ (بهائم) تكتفى بالمأكل والمشرب ،يلجأ الشاعر إلى بعض الألفاظ المبالغ فيها كوسيلة للفخر والحماسة وبيان ضعف واذلال منافسيه ك( مأ سده، مرعى غنم) والتي تدل على التضاد المكاني المجازي ،ضمن ثنائية (العز/الذل)فالمكان الذي تعيش فيه الأسود مختلف عن المكان الذي ترعى فيه الغنم، فكثيراً ما نجد ابن الحداد يطلق العنان لكلماته للكشف عن بواطنه الداخلية كما يدعو الشاعر إلى استغلال الزمن الحاضر، فلا ريب أنّ مراحل العمر مختلفة

كما يدعو الشاعر إلى استغلال الزمن الحاضر، فلا ريب ان مراحل العمر مختلفة وكل واحدة منها لها خصوصية تختلف بها عن المراحل الأخرى (٣) ولعل أكثر المراحل العمرية التي شغلت تفكير (ابن الحداد) هي مرحلة انقضاء الشباب وبداية الشيخوخة واختلافهاعن مرحلة الشباب بمافيهامن رغبات وانفعالات قائلاً: (الكامل)

(٢)وجزأوا :قنعوا وآكتفوا ،يقال:جزأتِالإبلُ إذا آكتفتُ بالرُطْب عن الماء،لسان العرب مادةج٢/٣٥ (جزأه).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان :۱۳۷

<sup>(</sup>٣) ينظر :قضية الزمن في الشعر العربي (الشباب والمشيب )،د. فاطمة محجوب ،دار المعارف للطباعة وللنشر. القاهرة ،١٩٨٠٠م : ٨٠٧

فَبَقاؤه وَفَنَاؤه سِيَّان

وإذا انقضى زَمَنُ الفناءِ عن الفَتَى

والشَّمسُ في الحَمَلِ الذي هو أوَّلُ

وزيادةُ ا لأقْمارِ بَدْءُ شُهُوْرِهَا

وتَعَقُّ بُ اَلأَعْقَ ابِ بِالنَّقْصِ ان (١)

تسْمُو كما تَنْحَطَّ في المِيْزَانِ

فإذا ما انقضت أيام الشَّباب ولم تستغل بصورة صحيحة فإن بقاءها أو فناءَها ،فيما بعد سواء ،تتجلى ثنائية القوة والضعف في الألفاظ (بقاؤه/فناؤه)، (زيادة /نقصان) (تَسْمُو/تَنْحَطُ)هنا نجد لكل لفظ ضده "بنسق دال على تحول الإنسان من مرحلة الحيوية إلى مرحلة عقدة السلب فسرعان ما يفرض الشيب حضوره السالب في الحياة وللشيب دلالة زمنية ،تبدو قاهرة للإنسان عندما تُمحى رموز الجمال من الحياة "(٢) وفي هذه الابيات إشارة إلى تفضيل مرحلة الشباب على الشيخوخة ،وهما مرحلتان متناقضتان ، فهو يشبه مرحلة الشباب القوة والفتوة بالقمر أول ظهوره أما الهرم فيشبه آخر الهلال الخفي وهي صورة فنية لها صداها في المتلقى، فأنّ أيّ جنس أدبي هو عملية تطور متواصلة في خلق آفاق جديدة للتوقع والتفسير (٣) فزيادة الأقمار في بداية شهورها حتى إذا تمت أعقب ذلك النقصان دلالة ايحائية غير مباشرة ترسم حال الشاعر في ضعفه بعد قوته ، فهي صورة شاملة لمراحل حياة الأنسان.وبذلك شكلت ثنائية (القوة/الضعف)عند الشاعر نتيجة لأفكاره ،ولتجارب عاشها ولأشخاص خالطهم فتارة يستعملها للمدح بشجاعة وكرام ممدوحه المعتصم ،وتارة يستعملها للفخر بنسبه وبمنزلته الشعرية التي أفاقت منزلة غيره من شعراء الأندلس.

<sup>(</sup>۱) الديوان: ٥٨٦ . ٢٨٦

<sup>(</sup>٢) الثنائيات الضدية دراسات في الشعر العربي القديم ،سمر الديوب :١٧٥

<sup>(</sup>٣) ينظر: أفق التوقع عند المتلقي في ضوء النقد الأدبي الحديث ،دراسة نظرية تطبيقية ، د.مسلم عبيد فندي الرشيدي مجلة كلية البنات الأزهرية بطيبة ،جامعة الأزهر . بالأقصر ،العدد ٢٠١٧، ١ م : ٥٦٥

#### المبحث الثاني: (اللذة ـ الألم)

إنّ اللذة والألم من الأساسيات النفسانية الأولية للذات الإنسانية (1)وهما مبدآن متعارضان يتحكمان ويسيطران على السلوك الإنساني ،إذْ لا تخرج الحياة عن إدراك اللذة والألم والتأثر بهما والتعاطي معهما فاحياً يكون كل فعل وفكر إنساني يتحرك خارج نطاق البحث عن اللذة وتجنب الألم فالحياة لا يوجد بها أيّ حراك إنساني ينطلق خارج قطبي اللذة والألم فمنهما جاءت كل الإنجازات والاكتشافات والصراعات والحروب من فعل قطبي (اللذة والألم) لتتشكل منهما رؤيتنا ووعينا (1)

عرَّف أرسطو (ت٣٢٢ق.م)في كتابه (الخطابة) اللذة بانّها حركة النفس و استعدادها العاطفي للاستجابة للطبيعة (٦) فاللذة يقصد بها "إدراك الملائم من حيث هو ملائم والألم إدراك المنافر من حيث إنّه مُنافر (٤) وهي ليست سوى ألراحة والخروج من الألم بينما الألم خروج الشيء عن الطبيعة والطبيعة ليست بألم ولا لذة (٥)

وهي نوع من التحررمن الآلام يجد عوضاً عنها تلك اللذة التي يستمتع بها وهو في نشوة الوحي...أي إنَّ المعاناة كانت السبيل إلى الوحي ،أي الإبداع، وكان الإبداع وسيلة لإخضاع تلك الآلام والتلذذ بها<sup>(۱)</sup> فعندما نتكلمعن اللّذة نعني بذلك كل

<sup>(</sup>۱) ينظر: المعجم الفلسفي ،جميل صليبيا: ۲ /۲۸۲

<sup>(</sup>۲) ثنائية اللذة والألم وتجلياتها الزمنية في الشعر العباسي :أ.م.د. عثمان عبد الحليم الراوي ،م. رائد عكلة خلف العسافي ،مجلة كلية التربية /جامعة الأنبار ،ملحق العدد الثالث والسبعون ٢٠١٢ م: ١١

<sup>(</sup>٢)ينظر: الخطابة ، أرسطو طاليس ،تح: عبدالرحمن بدوي ،دار القلم ،بيروت . لبنان ،١٩٧٩ م: ٥٠

<sup>(</sup>ئ) ينظر: معجم التعريفات، الجرجاني: ٣٢

<sup>(°)</sup> ينظر: فلسفة الحب والأخلاق عند ابن حزم الاندلسي: حامد أحمد الدباس ،دار الأبداع، عمان. الأردن ،ط١، ١٩٩٣ م: ١٢٤

<sup>(</sup>٦) ينظر: التفسير النفسي للأدب، د. عز الدين اسماعيل ، دار العودة ،ط٤، ٢٠١٤ م: ٢٢-٢١

درجات المشاعر المريحة التي تبدأ بالإرتياح والسلام لترتفع إلى درجات النشوة.

"فالألم عبارة عن نتيجة شعورية لكل الأحاسيس المتولدة بسبب مظاهر الحياة السلبية والحالة الذاتية الفردية للأنسان عبر مدة زمنية فيشترك مفهوم الألم مع البؤس والحزن والخوف والاكتئاب والفشل وكل ما يجعل الإنسان محط الدونيَّة ، لأنَّ هذه الانفعالات وما إليها لها أُصولها التي ترتكز عليها في الطبيعة الإنسانية " (١) وإنّ الفرد لابد له من تذوق الألم ، لأنَّ اللذة والألم حالتان متقابلتان يمرُ بهما الإنسان بطريق ما أو بآخر ،واللَّذة أمرٌ مرغوب فيه ،أمّا الألم فغيرُ مُحبَّب "وليس ثمة مخلوق لم يحلم يوما باستئصال كل مافي الحياة من ألم ،حتى تسود العالم اللذة وحدها ولكن هذا الحلم ...ضَربٌ من الاستحالة ؛ لأنّ من ينتزع من نفسه القدرة على التألم ،إنَّما يحرم ذاته في الوقت نفسه من القدرة على التلذذ...إنَّ اللَّذة والألم حالتان مرتبطتان ولا سبيل إلى الفصل بينهما على الإطلاق ،مثلهما كمثل كفَّتى الميزان كل حركة في إحدى الكفتين من شأنها أنْ تستتبع بالضرورة تحرك الكفة الأُخرى " (٢) والعمل الفنى تدفعه إلى الحلم عدة أسباب ورغبات، ومن هنا يجد المتعمة في إخراج عملة الفنَّى إلى الوجود، وغالباًما تكون المتعة واللَّذة والسعادة بعد نهاية العمل ماهي إلأنتيجة لقدرة الشعراء على إخراج مشاعرهم المكبوتة. (٢) وابن الحداد الأندلسي حاله كحال بقية الشعراء قد مرَّ بتقلبات في حياته جعلت ظاهرة الفرح والحزن تبرز في شعره ،فالصراع واضح عنده بين ثنائية(اللذةوالالم )،اللَّذة التي تمثل غايات الشاعر والألم الذي يمثل الضّد، عاش الشاعر العديد من التناقضات في حياته ،وظّف تلك التناقضات في الشكوى من السلطة السياسية ،والشكوى من الحالة الاجتماعية التي

<sup>(</sup>۱) فلسفة اللَّذة والألم ،إسماعيل مظهر ،الناشر:مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مصر. القاهرة ط١ ، ٢٠١م: ٧٤

<sup>(</sup>۲) مشكلة الأنسان ،زكريا ابراهيم دار مصر للطباعة ،القاهرة ،۱۹۹۰م: ۹۸

<sup>(</sup>٣) التفسير النفسى للأدب ،د.عز الدين اسماعيل ،مكتبة غريب للنشر ،القاهرة،ط٤٠ : ٤٠ ـ ٤١

كان يعيشها (١) إذْ أوجد حيلاً دفاعية من كل موقف ليخفف من حدة الألم المكبوت في اللاوعي ،فقد شعر بإهمال من المعتصم بن صمادح كما اشتكي من هجر وصد المحبوبة (نوبرة )إضافة إلى شكواهِ من غدر الناس وكثرة الحساد والمنافسين الذين هاجموا شعره ، فأحياناً كان يضع اللوم على القدر وإحياناً أخرى على الظروف أو الوضع الاجتماعي(٢) القد كان تمنع محبوبة ابن الحداد دائماً مصدراً أساسياً في تغذية شعره فقد عُدّت قصتهما من أشهر قصص الغرام في الأنداس في ذلك الوقت.إذْ شكّلت المرأة (المحبوبة)باعثاً أساسياً في حركة تحصيل اللذة وحصول الألم وقد عنى ابن الحداد بعرض تمثلات هذا الباعث ،فأطلق شاعريته على سجيتها وبلا تحفّظ ليضعنا أمام تجربته ، التي تفصح عن وعيه الشعري، لاسيما أنَّ علاقته بالمحبوبة ،جاءت أكثر تعقيداً بين رغبة نوالها ،وبين أزمة الروح المحرومة ،بفعل الأعراف والتقاليد فجاءت أشعاره بمحبوبته خليطٌ من اللذة والألم، لذة الفرح والسرور من نظرة أو ابتسامة والألم من الصدّ وكان هذا الشعور من طرف واحد ،ومن خلال قراءة نصوص الشاعر الشعرية نستنتج إنه كان صادقاً في حبّه وقد عبر عن معانته في كل قصيدة نظمها في هذه الفتاة المسيحية ،وقد أخلص لها ،فخرج شعره رقيقاً مليئاً بالشكوى من الهجر فوظّف شكواه ضمن ثنائية (اللّذة والألم )فاللذة في ذكر المكان الذي كان موضع لقاء الأحبة ،والألم بخلو المكان منهم وثنائية (اللذة /والألم ) متداخلة بشكل كبير مع ثنائية (الحضور /والغياب )غياب الأحباب وحضور ذكرياتهمأن علاقة الإنسان بالمكان علاقة تأثير متبادل ،فالإنسان يمارس فاعليته في

<sup>(</sup>١) ينظر: ظاهرة الشكوى في شعر ابن الحداد الأندلسي،نزارسعودي ١٣٠و١٥

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ۱٤

المكان ،بل ويغيرمن طبيعته في كثير من الأحيان،ثم يعودالمكان فيمارس تأثيره على الإنسان في دورة لاتنتهي من التأثيرالمتبادل"(١)كقوله: (البسيط)

قلبي في ذاتِ الأثيلاَتِ (١) رَهْينُ لَوْعاتٍ ورَوْعاتِ ورَوْعاتِ فَوَجهًا نَحْوَهُمُ إِنَّهُمُ وإن بغَوْا \_ قبلَةُ بُغْياتي... وإن بغَوْا \_ قبلَةُ بُغْياتي... وفي ظباء البَدْو مَنْ يَزْدرِي بالظَّبيَاتِ الحَضَاتِ الحَاتِ الحَاتِ الحَاتِ الحَاتِ الحَاتِ الحَصَاتِ الحَاتِ الحَ

لقد مزج ابن الحداد بين انفعالاته وآهاته التي تكتنفه وتخيم بظّلالها على جسده وروحه ؛ إذْ مزج بين الحالتين بطريقة مميزة فاضت شجناً وألما يعتصرانه بفبدأ يصف ذلك المكان الذي يكثر فيه ذلك الشجر ذات الرائحة العطرة هو المكان المفضل لدى الشاعر والذي ينبعث منه عطر يبعث النشوة والسرور واللذة ،لأنّه يذكرهُ بأيام لقائه بالمحبوبة ،وكانت هذه الشجيرات شاهدة على ذلك اللقاء العاطفي الذي يُعد من أهم اللحظات التي تؤجج في نفسه لوعة الحب والشوق، فأصبح رهين اللوعة والخوف معاً ،بين (اللذة/الألم)لذة مايبعثه هذا المكان بنفسه من لذة ،والالم من مراقبة الناس لهم، هذه الحالة التصادمية بين الشاعر والوشاة أوالمراقبين جعلت من أفكاره جملة من التداعيات التصادمية ، فسلطة الرقيب تمسك في كثير من مناحي العاطفة فتتحكم بثنائية (القرب / البعد)فتجعل القريب بعيداً مما ينشأ حالة من التصارع والتوتر (٤)،إنّ الثنائيات الضدية الجزئية بين(لوعات / روعات، بغوا /بغياتي البدو/والحضر) كانت أساساً تنطلق منه ثنائية (اللذة /الألم )فابن الحداد حاله حال

<sup>(</sup>۱) المكان في الشعر الأندلسي ،عصرملوك الطوائف ،أمل محسن سالم رشيد العميري ،(رسالة دكتوره في الأدب العربي)،المملكة العربية السعودية ،جامعة أم القرى كلية اللغة العربية،٢٠٠٦م :٧٢

۱۵۳ : جمع/اثيلة شجر عظيم طويل مستقيم ،يعمر جيد الخشب ،لسان العرب مادة (أثل) (۱۳) الديوان : ١٥٦

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ينظر: الغزل العذري دراسة في الحب المقموع، يوسف سامي اليوسف، دار اتحاد الكتاب للنشر. دمشق ١٩٧٨، م: ٦٧

كثير من الشعراء الذين أكتووا بنار العشق ،وعانوا لوعة الصد والهجر حتّى أنّه طلب من قومه الذهاب نحو أهل (نويرة)ليبلغوا سلامَهُ لهم ؛فأنهم . رغم ظلمهم له . مرتعُ عواطفهِ ،وملاذهِ الوحيد ،مؤكداً لقومهِ جمال هذا المكان ،فقبيلته بدوية يزدرون الفتيات المسيحيات ،فقبيلتها أهل حضر (۱) وهكذا تكون الطبيعة قد تمكنت من نفس الشاعر الأندلسي، فظهرت انفعالاته بصورة جلية لأنّها عبارة عن المرآة التي تعكس واقعه الذاتي ومن ذلك قول الشاعر:

عن الرَّشْإِ الفْردِ الجَمَالِ المُثلَّثِ (٢) وإن بَعَثَ الأَشُواقَ مِنْ كُلَّ مَبْعَثَ تَبَسَّمَ كَاللَّهِي، ،بنا، المُتَعَّبثِ تَبَسَّمَ كَاللَّهِي، ،بنا، المُتَعَبثِ هوى في غزالٍ ذي نَفارٍ مُرَعثِ (٣)

حَديثكِ ما أحلى! فزيدي وَحَدثَي وَلا تَسْأمي ذِكْرَاه فالذّكرُ مُؤْنسِي أَحَقَا وقد صرحتُ ما بي أنّه وَقَلْبِي مِنْ حَلْى ألتّجَلّدِ عاطلٌ

يطرح النص إشكالية الاحساس والمعاناة إذْ يقيم حالة من التناقض ، كثيراً ما تتداخل مع ثنائية (الأنا /الآخر) الذات متناقضة مع الآخر (الحبيبة) وقد بلغ ذلك الصراع ذروته عندما يحاور الشاعر المحبوبة فيصور مشاعره المتضاربة مع الآخر (نويرة) بين والوفاء والغدر وهي ثنائيات ضدية انتجها العامل النفسي المأزوم للشاعر ،وهو يشكو الحبيب اللاهي العابث في الحب وهذه الشكوى هي تعبير عن الصراع النفسي الدائر بين الشاعر وبين الحبيب فه (لأنا) العاشق الذي لم يجنِ من حبه سوى الألم و (الآخر) المعشوقة على نقيض منه تتلذذ بألمه ،ففي الأبيات إشارة واضحة إلى معاناته من هذه القطيعة التي جسّدها وضع النص التخاطبي بطريقة تشي بطبيعة

<sup>(</sup>۱) الديوان ،الهامش: ١٥٧

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۱۲۹ـ ۱۲۱

<sup>(</sup>T) المرعث: ايقال: ترعثت المرأة إذا تقرطت ،والرعث هو ما علق بالأذن من قرط ونحوه ،ينظر: لسان العرب مادة (رعث)

الألم الناجم عن صدها وإعراضها عنه ،وهو يواجه قدره معها بالشكوى، بعد أنّ أضرمت نار الشوق والوجد في قلبه مما هيج عواطفه فلجأ إلى احدى صديقاتها يطلب منها أنْ تطيل حديثها العذب عنها فذاك الحديث يؤنسه وبستلذ به حتى وإنْ هاجه وزيّد صبابته في حين يصور لنا الشاعر المحبوبة النصرانية غير مبالية بحبه عابثة بمشاعره، مما يؤكد حبه من طرف واحد مستعملاً (صرحتُ ما بيَ /تبسم كاللاهي)مؤكداًمصارحته لها بمّا في نفسي من اهتياج وشوق للقائها ،أما المحبوبة على نقيضه تقابل حبه لهواً وعبثا، لم يعد يقوى على الصبر كيف يصبر ونويرة تزيد في نفارها وصدها الدائم عني وتبعث في قلبي الالم و الحسرة. قد اشرك ابن الحداد الطبيعة ليعبر عن مشاعره لكونها باعثاً من بواعث قول الشعر فيصور ثنائية (اللذة /الألم) بصورة غير مباشرة ،يمكن الكشف عنها عن طريق المفردات التي تدل عليها فجاءت هذه الإثارة في شعره وهي تموج بين عاطفتين (عاطفة الماضي الجميل تكسبه الطبيعة الخلابة مزيداً من الحسن وعاطفة الحاضر المحروم يكسو الطبيعة ثوباً من القتامة والكآبة والشاعر إذا تحدث عن الماضي ابتسمت الطبيعة في طلاقة الأفق وصفاء وجه الأرض وابتسم الروض ...وإذا تحدث عن الحاضر تمثل في اعتلال النسيم )(١) من جهة أخرى يفتخر الشاعر بموطنه (المرية) فهو موطن

الأهل، والأصدقاء ،أينما أرتحل سيحملهُ في داخله معبراً عن ذلك: (الطويل)

ولو لُحْت شَمْساً في سماء ولاَتها ولأَتها ويُفْهَمُ سِرُ النَّفْس في زَفَرتِها (٢)

ولم أرضَ أَ رْضاً غيرَ مبداٍ نَشْأتي ولي أَمَل ، إنْ يُسْعدُ السعد نِلتُهُ

<sup>(</sup>۱) في الادب الاندلسي ، د. محمد رضوان الداية،دار الفكر، دمشق . سوريا ،ط۱ ،۲۰۰۰م : ۲۱۹

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان : ۱٦۸

تحيل قراءة هذا النص إلى معاناة الشاعر التي تكشف لنا عن غربة مكانية ،أثارت في نفسه مرارة الابتعاد عن الأهل والأحباب في علاقة يقيمها الشاعر بي ن(اللذة والألم)،عن طريق استذكار الشاعر لأيامه الماضية الباعثةعلى اللذة ، لتثير مكامن الحزن ،والألم في الحاضر المؤلم الذي اشتدت وطأته على الشاعر وأحدث في نفسه الألم فجاءت الثنائية مترابطة لا ينفصل احداهما عن الآخر ،يشير ابن الحداد الى سوء حالته من جراء ما فعلت محبوبته من صدٍ دائم له ،وهي إشارة خفية إلى المعتصم لكي ينتبه ويرفع من مكانته(۱) وطالما "أنّ أحاسيس الأنسان رهينة الزمان والمكان " (۲) فحديث الشعراء مثلاً عن الديار والمنازل التي ارتحلوا عنها، كان تجسيد للأحلام ،والذكريات والأمال والطموحات بمعنى انّه لم يكن هؤلاء الشعراء يصورون المكان تصويراً فوتوغرافياً لإبراز تفصيلات ذلك المكان بقدر ما كانوا يتحدثون عن هذا المكان وكيف أثر فيهم (۲)في هذه الضدية أعطى الشاعر صورة للأيام التي عاشها بالمرية واستذكر ماضيه فيتحول الألم إلى اللذة والنشوة المتمثلة بماضيه السعيد، رغم صد المحبوبة الدائم ،كقول الشاعر: (الطويل)

فَأَعْصِي، وبَسْطُو شَوْقُها فَأُطِيْعُها ولَعْنِها ولكنها تَهْوَى فلا أَسْتَطَيْعُها (؛)

تطَالبني نَفْسِي بما فيه صَوْنُها ووالله ما يَخْفَى على صَلالُها

<sup>(</sup>۱) ينظر: هامش الديوان ١٦٨:

<sup>(</sup>۲) مشكلة الأنسان :د. زكريا إبراهيم: ۳۹

<sup>(</sup>٣) الغربة والحنين إلى الديار في الشعر العباسي الثاني ، محمد عبد المنعم محمد قباجة (رسالة ماجستير)، جامعة الخليل كلية الدراسات العليا. قسم اللغة العربية ، ٢٠٠٨م: ٣٧، ينظر: جماليات المكان في شعر البحتري ، حسام التميمي ، مجلة الجامعة الأسلامية غزة ، ٢٠٠١م: ٢٨٢ الديوان : ٢٣٥

يتجدد الصراع النفسي الذي يعيشه الشاعر بين عشقه لنويرة ،وبين معاناته من صدها وهجرها ورفضها له حيث تظهر لغة العصيان والطاعة عندما تتصارع في جوفه مشاعر الشوق الغلاب ،والحب العذري فالشاعر لا يستطيع أنّ يحكّم عقله فيمايكابده من الشوق وهنا يتضاد الشاعر بين (أعصي) و (أطيع) ومع شعوره ألم الرفض والصد يبقى يشعر باللذة بمجرد حضورها في فكره معلل ذلك بأنّ لشوقه إليها وحضور لا يمكن عصيانه أو طرده من مخيلته ،كما يقول أدونيس " يحدث جدلاً بين اللذة والالم بين التخلي والتملك بين الغبطة والحسرة ،هذه الحساسية نقيض اللذة التي تحارب الألم لتقضي عليه ونقيض الألم الذي يريد أنْ ينفي كل لذة ،وحدة اللذة والألم في هذا المستوى دليل على سمو الشاعر ...،كلما تعمق الأنسان في فهم كيانه ازدادت هذه الوحدة وضوحاً وازداد إدراكه إياها وطاقة اللذة والالم دليل على طاقة الحياة . فبقدر ما يحيا الأنسان بعمق ،يتألم ويغتبط بعمق "(اكريما لأنّه كما يصفها الشاعر ذات حسن أعطاها هذا الحسن السلطة عليه فثنائية اللذة والألم تكمن في الصد من جهة حسن أعطاها هذا المحبوبة من جهة أخرى (اللذة)معبراً : (الكامل)

# وَتَذَ لَّلِي لَم يُجْدِ غَيْرَ تَدلَّلٍ وَالْحُسْنُ عِزُّ للحِسانِ مَكِيْنُ (٢)

وقد أكثر الشاعر من ذكره (نويرة) ،وشكا وجده بحبها في نصوص تفيض أسى وألماً ولاسيما أنّها ظلت تتمنع عليه ،كلما ألح في طلبها ،ولا يوجد في نصوصه ما يدل على أنّها كانت تبادله نفس المشاعر ، فلم يمنحه هذا الحب ،ما كان يأمل من المرأة التي أرادها محطاً لآماله، تكمن ثنائية (اللذة والألم) بخضوع الشاعرأمام تدلل المحبوبة ،مقابل اللذة التي تعتريه وهو يتأمل جمال المحبوبة ،وهكذا ظلت نصوصه

<sup>(</sup>۱) مقدمة الشعر العربي :أدونيس ،الناشر :دار العودة . بيروت ،ط٤ ،١٩٨٣ م: ٦٠

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۲٦۸

تحكي تأرجحه بين ألم الحرمان من الوصل وبين أمل اللقاء معبراً بقوله:

ومَنْ جَرَحَتْهُ مُقْلَتَ الْ نُسوَيْرة فليس يُرَجَّي مِنْ جِرَح الأَسَى أَسْوَا وَسَارُ الأَسَى تَخْبُو بِقُرْب نويره ومَن لِي بأنْ آوِي إلى جَنَّةِ المَاوَى (١)

يصف الشاعر حالهُ في حب نويرة ولا يرجو من جراح الأسى علاجاً او صبراً أو دواءً لمن جرحته مقلة الحبيبة ،كما هو معلوم أنَّ الشعراء يتألمون أكثر من سواهم ويذهبون في خيالهم مذاهب عجيبة وصفوا الحياة بأنّها سوداء... الألم هو الحياة وإنَّ الألم هو الحياة وإنَّ الألم هو الحياة وإنَّ الألم هو أصل كل إصلاح في الأدب وفي الحياة (أفحب ابن الحداد كان حب من جانب واحد ،ونتيجة لفشل الشاعر بعدم إيجاده منفذاً لصرخاته فقد تولدت لديه ألفاظ(الحزن، الدموع، العبرات ،الأسى، ..الخ)لتجسيد الحالة النفسية التي يعانيها ولكن مع ذلك كان يستلذ بهذا الألم لأنّه يشعره بأنها قريبة منه ،فليس من الضروري أنْ تكون كل لذة خيراً، وكل ألم شراً، فالذات هي من تستشعر ذلك الشعور الناتج عن اللذة والألم ،ومع ذلك لا تستغني عنهما بمعنى أخر ...،وربما كان السبب في ذلك أن السعادة تخلق ضرباً من الانسجام بين الذات والعالم الخارجي (٢)،فالشاعر كان يعاني كما أشرنا سابقاً في أكثر من موضع من صد محبوبته وإهمالها له،وكان مطلبه يقابل دائماً بالرفض هذا كثيراً مانلمسه في أشعاره، (فقصائد ابن الحداد زفرات ملتاع ،يشكو ويتشبث بالوصل ويحترق بالوجد

فالحب فيه من جانب واحد )(٤) ومن ذلك قوله: (الطويل)

تَنْهَى النُّهَى عَنْهُمْ وبِأَمْرُنِي الهوَى والنَّفْسُ تُعْرِضُ و المُنَى تَتَعرَّضُ (١)

<sup>(</sup>۱)الديوان: ۳۰۵

<sup>(</sup>٢) ينظر: أنتم الشعراء: أمين الريحاني ،مؤسسة الهنداوي للنشر ـ القاهر ،١٠١٢م: ٢٦

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> مشكلة الأنسان: ۹۸.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الأدب الأندلسي عصر الطوائف والمرابطين ،: إحسان عباس:١٣٠

يوجي البيت الشعري للمتلقي بنوع من الاصرار لدى الشاعر على مواصلة حبه لمحبوبته وكأنَّ الشاعر لايريد أنِّ ينقاد الى جادة الصواب فلا يتراجع عن حبٍ لن يصله إلى مبتغاه ،ويحكم عقله ويقتنع بأنَّ لا أمل من هذه العلاقة ، فالأنسان مجموعة من التناقضات ومن بين هذه التناقضات شعور الإنسان باللذة والألم في آن واحد، فالحب يحمل في طياته اللذة والألم في آنٍ واحد فليس ذلك الغزل الرقيق إلاً "نتيجة لألم الهجر أو الفراق ،ذلك الألم الطويل العميق ، تتخلله لحظات قصيرة من الوصال كالذي ينتجه ألم الفراق .وأنَّ الأديب كلما صهره الحب ،وبرح به الألم ،كان أرقى أدباً وأصدق قولاً ،وأشد في نفوس السامعين أثراً "("من ذلك قوله: (البسيط)

## وقد هَوَت بهوَى نَفَسِي مَهَا سَبَإِ فهل دَرَت مُضَرُ مَن تَيَمتْ سبأُ؟ (٣)

يريد الشاعر أنْ يقول :فكما كان سبإ يسبي العدو فيأسره ،كانت محبوبتي تسبي قلبي وتأسره بحبها ،وهل تدري قبيلتي أنّ نويرة استعبدتني بهواها مستعملاً ثنائية (اللذة /الالم) معنوياً فالأسر هو خنق الحرية وطمس الذات ولكن شاعرنا يستلذا بهذا الأسر فأسر الحبيبة بالنسبة للمحب هو ملجأ وأمان، فالشاعر هنا يريد أن يعيش اللذة كيفما كانت وأنْ يتخطى الألم النفسي الباطني فالألم كما نعلم "خبرة باطنية

هيهات للآخرين أن يشاركونا في معاناتها "(١)ومن ذلك قوله: (البسيط)

<sup>(</sup>۱) الديوان : ۲۳۰ ۲۳۱

<sup>(</sup>۲) فيض الخاطر مقالات أدبية واجتماعية :أحمد أمين، للناشر: مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة (٢٠١٢م : ١ / ١٠٨

<sup>(</sup>٣) سبأ: اسم رجل ولَدَ عامةٌ قبائل اليمن ،وهو سبأ بنُ يشجب بن يَعُرب بن قحطان ،سمي بذلك لأنهُ غزا الديار المصرية وحمل السبايا معه إلى اليمن،واقتاد الأسرى ،ينظر: كتاب البداية والنهاية ،عماد الدين إسماعيل ابن عمر بن كثير القرشيَّ الدمشقي (ت٤٧٧هـ)تح: د.عبد الله بن عبد المحسن التركي ،دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع ،ط١ ، ١٩٩٧م: ٢/ ١٩٠ ـ عبد الديوان : ٣٢ ، ١٩٠

وواجب أن تُذِيْبَ القهوةُ البَرَدَا؟ (٢) (٣)

ما بال ريقتهِ في سَلْم منسمِه

يعتمد الشاعر نوعاً من المبالغة والغلو فضلاً عما فيها من عاطفة عالية واحساس فهذه الخمرة الوضاءة المشرقة كثغر محبوبته معبراً عن ذلك بقوله (أن تُذيبَ القهوة. البردا)، متباهياً بجمالها ،وتمنعها حين يتلهف إليها حبيبها شغف وشوق وهو يسعى إلى الحصول على ابتسامة مشبه ريقها بالخمر وأسنانها بالبرد ،ظُمئت نفسه اليها ولكن هيهات أنْ تجود بها! فالشاعر يتحدث عن (اللذة والالم) من خلال ربط يقوم بوظيفة نفسية وحيوية في النص ضمن فضاء الأنوثة المتخيلة ،المحققة للذة ،فالخمرة مؤنثة تأنيثاً مجازياً وبالنسبة للشاعر هناك علاقة بين الاثنين ،مما يجعلنا نفكر بالخاصية التعويضية لغياب المحبوبة عن ساحة الشاعر وبعده عن نوالها فيشير بالخاصية البديلة ،وسعته إلى تحقيق سحر اللذة ،في تنوعها، واطالتها،والتفنن في سبيل مداناتها،والانغماس في عالمها أيا كان مصدرها ،بوصفها "إحساس مقرون بالسعادة ،يصف مجموعة كبيرة من الحالات الذهنية ،التي يشعر بها الأنسان "(۱).

<sup>(</sup>۳) الديوان: ۱۹۳



<sup>(</sup>١) المشكلة الخلقية ، زكريا إبراهيم ،دار مصر للطباعة ،ط ١ ، ١٩٩٨م ٢٠٦٠

<sup>(</sup>۲) القهوة: الخمر، سميت بذلك لأنها تقهي شاربها عن الطعام أي تذهب بشهوته ،السان العرب،مادة (قها) ،والبَرَد، بفتحتين حب الغمام ،وسحاب كالجمد، سمي بذلك لشدة برودته ، لسان العرب مادة (برد)يستعيره الشعراء للأسنان الشديدة البياض .

لطالما عاش الشاعر صراع نفسي بين عشقه لمحبوبته ،وبين معاناة نفسه التي لأ تجد مقابل الحب واللهفة والشوق غير الصد والرفض فتكون لديه ثنائية (الهجر /والوصل) واصفاً حالة الصراع بين العقل والقلب ،بين التخلي،والتمسك ،والغلبة دائماً للقلب ، فالحب يستحق معبراً عن ذلك الصراع بقوله: (الطويل)

#### فهل هاجَها ما هاجَني؟ أو لعلَّها إلى الوَخْدِ (٢) وَجْدِي لواجيء (١)

يصف الشاعر حالة الألم الذي يعيشه بالبعد عن حبيبته وهي لاتبالي بما يكابد من ألم ووجد فهو في حالة جاعلاً ناقته ذلك الحيوان الذي يقله مسرعاً ، شاهد على حبه يشفق عليه وشعر بما يشعر به فأخذته مسرعة الى مكان الحبيب عله يُطفىء النار المشتعلة في صدره مستعملاً التضاد بين (هاجها /ما هاجني) وكأن ناقته شعرت بشعوره وأثارها ذلك الشعور وهيّج حركتها باتجاه ديار المحبوبة مسرعة ، ثنائية قائمة بين الشاعر الأنا /وبين الآخر ناقته الشاعر الذي شارك الشاعر بألامه بأسلوب يوحي تضامنها معه وكأنها شعرت بما يشعر به من ألم البعد والغربة عن المحبوبة وهكذا نجد ثنائية (اللذة /الألم )عند ابن الحداد الأندلسي أرتكزت بالدرجة الأولى على صراع الحب بين نشوة الحب الصادق ولذة ألم ذلك الحب حين لايجد المحب أجابة من المحبوبة غير الصد والبعد، فيعوض الشاعر عن ذلك الغياب الحسي ،بالحضور المعنوي ،كنوع من الراحة ،والرضى ،ليخفف من حدة الألم وتحويلة إلى لذة.

<sup>(</sup>۱) مدارس علم النفس المعاصر ،روبرت ودورث ،ترجمة :د. كمال دسوقي ،دار النهضة العربية بيروت . لبنان ،۱۹۸۱م : ۲٤۸

<sup>(</sup>٢) الوخْدُ: ضرب من سير الإبل ،سريع ،وهوسعةُ الخطو في المشي، السان العرب مادة (وخد)

#### المبحث الثالث: (النور. الظُّلمة)

إنّ الشعر العربي مليء بالثنائيات الضديّة لاسيما النور والظّلام فالعلاقة واضحة بمجرد ذكر الضوء يستحضر في الأذهان الظلام ؛ لما تحمله هذه الثنائية من دلالات كثيرة تتيح للشاعر حرية الحركة والتعبير في جل الموضوعات الشعرية وتعدُّ الطبيعة المصدر الأساسي الذي بني عليه الشاعر هذه ثنائية ك( الليل ،الشمس الفجر ،الضحى ،الشروق ،الغروب ..الخ ) ،راسماً صوراً جميلة معبراً فيها عن مارآه وحسَّه في نفسه و "يظل الظلام والضياء من لوازم الطبيعة النفسية ، لأنّ للنفس عالمها المزيج بين الظلام والضياء ".<sup>(٢)</sup> ومن هنا يمكننا الحديث عن ضدية النور والظَّلمة ودلالاتها في أشعار ابن الحداد الأندلسي إذْ إنّ قارئ شعره يجد بما لا يقبل الشك أن هناك حضوراً انعكس عنه من ألوان داخل اللوحة الشعرية ،بل لهذا الحضور أثر بنائى خاص نتيجة تجاربه الإنسانية المريرة فبات النور رمزاً شعريا لكل صور الحياة المبهجة في حين ظلت الظُّلمة الطرف النقيض الذي يمثل كلّ الصور السوداوية التي نراها في كثرة التبرم والشكوي من علاقتهِ بالسلطة السياسية وأثرها في تركه موطنه المرية ،فضلاً عن الشكوى الكبيرة التي تبدو في تضاعيف ديوانه الشعري من هجر المحبوبة وصدها عنه "ولعل من البواعث الرئيسة لشعر الشكوي إخفاق الشعراء في تحقيق طموحاتهم ،وشعورهم بأنّهم لم يكونوا في المنزلة المرموقة التي يرتضونها وسط مجتمعهم "(٣) لهذا نجدُ حضوراً لثنائية (النور والظلُّمة) نجد

حضوراً مميزاً فابن الحداد شاعر صارعته الحياة ببؤسها والآمها فصارت حياته سديما مطلق ليصبح هذا الصراع الضوئي حقيقة متأصلة في ذاته كشاعر وكأنسان

<sup>(</sup>۲) شكوى الدهر في الشعر الجاهلي: ٥٤



<sup>(</sup>۱) الديوان: ۱٤۱

<sup>(</sup>٢) السيميوطيقيا والعنونة :جميل حمداوي ،مجلة عالم الفكر ،العدد ٣ /الكويت ١٩٩٧م : ٧٩

فاستوعبتها تجاربه الشعرية المتنوعة وحددت منظوره ورؤاه وهو يقيم عالمه وحياته وموقفه تجاه هذا العالم والأشياء ، فكانت أشعاره أشبه بالسيرة الذاتية.

وقد وردت لفظة (الظلام)أو مشتقاتها في آية الذكر الحكيم بكثرة ،خصوصاً في موارد التشبيه بين (العلم والنور)،ومن تلكم الآيات الشريفة ﴿ ذَهَبَ الله بِنُورِهِ مُ وَتَرَكَهُ مَ فَي طُلُمتِ لَا يُبصِرُون ﴾ (١).

تعد ثنائية النور والظلام من أشد الثنائيات ظهوراً فثمّة نور ساطع جداً، وظلام شديد الظّلمة ،وكلاهما يحدث الأثر نفسه في العين،وينتغي التعارض بين النور والظلام هذا الكلام يعني أنَّ في الظلام نوراً بطريقة ما وأنَّ في النور ظلاماً بمعنى خاص (۲) تعد ثنائية النور والظّلمة أساس دورة الحياة وتتجسد ،حركتهما في الطبيعة المتمثلة في تعاقب الليل والنهار، تسيمتها بالدورة الكونية لأنّ حضور الليل يعني غياب الليل ،وهكذا فإن كلاً منهما يعد نقيضاً غياب النهار ،وحضور النهار يعني غياب الليل ،وهكذا فإن كلاً منهما يعد نقيضاً للآخر وعلى هذا الأساس تقوم العلاقة بينهما فهما نقيضان في الحضور والغياب (۲)،فثنائية النور والظّلمة صلة قديمة بالوجود الإنساني ،فهي ثنائية متضادة تجمع تحت عنوانها العديد من الثنائيات الأخرى كالخير والشّر ،والحريّة والقيود والإيمان والكفر، والعدل والظلم ،وكثيرٌمن الثنائيات الأخرى من هنا يمكننا الحديث عن ضدية النور والظلمة ودلالتهما في أشعار ابن الحداد .

لقد انتشرت هذه الثنائية في ديوان ابن الحداد لتحتل مساحة كبيرة سواءً عبر الحضور اللفظي لهاتين المفردتين أو عبر عبارات ومفردات تشير إليهما أوتقترب من عوالمهما الدلالية الاشارية وهما من أكثر الرموز الشعرية استعمالاً لدرجة أنّ بعض

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة، آية :۲۵۷

<sup>(</sup>٢) ينظر الثنائيات الضديّة بحث في المصطلح ودلالته، سمر الديوب: ٥٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ينظر:المصدر نفسه: ٤٦

مقطوعاته تكاد تكون كلها مبنية على أساس الصراع بينهما أو التعاقب ،فهما المكونان الأساسيان للكون ، قال تعالى ﴿خَلَقَ السماواتِ وَالْأَمْ صَوَجَعَلَ الظُّلُمات وَالتُومُ ثُمَّ الذينَ كَفَرُوا بِرَبِهِ مَ يَعدلُونَ ﴾ (١) فالظلمات وردت بصيغة الجمع قبل النور (٢) ويكون اللون الضمني أكثر انتشاراً من اللون الصريح ؛ حيث "يعمد الشاعر في ثنائيات (النور والظَّلمة )وانعكاساتهما إلى التعبير عن مشاعره الجياشة المعبرة عن صدق مشاعره ،وأورد ابن الأثير (ت٦٣٦ه) إشارات ونفثات نقدية تكشف عن إحساسه بالصلة المتينة بين النص وصاحبه ،وتفاوت تركيب الألفاظ وأساليبها بحسب تفاوت طبائع الشعراء والكتاب وحالتهم النفسية "(٢) .

كما وظّف ابن الحداد الأندلسي ثنائية الغروب والشروق لوصف جمال محبوبته والتغزل بها كقوله:

## وفي مشرقِ الصُّدغين لِلبدْر مَغْربٌ ولِلْفِكر حَالاًت وللعين شارق (1)

إنّ الثنائية الضدية (الشرق /الغرب) جسد بها الشاعر جمال وجه محبوبته لما تحمله من دلالات لونية متضادة يستمد منها بعض طاقاته الإيحائية التي تتعلق بمشاعره النفسية ،فمسافة التوتر تبلغ ذروتها في صراع التضاد ،فالبعد بين المشرق والمغرب يجسدها الشاعر في عظمة صراع الذات الشاعرة بين جمال وجه حبيبته المضيء وبين شعرها الأسود كسواد الليل الحالك ،فيصور الشاعر صورة جميلة للإضاءة والظلام معاً ،المتمثل بوجه المحبوبة وشعرها مجتمعان ،اضمحل التضاد وتساوت أمامه جميع الأشياء، إنها النقطة التي تتلاشى فيها المتناقضات،وهي لوحه



<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الأية : ١

<sup>(</sup>٢) ينظر: الثنائيات الضدية: بحث في المصطلح ودلالته ،سمر الديوب: ١٧ ـ ٢٣

<sup>(</sup>٣) المثل السائرفي أدب الكاتب والشاعر ،ابن الأثير:١٧٦.

<sup>(</sup>۱) الديوان : ۲۳۷

فنية تدل على مقدرة الشاعر صورة تناسق شعر المحبوبة ووجهها كتناسق الطبيعة في شروقها وغروبها فجمع بين الضدين متباعدين لايجتمعان (المشرق ،المغرب) إذْ إنّ بناء احسن القصائد هو بناء تناقض، لأنّ مواد القصيدة يقوم بينهما التجاذب والمقاومة ،وأحسن بناء ما بلغ بهذه المواد المتنافرة المتصارعة درجة التوازن "(۱) فجمال نويرة لم يقف عند جمال البدر إنّما تعداه إلى كواكب أخرى من بينها الشمس إذْ أخذت من نور الشمس حسنها قائلاً:

#### والشمسُ شمسُ الحسُن من بينهمْ تحت غَماماتِ اللِثامات (٢)

هنا يصف الشاعرمحبوبته وهي تضع اللثام الأبيض على وجهها بأنها شمس الحسن بين النصرانيات ذلك أنّ "الراهبات كن يضعن قماشاً أبيض على وجهوهن " (٣) .

لقدّ تعلق الشعراءبالشمس وجعلوها حاضرة في أشعارهم لمّا يحمله هذا الكوكب من ملامح أسطورية لكونها أول الأجرام السماوية التي تعلق بها البشر لما لها من تأثير في حياتهم مستعملاً ألفاظ تدل على ثنائية النور والظّلمة (شمس/الغمام). وتأتي أهمية اللون عند اجتماعه بلون آخر مضاداً له فيشكل تضاداً لونياً ،ذات وظيفة مهمة عند تشكيل الصور الشعرية على الرغم من جمعها في الظاهر بين نقيضين وفي الحقيقة بين أصل دلالي واحد فالأبيض والأسود قد يكونان مختلفين في الإحساس بهما متضادين داخل الصورة ولكن في الحقيقة تجمعهما دلالة واحدة هي الدلالة اللونية (٤) فالشروق ،والغروب ،والصباح ،والمساء ،الشمس ،الغمام وغيرها

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فن الشعر ،احسان عباس ،دار الثقافة . بيروت ،ط ۲ ،۱۹۹۳م : ۱۷۷

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۱٦٠

<sup>(</sup>٢) صورة المرأة في الأدب الأندلسي، عصر الطوائف والمرابطين ، محمد صبحي اسعد ابو حسين عالم الكتب الحديث للنشر،٢٠٠٣ م،ط١: ٩٧

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> صورة اللون في الشعر الأندلسي دراسة دلالية وفنية ،د. حافظ المقري، دار المناهل للطباعة والنشر والتوزيع ،ط ١ ، ٢٠٠٩م : ١٤٧

ثنائيات منبثقة من ثنائية (الظلمة /النور)ويمكن تعزيز هذه الفكرة هذه الثنائية بأبيات أخرى خارج نطاق هذه القصيدة تلمح إلى أنّ نويرة كانت راهبة (١) ،فها هو الشاعر يبدو متعجباً من محبوبته كيف تحجب وجهها عنه وهو أكثر إشراقا من نور الشمس ومن وذلك قوله:

#### وفوق الشّمس سيْمَاكِ (٢)

#### حَجَبت سناكِ عن بصري

فالشاعر يصف جمال محبوبته الذي حجبه الخمار، فتجمع فيه وجهها المضيء كالبدر وشعرها الأسود وقد تنّبه حازم القرطاجي لمثل هذا التداخل التقابل في الشعر العربي ،قائلاً "وذلك مثل إسنادهم وإضافتهم ضدَّ الشيء إليه، وكإعمالهم الشيء في مثله، وكإقامتهم الشيء مقام ضدّه وتنزيلهم له منزلتّه على جهة من الاعتبار "(") مخاطب الشاعرمحبوبته قائلاً:أنَّكِ حجبتِ نوركِ وجمالكِ عني فقط ولم تحجبيه عن كل الناس ،كما استعمل الشاعر ثنائية (النور/الظّمة)ليجسد شوقه للمكان الذي

جمعهُ بمحبوبتهِ ، إذْ يجسد المكان معلماً بارزاً من معالم دلائل القرب بين(ابن الحداد ونويرة)"فالمكان هو المحور الأساسي الذي يكشف لنا عن كل شيء في الوقت نفسه"(٤) معبراً عن ذلك بقوله:

#### هُداةٌ حُداةٌ والنُّجُوْمُ طوافيءُ (٥)

ولي في السُّرى من ناِرهمْ ومَنارِهِمْ

<sup>(</sup>٤) المكان في الشعر الأندلسي في عصر المرابطين حتى نهاية الحكم العربي :د. مجد عويد الطربولي، مؤسسة دار الصادق الثقافية للطبع ونشر والتوزيع ،دار الرضوان للنشر، ٢٠١٩: ١٠ الديوان : ١٤١



<sup>(</sup>۱) ديوان : ۳٦

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان: ۲٤۲

<sup>(</sup>۲) منهاج البُلغاء وسراج الأدباء: ابو الحسن حَازم القرطاجي ،تح: محمد الحبيب ابن الخوجة ،دار الغرب الإسلامي ،بيروت. لبنان ،مؤسسة جواد للطباعة والتصوير ،١٩٨٦م: ٣٦٧/٢

فعلى الرغم من إنّ السماء خالية تماماً من النجوم استطاع الوصول لوجهته فالشاعر لم يكن بحاجة إلى أن يغنّي لراحلته كي تجدّ في سيرها وتقلّه إلى بيت محبوبته ؛ لأنّ نار أهلها المضطرمة طوال الليل تقوم بهذه الوظيفة خير قيام، مستعملاً التضاد في (نارهم /والنُّجُومُ طوافيءُ)، (السرى/نارهم)لقد استعملت (النار)كدليل السائرين ليلاً كثيراً في شعر العرب.

وقد وردت ثنائية النور والظلمة في الحديث عن معاني الدهر ،ومن معاني الدهر الشائعة الواردة في النصوص الشعرية (المعنى الشعري)الذي يرى الدهر قوة زمنية فاعلة ،فهو الذي يحزن ويفرح ،ويميت ويحيي ،هوالذي يتصرف بأمور الحياة كلّها ولا يصعب عليه التأثير في شيء إنساناً كان أم جماداً ،ولقد وصف . بالظلم والغدر والخيانة (۱) ،نلحظ ذلك على نصوص ابن الحداد، سواء كانت بالفخر بنفسه أو بمدح المعتصم وشجاعته ،فوصف المعتصم بالصفات والمزايا المبالغ فيها من ذلكقوله: (الطويل)

# وما الدَّهرُ إلاَّ لَيْلةٌ مُدْلَهمَّة وكَوْنُ أبن مَعْنِ صُبْحُها المُتَبالجُ (٢)

فكرة الليالي المدلهمة ،والخطوب والمصائب المتراكمة ،وصورة الممدوح المنقذ واصفه بالشمس التي تبدّد بنورها سواد تلك الليالي ، وبالقمر الذي ينير غياهبها، أو الوجه الصبوح المشرق الوضاء الذي أضاء بنوره سوادها ... (<sup>7</sup>)ذلك النور الذي ترنّم عل نفسية ابن الحداد في شخص المعتصم بن صمادح الذي بهت طلعته ،ومزجت وتعانقت فضائله ،أنّ الشاعر يسعى إلى تشكيل صورة مثالية للممدوح تميزه من غيره ،ولذلك وجب أن يظهر بصورة القوي الذي لايهاب شيئاً والقادر على تذليل

<sup>(</sup>۱) الدهر في الشعر الأندلسي دراسة في حركة المعنى ، د. لؤي علي خليل ،دار الكتب الوطنية ،أبو ظبى . الإمارات العربية المتحدة ،ط۱ ، ۲۰۱۰م :۱۰۶

<sup>(</sup>۲) الديوان :۱۷٥

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> ينظر: صورة الممدوح في الشعر الأندلسي . عهد الطوائف ،الغوثي العربي الشريف ، (رسالة دكتوره) الجزائر جامعة أبي بكر بلقايد. كلية الأداب . قسم اللغة العربية ،٢٠٠٨م : ٥٠

الصعاب كلها مهما عظمت ،من جهة أخرى يقف الشاعرفي قصيدة مدّح فيها (المقتدر) فرغم الحفاوة وذاك الاستقبال من قبل (المقتدر)، إلا ً إنّه كان يحن في كل مرة إلى المرية التي كان شديد التعلق بها ، وهكذا ظلّت صورة هذه المدينة (المرية) الجميلة الهادئة تراوده وهو في سرقسطة فالحنين تعبيرٌ عن رغبةٍ ذاتيةٍ صادقةٍ في رؤية الموطن الذي نشأ فيه الشاعر وما فيه من أهل وأصحاب مشوبة بخلجات وجدانية وأحاسيس تثير الحسرة والندم لفراقه (۱ قائلاً في ذلك: (الكامل)

# يتممُهاسَرقُسْطَةً وهَيَ المَدَى والدَّهرُ يَكْبَحُ واعتزامي يَجْمَحُ (٢)

عبر الشاعر عن ألم الفراق الاحبة ،حين أُجبر على ترك المرية والتوجه إلى سرقسطة في سياق الشكوى من الدهر ،فكلمة (جائر) توحي بالضغط النفسي الذي يكمن داخله ،حيث يبدو الشاعر على خلاف مع الدهر ،وكلاهما يجترئ على الآخر ويقتص منه فتركه لموطنه لم يكن مجرد انتقال بل يعد منعطفاً مهماً في حياته فقد وظف شعوره بثنائية (الأمل/واليأس) المنبثقة من ثنائية (النور/الظّلمة) على اعتبار الأمل شعور يبعث على الهدوء ،وينير ظلمات الحياة بالتفائل، على عكس اليأس دليل على الظلام والسوداوية بالحياة ،فكانت سرقسطة بالنسبة للشاعر النور الذي بث به الأمل ،وبدد ظلامه بتركه للمرية مجبراً بفسحة نور وأمل، فدائرة الصراع تبقى تدور في أطار الحق المسلوب الذي ماينفك الشاعر يبحث عنه في غالبية أشعاره، فقد ساعدته أطار الحق المسلوب الذي ماينفك الشاعر يبحث عنه في غالبية أشعاره، فقد ساعدته أو إحدى مدلولاته، كقوله (يكبح/يجمع) ألفاظ تعبر عن شكوى الشاعر من الزمان

<sup>(</sup>۱) المكان في الشعر الأندلسي من عصر المرابطين حتى نهاية الحكم العربي ، محمد عويد: ٢٩٤ الديوان : ١٨١



وظلمه ، إذْ جعله حبيس الهم والحزن يعاني ألم فراق الأحبة ،ومن ذلك قوله في مدح (بني صمادح)قائلاً:

# والخَلْقُ من مَلكَاتِ الظلم في ظُلَمٍ وقد مَضَتْ هنأ من بعدها هِنأُ (١)

فكلمة (الظلم)ربما قصد بها الشاعر الضلالة ،بقوله: قبل أنْ ينتصر بنو صمادح على أعدائهم كان الناس يعيشون في ضلالة وكان الجور والظلم يموجان في الأرض والآن ترك بنو صمادح الأرض ساكنة لا رفث فيه ولا فسوق ،فاختفت بذلك كلَّ مظاهر الظلم والفساد (٢)

وقد أشاد ابن الحداد بأبياتٍ أُخرى من القصيدة بعظمة ممدوحه وإنَّ كرمه وعطاءه واضح بيَّنٌ للعيان ،أمامه تفسد كل روايات وقصص الأبطال وكرمهم التي تناقلتها

الكتب كأسطورة أو خرافه تقال للعبرة أو للإتعاظ كقول الشاعر: (البسيط)

فَخَل ماقيل عن كَعْبٍ وعن هَرِمٍ فَلِلْقَاويلِ مُنْهارٌ و مُنْهَلَأُ و مُنْهَلِزُ و مُنْهَلِزُ و مُنْهَلِزُ و مُنْهَلِ أُنْهِ وَتَلَا فَي التّنائي يَصْدُق النّبأُ (٣)

في الأبيات السابقة جاءت ثنائية النور والظلمة بمعنى (الشك واليقين)والرابط بينهما انّ الشك هو الريب المبهم المعتم، واليقين من النور والحقيقة المجردة من الضلال والريب، فقد وظّف الشاعر اسمي (كعب وهرم)<sup>(3)</sup> الجاهليَّة ،ولا يُعنى ابن الحداد بذكر ما صنعاه ذلك ماثل حقيقة في ذهن السامع ،حاضرٌ في مايتعلَّق بهما من

<sup>(</sup>۱) الديوان: ۱۳۳

<sup>(</sup>۲) ينظر هامش الديوان :۱۹۰۰

<sup>(</sup>۳) الديوان : ۱۱۷ـ ۱۱۸

<sup>(3)</sup> هما من أجواد العرب في الجاهليَّة ، لأولُ: كعُب بن مامة عمر بن تَعلبة بن اياد بن معدّ، والثاني : هَرم بن سنان ممدوحُ زهير بن أبي سئلمى يُنظر: جمهرة أنساب العرب ،أبو محجد علي بن أحمد بن حزام (ت ٤٥٦ هـ)، ط ٥ ،١٩٨٢ م: ٢٥٢ و٣٢٧

مواقف جليلة تشير إليها أخبارُهما وكأنّ الشاعر أراد أنْ يقول ليس كل ما يقال يصدق ، لا تحكم على أحد بما تسمعه ،بل بما تراه عينك ،ليس من رأى كمن سمع لقد كان الشعراء يسابغون ممدوحيهم صفات الجود والسماح كأنَّ يقولوا :أنت تجاوزت جود حاتم الطائي وفخار كعب الإيادي وهكذا ورد أسم كعب كثيراً على ألسنة الشعراء؛ وهرم هو (هرم بن سنان بن أبي حارثة )ممدوح الشاعر (زهير بن أبي سلمي)قد سار بذكر جوده المثل فقيل ((أجود من هرم)) (۱) ،فهم ضمن أجواد أهل الجاهلية وجه الشاعر بيته للمخاطب إذْ قال دع ما قيل عن كعب وهرم من مدائح وأخبار ،لأنّ جود المعتصم تجاوز حدود العقل وأنّ أخبار هذين الرجلين تفسد أمام صدق ما يقال عن المعتصم فتصبح أخبارهم ،أنباء غيب (۲) ،أخبارٌ مشكوكٌ بها مضلة لايقين لها لبعدهما عن عصر الشاعر وعدم حضورها في وقته أذ قلما يصدق خبر تناولته الرواة واحداً عن الآخر بحيث يصل مبتوراً ، وما تشهده العين غير ما

تسمعه الأذن (٣). في الباب نفسه قائلاً: (الكامل)

#### فَمَن ابنُ ذي يزن وما عمدانه النَّقل شك والعيانُ يقينُ (1)

تبرز الثنائية الضدية بوضوح باستعماله عنصر التشخيص،واصفاً قصر المعتصم متسائلاً أين قصر ابن ذي يزن من قصر المعتصم ؟ فما نقل من أخبار عن عظمته وعظمة عمدانه،هي أخبار مسموعة من رواة، غير ماتراه العين في قصر المعتصم ،ذلك القصر العظيم الذي مايزال ماثلاً للعيان يُحدث منْ يحسنُ السماع،فالثنائية الضديّة قائمة بين(اليقين/الشك) منبثقة من ثنائية (النور/الظّلمة)عبر عنها بصور

<sup>(</sup>۱) ينظر:مجمع الأمثال ،النيسابوري: ١٨٩/١

<sup>(</sup>۲)ينظر:هامش الديوان:۱۱۷

<sup>(</sup>۳) ينظر :هامش الديوان : ۱۱۸

<sup>(</sup>٤) الديوان: ٢٧٥

غير مباشرة. كما مدح الشاعر (المقتدر بن هود ملك سرقسطة ): (الطويل)

## وجَلَّى ظلامَ الكُفْر مِنْكِ بِغرَّةٍ هي الشَّمسُ والهِنْديُّ يقُدمُها الصُّبحُ (١)

يمدح الشاعر (ابن هود) قائلاً إنّ الاسلام اقتدح على يديه زند الانتصار إذْ أقبل بوجه أغرّ كالشمس تكسو الأفق نورا ،وسيف تحوّل في قبضته إلى نار موقدة تبدّد ظلام أهل الكفر حتى ارتعدوا مذهولين (٢) واصفاً أياه بالشمس التي تبدد ظلام الكفر والجور ،مستعملاً التضاد المعنوي بين (الظلام / الشمس)،وقد تأتي ثنائية (النور /الظّلمة)متمثلة تضاد لوني تعبيراً عن الحالة النفسية والشعورية المراد إيصالها إلى المتلقي أو لرسم صورة شعرية بالألوان (٣)معبَّراًعن ثنائية (النور والظّلمة)كقول الشاعر :

#### هو ثالثُ القَمَرَيْنِ في ضَوْءيْهما فيه تُضِيْءُ لنا الليالي الجُوْنُ (١)(٥)

حيث وصف فالشاعر قصر المعتصم ابن صمادح بأنّه قمر ينير ،مستعملاً التضاد بين (تضيء /الليالي الجُوْنُ) فإنَّ هذا القصر ،إذْ ما أُسرِجَتْ مصابيحه ليلاً، لجاء بالمرتبة الثالثة بعد الشمس والقمر ،إنّ وفرة الثنائيات في النص الأدبي دليل انسجام إيقاعاته وانفتاحه على أكثر من محور (٢) (النور ،والظلام)، النور يمثل (الخير الأمل، العلم، القرب من المحبوبة ، ذهابه إلى سرقسطة ثم عودته إلى المرية مرة

<sup>(</sup>۱) الديوان: ۱۷۸

<sup>(</sup>٢) صورة الممدوح في الشعر الأندلسي . عهد الطوائف،الغوثي العربي الشريف :١١٩

<sup>(</sup>۳) ينظر :الشعر والفنون الجميلة ، ابراهيم العريض، دار المعارف للنشر. مصر ١٩٥٢، ط

<sup>(</sup>أ) الجون: الجون: الأسود المشرب حمرةً ، والجونُ ، الأحمر الخالصُ ، لسان العرب (الجون).

<sup>(°)</sup> الديوان :۲۷۷

 $<sup>^{(7)}</sup>$  الثنائيات الضدية دراسات في الشعر العربي القديم ،سمر الديوب :  $^{(7)}$ 

أخرى) أما الظلام بالنسبة للشاعر ف(يمثل الباطل ،الشر، الرذيلة ،الحساد، صدّ المحبوبة ،تركه للمرية)يستعمل الشاعر البعد الفيزيائي الحسي والبعد المدلولي المجرد،لـ(الجهل، والعلم)على اعتبار (العلم نور والجهل ظلام)مشيداً بأهمية العلم

قائلاً في ذلك:

والسَنَّفْسُ عادِمَةُ الكَمَالِ وإِنَّما بالبَحْثِ عن عِلْم الحقائِق تَكْمُلُ والسَّفْهُ مِثْلُ النَّصْلِ في إصدائِهِ والجَهْلُ يُصْدِي والتَّفَهُمُ يَصْفُلُ (۱)

يتضمن النص دعوة إلى التعلم والبحث والتأمل للوصول إلى الحقيقة فالعلم حاجة ملحة يمكنهأنّ يسير شؤون الأنسان الدؤوب ،ويشير الشّاعر إلى أنّ النفس البشرية عديمة الكمال فيها نقص وجهل للحقائق ،ولكن لها قابليّة للتعلم ،فالإنسان بممارسة المعرفة العقليّة يصل إلى درجات الكمال، بمعنى تكمل نفس الأنسان بالبحث العلمي لأنّ العلم يصقل النفس البشرية من شوائب الجهل ،وتفتح له آفاق المعرفة والاطلاع،مستعمل ثنائية (النور، والظلمة)بصورة غير مباشرة بمعاني ترمز إلى اهمية العلم ومضار الجهل ك(عديمة الكمال /بالحقائق تكمل)، (الجهل يصدأ/والتفهم يصقل) ،وهي معاني فلسفية مُسلمة ترى أنّ العقل السّليم يصل إلى الحقائق الكبرى التي جاء بها الوحي في الدّين وهذه نظرات تأمليّة صاغها ابن الحدّاد الأندلسي في شعره بمعاني فلسفية ،وأعطى خلاصة تجاربه الذاتية، فنظر إلى الحياة والموت وساق مواقفه في الأخلاق والدهر والنفس البشرية .(1)

<sup>(</sup>۱) الديوان : ۲۶۶

<sup>(</sup>٢) ينظر :شعر ابن الحدَّاد الأندلسي دراسة أسلوبية، عبد العزيز نقبيل ،(أطروحة دكتوراه العلوم في الأدب المغربي والأندلسي ) جامعة باتنة ،كلية اللغة والأدب العربي والفنون /قسم اللغة العربية ،٢٠٠٨ م : ٢٥٠

وهذه التأملات الفلسفيّة راجت في الأندلس خلال القرنين الخامس والسادس الهجريين إذْ الم يكن للفلسفة تأثير على شعرهم إلاّ من جهة معانيه الشعرية ،فأنّها صارت من سمو الخيال، وقوّة التّصور، وبراعة الابتكار، بحيث تدلّ على عقل صاحبها دلالة المطابقة ، وبذلك زادوا في محاسن الشعر "(۱) واستعمل الشاعر الفلسفة في الفخر بنفسه قائلاً:

رَمَوْهَا بِنَقْصٍ بَيَّنَتْ فيه نَقْصَهُم وَمَنْ لَمَسَ الْأَفْعَى شَكَا أَلَمَ النَّكْزِ وَمَنْ لَمَسَ الْأَفْعَى شَكَا أَلَمَ النَّكْزِ وَإِنْ أَنْكَرَتْ أَفْهَامُهُمْ بعضَ هَمْزِهَا فقد عَرَفَتْ أكبادُهُمْ صِحَّةَ الهَمْزِ (٢)

الفكرة الفلسفيّة التي تقوم عليها الثنائية الضدية هي أنّه ثمة قدرة على الربط بين الظواهر التي تبدو منفصلة ،فالتضاد يشكّل رابطة مثل التماثل والتناقض لأنّه يعني نفى النقيض ،فوجود النور ينفى وجود الظلام ،لذا يدخل النور والظلام في

علاقة تناقض <sup>(۱)</sup>فالنور والظلام كانا ،مؤشرين دلاليين مهمين في بناء نصوصه الشعرية ومن ذلك الشكوى التي نجدها كثيراً في ديوانه بصور عدة وقد ذكرنا ذلك في أكثر موضع وإنّ ذكرنا له لتأكيد أنَّ غالبية أشعار الشاعر حتى الغزلية لاتخلو من نفحات من التبرم والشكوى بشكل أو بآخر، واحدى هذه الصور هي الشكوى من

كثرة الحساد والمنافسين الذين هاجموا شعره ،فلا يغفل أنَّ الشاعر كان كثير الفخر بنفسه والاعتزاز بها ،وتصوير مدى تفوقه في مجال الأدب على أقرانه من شعراء عصره وذكر ذلك في أكثر من قصيدة ، فاستعمل التضاد في (رموها بنقص /بينت نقصهم)،(أنكرتُ/عرفت)كلها عبارات تدل على ثنائية النور والظلمة بطريقة غير مباشرة ،وكأنَّ لسان حاله يقول إنْ اعترضوا عليّ بأنّي همزت مالا يهمز فإنّهم

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الأدب العربي في الأندلس: عبد العزيز مجهد عيسى ،مطبعة الاستقامة ،١٩٣٦ م : ٢١١

<sup>(</sup>۲) الهمز: والغيبة والوقيعة في الناس وذكر عيوبهم السان العرب مادة همز اواللمز: الوقوع في الناس الممز: العيب الإشارة بالعين ونحوها المراه القاموس المحيط (لمرز ) الديوان: ٢٢٤. ٢٢٤

<sup>(</sup>٢) الثنائيات الضديّة، بحث في المصطلح ودلالته ،سمر الديوب :١٥

ارتاحوا لسماعها وأقروا بِجُودتها وفَرَادتَها في عالم الأدب فرغم محاولتهم لطمس هويتها مما سبق نستدل على أن ثنائية (الظّلمة /النور)أرتكزت على أكثر غرضين أبدع بهما ابن الحداد الأندلسي وهما كما متعارف ،التغزل بمحبوبته والشكوى من صدها وهجرها ،والغرض الآخر مدح المعتصم والأشاد ببسالته وشجاعته التي عدها الشاعر نور تشع على العالم بها ينجلي ظلام الجور والفقر والظلم .

المبحث الرابع

(الظهور ـ والخفاء )



ترتبط هذه الثنائية بنفسية الشاعر ارتباطاً مباشراً، فالإنسان يمر بكثير من التجارب والمؤثرات والمشاعر النفسية والفسيولوجية التي تجعله يلجأ إلى آلية البوح لما يعانيه كوسيلة للتخلص من التوتر أو الشعور بالقلق وذلك عن طريق التعبير اللغوي فالتعبير اللغوي هو وسيلة الشعراء، يلجأ إليها لكتمان ما يعانيه منغلقاً على نفسه.

فمفهوم الظهور دلَّ على معنى الابانة ، فهي حقيقة أو واقعة أو حالة يمكن ملاحظتها...وفي الفلسفة :ما يظهر حقيقياً في الحواس، بصرف النظر إذا كان أساس وجوده مثبتاً أو طبيعته مفهومة (١) نستشف مما سبق أنَّ الظهور هو ما كان ظاهراً ومنكشفاً وبارزاً وبيّناً، وهو ضدّ الخفاء ويكون الظهور في مستوى المسائل الماديّة والمعنويّة عن طريق الحواس الخمسة .

إما الخفاء يسيرُ في خط يشار به إلى (التخفي) ومعارضة للظهور (١) تندرج ضمن هذه الثنائية كثير من المصطلحات ك (الغياب /الحضور)، (الحركة /السكون)، (الظاهر /الباطن)وابن الحداد شاعرٌ مُكثرٌ من الثنائيات التي تندرج تحت هذه العناوين وغيرها مما اشتمل عليه ديوانه و "إنَّ طغيان الثنائيات الضديّة يعطي القصيدة شعوراً بالتوتر يتجلى في إطار الأطراف المتقابلة ،فالشعريّة تقوم على التوتر وسيؤثر هذا الأمر في المتلقي إذ يتنقل بين المفارقات من مفارقة إلى أُخرى "(١)

يوظّف ابن الحداد ثنائية (الظهور/والخفاء) في باب النسيب بمطلع ينادي به محبوبته المستمرة بالإبتعاد والصد ،فمن خلال الغزل باح لنا الشاعر بشكواه ومعاناته العاطفية نتيجة هذه العلاقة ،فالبوح يأتي أحياناً على هيأة شكوى، ومن ذلك شكوى

<sup>(</sup>۱) معجم المصطلحات الادبية، نواف نصار ،دار المعتز . الاردن ،ط۱ ، ۲۰۱۱ م : ۱۹۷

<sup>(</sup>۲) ينظر: معجم المصطلحَات الأدبيَّة المعَاصِرَة، سعيد علوش ،دار الكتاب اللبناني ،بيروت. لبنان ،ط۱ ، ۱۹۸٥م :۸٦

<sup>(</sup>٣) الثنائيات الضدية دراسة في الشعر العربي القديم ،سمر الديوب: ٢٣

الشاعر الصادقة ونجواه للمحبوبة فقد تعاظمت وتكاتفت المشاعر والأحاسيس في ذات الشاعر الأمر الذي أدى به إلى البوح بها وعدم تحمل كتمانها فقال: (البسيط)

## أُخْفِي اشتياقي وما أَطْوِيِهِ مِنْ أسفٍ على المريَّةِ والأنفاسُ تُظْهرُهُ (١)

لا يقوى الشاعر على إضمار الشوق ،فلجأ للبوح والشكوى ليقلل عمًا في داخله من هموم ففي النص تفشي الذات الشاعرة بما يختلجها ،وهي تريد أنْ تبوح عن هذه الأشجان فهو لا يقدر على إخفاء حنينه إلى موطنه المرية ، مستعملاً الثنائية الضدية التي تتجلى في لفظتي (أخفي . تظهره) إنَّ الغرام والعشق ،والشوق من المسائل الحسيَّة التي تدور في خلجات المحبين والتي تكون داخل النفس البشرية وإنْ نجح في اخفاء ذلك الحنين سرعان ما تفضحه أنفاسه المتحسرة وزفراته الحارة "إنّ لغة الحب تشير إلى واقع من نوع فريد لطيف ،لأنّه واقع ذاتي داخلي لا تبتغي فيه للغة الفهم وحسب ،وإنّما تتجاوزه إلى التعبير عن عالم القلب والوجدان بما يتلون به من ألوان ويزخر به من أجواء "(أفالدموع هي خير شاهد على حب الشاعرالصادق معبراً عن ذلك بقوله: (المتقارب)

قد أَعْلَنا ما في الضَّمِيْر سَـقَمِي علـيَّ بـه ظَهِيْـرْ؟ قَلْبــى بسـاحَتِهِ الْاسِــيْرُ(٣)

إنَّ المدامعَ والزَّفِيْ رُ فَعَلَامَ أُخْفِي ظَاهِراً هَبْ لِي الرَّضَى من سَاخطٍ

تتمثل الثنائية الضدية في البيت الثاني في (الخفاء /الظهور) فالشاعر يُكابر ويحاول إخفاء حبه إلا إنَّ لسان حاله وما آل اليه من شوق، لم يبقِ في جسده سوى المرض فلا جدوى من إخفاء مشاعره اتجاه من أحب ، فدموعه وزفراته وآهاته ترجمت ما طوته ضلوعه، وما يخفيه ضميره باعتبار أنَّ ما يفكر به المرء مخفى لا

-- TV

<sup>(</sup>۱) الديوان:٥٠٢

<sup>(</sup>۲) إشكالية الحب في الحياة الفكرية والروحية في الإسلام ، خطاب عبد الحميد ،ديوان المطبوعات الجامعة للنشر ،الجزائر ،ط۱ ، ۲۰۰٤ م : ٤١

<sup>(</sup>۲) الديوان: ۲۲۲

يمكن رؤيته، مستعملاً (الأنا/الآخر)، فالنص مليء بالأساليب والتراكيب اللغوية التي أصفت عليه جمالية ورونقاً ،إذ تُعد اللغة من أهم العناصر في العمل الإبداعي ،أما في البيت الأخير فقد جاءت ثنائية (الظهور /والخفاء) ، بصورة غير مباشرة ، فالشاعر يحاول استعطاف محبوبته ويحاول إرضاءها عسى ينتهي سخطها ، وتكسر حاجز الصد والرفض باعتبار الرضا دليلاً على السعادة والقرب ، ،والسخط يولد الشقاق والفراق ويبعد المحبوبة عنه ، فهي بعيدة مختفية من ساحة وجوده. "فالشاعر الأندلسي إنسان مرهف الحس يعيش واقعه وبتأثر به فيأتي تأثيره ولواعج نفسه

بعبارات موسيقية تشحن بخلجات وجدانه، واهتزازات عواطفه وانفعالات ذاته وينثر ماتكنه أعماقه وما حملته من الأيام من تجارب خلال مسيرته الطويلة مع الزمن والحياة والمجتمع ،وما تحمله من أفراح من غبطة وألم"(١)ومن ذلك محاولة أخفاء

مشاعرهُ الجياشة اتجاه نويرة قائلاً في ذلك: (الكامل)

## كمْ من دمٍ سَفَكَتْ جُفُونُك لم تَزَلْ تُخْفي وتَكْتمُ سفكَهُ حتى بَدَا(٢)

يستعمل الشاعر الثنائية الضّدية التي تتجلى في لفظتي (تكتم /بدا) استعمالاً مجازياً ليعبر عن ثنائية (الأنا/الآخر)ف (كم) الخبرية جاءت ليعبر الشاعر من خلالها عن كثرة آلامه وحزنه، يصف فعل نظرات نويرة، وفي موضع آخر من الديوان يسجل ابن الحداد ما ألمَّ بهِ وانعكاس ذلك على حالته النفسية فهو يعاني لوعة الحب ولا يقوى على كتمانه، إذْ إنَّ شوقه سرعان ما يظهر مشيراً إلى ذلك بقوله (الوافر)

يُظَنُّ بِظَاهِرِي حِلْمٌ وفَهُمٌ وَفَهُمٌ ودِخْلَه بِاطِنِي فيه جُنُونُ اللَّهِ عِنْ شَوْقَى يَبْيِن (۱) الله كم ذا أُسَتِّر ما أَلاقى؟

<sup>(</sup>۱) باعث العاطفة في حقول التراجيديا في الشعر الأندلسي (بحث منشور):د. حميدة صالح بدوي أمل صالح رحمه ،مجلة البحوث التربوية والنفسية ،العدد السابع عشر: ۱۰۸ (۲)الديوان:۱۹۶



نجد الشاعر يوظف ثنائية (الظهور ،والخفاء) ليصف حاله في الحب واصفاً ما يخفيه من عذاب بسبب وبعد المحبوبة عنه ،وهو غير قادر على ذلك لأنَّ شوقه سرعان ما يظهر ما يخفيه ،من المكابدة من لوعة العشق ومرارة الحرمان وقسوة الصد إذْ،"تتوضح أبعاد الاشتياق النفسية فيعبر عنها الشعراء بأشكال متباينة في التعبير المألوف "(٢)فهذه المشاعر يخفيها ولا يريد البوح فيها ،ولكن دون جدوى ،لأنّها سرعان ما تظهر على ملامحه ويترجمها عبر أبيات يشاركه فيها المتلقي بما يحسه ، فقد أستعمل الشاعر التضاد بين(ظاهري/باطني) (أستر/أخفي ليبين)،معبراًعن اشتياقه لـ(نويرة)ومؤكداً عدم قدرته على كتمان ذلك الأشتياق.

كما وظف ابن الحداد الاندلسي ثنائية (الظهور/والخفاء)في وصف مجلس أنس وشراب ذاكرا ما للخمرة من تأثير على العقل فقال: (المتقارب)

ويَخْطِفُها ذَيْكُ سِرْبَالِهِ(٣) فَتُبْصِرُ طَالِعَها عَائِرا فَظَاهِرُها يَنْتَنِي باطِناً وباطِنُها يَنْتَنِي ظاهِراً إذا وَرَدَ اللَّحْطُ أَتْناءَها فما الوَهْمُ عَنْ وِرْدها صادِراً وسَرْوُكَ يَجْتذِبُ المُغْرِباتِ (٤) ويجعلُ غائبَها حاضِراً (٥)

تتمثل ثنائية الظهور والخفاء بالثنائيات الضدية (طالعها/غائر)، (ظاهرها /باطنها)، (الوارد /الصادر) الغائب /الحاضر) إذْ وصف الشاعر من خلالها. كما أشار محقق الديوان (يوسف علي الطويل). مجلس أنس وشراب جمعه مع المعتصم بن صمادح

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الديوان : ٢٦٤

<sup>&</sup>quot;الغربة والحنين في الشعر العربي قبل الاسلام،صاحب خليل إبراهيم ، (رسالة ماجستير)، الجامعة المستنصرية . كلية الآداب ١٩٨٨، م: ٤١

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> السَّربال: القميص وكلُّ ما لبس، والجمع سرابيل ،وذيلُ السَّربال :يقصد به اليد ، ينظر: المعجم الرائد(سربال )الديوان ،:۲۱۳

<sup>(</sup>٤) المغربات: جمع المغربة وهي العنقاء (طائر عظيم يبعد في طيرانه) القاموس المحيط، لسان العرب مادة (غرب)

<sup>(</sup>٥) الديوان: ٢١٤ـ٢١٣

ومجموعة من نُدمائهِ ، قال ابن بسام "واصطبح المعتصم يوماً مع نُدمائه ... هنالك فارتجل ابن الحداد يصف ذلك (۱) فوصف ما للخمرة من تأثير في البدن ،واصفها بالشمس ، وظهور أثرها في الحال مشيراً إلى حاله فمتى ما أمسك بكأس الخمر وشربها غارت شمسها في بدنهِ ، وأعطته لذة ودفء ،وخرج منه شعاع أخرج ماكان

يخفيه بالباطن ، مؤكد ذلك بالبيت الثاني مستعملاً التضاد بين (ظاهرها/باطنها)وبين (باطناً /ظاهراً)إذ تدخل هذه الثنائية تحت عنوان (الاختفاء والانتشار)فالباطن ،هو المخفي غير الظاهر ،أو المستتر ،والظاهر هو المنتشر المتجلي ، مشيراً إلى فعل شرب الخمر في البدن وظهور أشرها في الحال ،تجعل شاربها يظهر كل مكنونات دواخله وفي البيت الثالث استعمل (الوارد /الصادر)وظفهابمعنى (الذهاب/والاياب) فمتى ما نظر إلى الخمر تعلقت بها عيناه ولم تعد تفارقها معجبة بتألقها ولمعانها،ويأتي بـ(إذا)الشرطية غيرالجازمة لما لهذه الأداة من أهمية حيث ترد في مواضع الشرط الواجب ، أما في البيت الاخير يمدح المعتصم مشيداً بسخائه وبجوده الذي جلب المغربيات فهو يصنع المعجزات فيفعل مالا يستطيع ملوك الأندلس أن يفعلوه ،غالباً ما يكون الوصف ذات موضوعات ماديّة في تشكيلها وتقديم رؤية متكاملة تحدد سيرورة المشهد الشعري تبعاً لمقتضيات فنية ومنظورات نفسية (۱۲) لقد كان الشاعر شديد الفخر بنفسه وبمقدرته ومعرفته قائلاً : (الكامل)

يا سَائِلِي عَمَّا زَكِنْت من الوَّرى والسَّرُ قد يُفْضي إلى الإعلانِ (٣) هاجُوا سُكُوْني فاستدمتُ هياجهم إن الحَراكَ دَلالـةُ الحَيَـوَان (١)

<sup>(</sup>۳) وِزَكنْتُ :علِمت الشيء وفهمتهُ. معجم الرائد (أزكن )لورَى: اخفاء الشيء وستره وأظهر غيره معجم المعاني (ورَّى)



<sup>(</sup>۱) الديوان : ٥٦

<sup>(</sup>٢) ينظر: المشاهد الوصفية في شعر ابن زيلاق الموصلي (ت٦٦٠ هـ)، مقداد خليل قاسم الخاتوني ،مجلة أداب الرافدين ،العدد ٧٥،سنة ٢٠١٨م: ٧٨

يستعمل الشاعرالفعل (زِكنَ) لدلالة على معرفته بأهل الزّمان، وهو بمعنى عَلم، لكن هذا العلم الذي يرقى إلى اليقين بعلم الشاعر بالأمور، وكأنّ الشاعر لا يريد أنْ يفضي بما لديه من خبرة عن الأشخاص الذين حوله، ذلك أنّ الوقوف على حقيقة النّاس ممّا يحارُ له العقل مستعملاً التضاد في (السّر/الإعلان)، فمتى ما قيل السر

لشخصً لايعد سراً،إنّ عداوة المُبغضينَ للشّاعرحرَّكت ساكنَ قريحته حركةً دام لها هياج أحقادهم لمَّا أعجزَهُم بشعره،فكانت تلك العداوةُ باعثاً لجودة شعره ونشاط قريحته،ولذلك أتى بلفظ (الحَيوان)على وزن (فَعَلان)للدَّلالة على دوام الحياة ونشاط

حركتها ف(قول الشعر)دلالة الحياة والحركة ،وهنا يحسن الشاعر التضاد بين (الحركة /والسكون)،فالحركةضدالسكون. قائلاً:

#### لكنْ لبَاريْهِ بَوَاطِنُ حِكْمَةٍ في ظاهر الأضدادِ مِنْ أَكُوانِهِ (١)

يشكل الدهر و تقلبه ظاهرة بارزة في أشعار (ابن الحداد الأندلسي) فأنّ إذا رفع شأن احد أو ذله فلا يعتمد ذلك لأنّ لله سبحانه وتعالى له حكمته التي لا يعرف علمها ألا هو قال تعالى ﴿أنّ مربك حكيم عليم } (أ) فيرجع الشاعر بواطن الحكمة في ظاهر الأضداد (الله سبحانه وتعالى ) فالباطن هو المخفي والمستتر الذي يرجع علمه إلى الله تعالى، وليس إلى الزمان. كما وظف الشاعر ثنائية بمدح (المقتدر بن هود) ومهنئه فلا ريب إنّ لتهنئة القادة بالانتصارات اثراً ايجابياً في نفوسهم ،عمل الشعراء الأندلسيون على تسخيره لمصلحة الأندلس وحمايتها من الأخطار المحدقة بها ،من ذلك قول ابن الحداد في ابن هود حاكم سرقسطة لرده هجوم الأسبان على أحد

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام :الآية ٨٣



<sup>(</sup>۱) الديوان: ۲۸۸ . ۲۸۸

<sup>(</sup>۲) الديوان: ۳۰۱

حصونه عام (٢٦٢ هـ) (۱) فجاءت ثنائية ( البعد والدنو ) بأسلوب حماسي وهو "فن القوة أو فن الأسلوب القوي الشديد" (۲) ، إذْ أكثر ما يكون ممتزجا بفن المدح ، قائلاً فيه:

#### إذا كان سعي المرءِ لله وَحده تدانَتْ أقاصِي مانحَاه وما يَنْحو (٦)

وجه الشاعر كلامه مخاطباً المقتدر بن هود قائلاً إذا كان جهد المرء لنصرة دين الأسلام فالقاصي يتدانى نحوه ،مشيداً بنصر المقتدر عندما افتتح بعض حصون الطاغية وعاد إلى سرقسطة غانما معبراً عن ثنائية الظهور والخفاء، بثنائية (القرب /والبعد) بتوظيفه التضاد بين (تدانت /وأقاصي) معبراً عن بعد نويرة عن ساحته مادياً وحضورها معنوياً في وفكره عبر ثنائية (الظهور /الخفاء) وهذه الثنائية خير ماتمثل علاقة الشاعر بمحبوبته تلك العلاقة تي تجعل الشاعرمضطراً إلى أخفاء مشاعره.

#### المبحث الخامس

#### (الأنا - الآخر)

العلاقة بين الأنا والآخر علاقة جدلية افتراضية ،فقد تكون الأنا على حساب الآخر أو إلغاء الآخر لصالح الأنا ،وهذه العلاقة قائمة على ثنائية الأشياء ،وعلاقة التضاد القائمة بينهما، واستحالة الدمج بين هذه الثنائيات ،مثل الموت والحياة ،والصواب

<sup>(</sup>۳) الديوان : ۱۷۸



<sup>(</sup>۱) الحض على الجهاد في الأدب الأندلسي في عصري الطوائف والمرابطين ، فاطمة مفلح مرشد العبد اللات ، (رسالة دكتوره )،كلية الدراسات العليا . الجامعة الأردنية ،۲۰۰۷ م : ٤٤

<sup>(</sup>۲) الأسلوب . دراسة بلاغية تحليلية لأصول الأساليب الأدبية ،أحمد الشايب ،مكتبة النهضة المصرية ،مصر. القاهرة ،ط۸ ،۱۹۸۸م : ۷۹

والخطأ، والخير والشر، إلى غير ذلك من العلاقات الثنائية ،والضدية التي تحكم منطق الأشياء .والصراع بين الأنا والآخر ،صراع طويل يرتد إلى البدايات الأولى لوجود الإنسان على هذه البسيطة ، بداية الخلق الأول في الأرض ،بوجود . آدم عليه السلام . وحواء ،ويدخل في أخص العلاقات الإنسانية ،كما نرى ذلك واضحاً في الصراع بين الأخوين قابيل وهابيل ،وقد تقترب هذه الغيرية أو تبتعد بين الأطراف ولكنها لا تلغى بل تبقى قائمة ،لأنّ العلاقات الإنسانية بطبيعتها قائمة على أساس التغاير لا التمازج، وفقا للمصالح الذاتية والاعتبارات الخاصة التي قد تقترب أو تبتعد عن مصالح الآخرين واعتباراتهم الخاصة. (۱)

وعادة ما ينظر الأنا إلى نفسه على أنّه الأكمل والأصوب والأفضل ،والآخر هو الناقص والخاطئ والأسوأ، وهذه النظرية العدائية أو الضدية بين الأنا والآخر في مجالات السياسة والفكر والفلسفة والأدب ...إلى غير ذلك من مجالات الحياة والمعرفة (٢)

لقد شكّل حضور الأنا في الشعر العربي ظاهرة أدبية استرعت اهتمام النقاد والدارسين، فهي ظاهرة لا تختص بعصر دون آخر ،فأصبح مفهوم الآخر في واقعنا المعاصر يتمثل بأوجه عديدة ،كلِّ يفسره حسب موقعه ومنطلق تفكيره وهذا الأمر أفرز لنا صراعا بين "الأنا "و "الآخر" حيث إنَّ معرفة حقيقة الذات في القول "بالأنا" يستوجب الوعي "بالآخر" وإنْ غاب أو انعدم هذا الأخير فإنّه من الصعب الحديث عن إدراك حقيقي بالذات أو الأنا بشكل عام (٣)

<sup>(</sup>٣) ينظر: الآخر وإِشكاليَّة التعريف ،يوسف محفوظ ، (بحث منشور)مجلة التنويري العدد٧ ٢٠١٩م



<sup>(</sup>۱) ينظر: جدلية العلاقة بين الأنا والآخر في سيناريو جاهز لمحمود درويش، د خليل عودة، (بحث)، جامعة مؤتة. فلسطين ۲۰۱۱: ۱

<sup>(</sup>٢) ينظر:جدلية العلاقة بين الأنا والآخر،خليل عودة: ٢

من الصعب تضييق النطاق على مفهوم الأنا لحصر معناه فهو "مصطلح مراوغ يستعصي على التعريف والحد الاصطلاحي، لأنّه يدخل في مشاركة كبيرة في أغلب الفروع الأنسانية (الفلسفة، علم النفس، علم الاجتماع، علوم العربية، العلوم السياسية ...إلخ"(١)

ففي الفلسفة يعد "الأنا" بالمعنى التقريبي له "النفس" إذْ نجد ذلك عند كثير من الفلاسفة مثل "روني ديكارت" حيث قال: "أنَا أَفكِرْ إِذَن أَنَا مَوجُود" (٢)فديكارت يرى بأنّ الفكر مرتبط بالوجود فكوننا موجودين يعني أنّنا دائما نفكر في صحة الأشياء من حولنا وهذا التفكير يُبنى على أساس الشك ليصل بذلك إلى حقيقة مفادها" أنا صفته التفكير "(٣)

إنَّ الحديث عن "الآخر" هو الحديث عن أنا أخرى منظور لها من قبل "الأنا" لأنَّ كل ذات تتحول من "أنا" إلى "آخر" حسب زاوية النظر التي تلاحظ منها لذلك وردت عدة تعريفات في تحديد الآخر ومفهومه (٤)

إنَّ الآخر في أبسط صوره هو مثيل نقيض" الذات"(الأنا)،فهو كل ما كان موجودا خارج الذات المدركة ومستقلا عنها، "وفي تاريخ الفكر، كما في العلوم الإنسانية، احتلَّت موضوعات الآخر. وماتزال. مكانة بارزة نظرا لارتباطها الجدلي بموضوعات

<sup>(</sup>۱) الانا في الشعر الصوفي (ابن الفارض نموذجا)،عباس يوسف الحداد،،دار الحوار للنشر والتوزيع ،اللاذقية. سوريا ،ط۲،۹۰ ،۱۸۷

<sup>(</sup>۲) التجليات الفنية لعلاقة الانا بالأخر في الشعر المعاصر، احمد ياسين سليماني ،دار الزمان للطباعة والنشر والتوزيع،دمشق. سوريا،ط۱ ،۲۰۰۹م: ۱۹۲

<sup>(</sup>٣) التجليات الفنية لعلاقة الأنا بالأخرفي الشعر المعاصر ،أحمد ياسين سليمان: ١٩١

<sup>(</sup>٤) ينظر: الأنا والآخر في ديوان أبي نوّاس:نور الهدى رواق (رسالة ماجستير في الآدب واللغة العربية )تخصص :النقد الأدبي ،جامعة محد خضير ، الجزائر ،كلية الآداب واللغات . قسم الآداب واللغة العربية ،٢٠١٦ م: ٢٠

أساسية ملازمة :الأنا /الذات . الهوية (...)فيصير الآخر بالمفرد والجمع الذي نعيش معه تجارب كالقرابة والصداقة والجوار ،أو كالمنافسة والخصومة والعداء ...وهذه التجارب وسواها تحدد بتنوعها واختلافها طبيعة العلاقات ودرجتها إمّا على صعيد الوعي او في حقل السلوك والفعل "(۱)

برزت الرأنا)في شعر ابن الحداد عالية النبرة أحيانا ومتوازية مع" الآخر " أحيانا أخرى بما تضمنت من صور وتعابير تبعث في النفس الإبداع والافتخار بالذات. والآخر لا يكون في أحيان كثيرة في حالة وفاق مع الرأنا) وقد يكون في حالة تضاد دائمة معه. شكلت الأنا أبعاداً مختلفة في أشعار ابن الحداد، والتي تدور حولها كل الأحداث المحيطة بالنص الأدبي ،ف(الأنا) الشاعر بحزنه، وفرحه وألمه ، وعشقه وكرهه يتفاعل مع(الآخر) (نويرة) وعلاقته به ،ومامربه من الأحداث والتموقع داخلها، فأناه في كل الأحوال هي مركز الحدث .

فابن الحداد شاعر مرهف حسّاس مَلكته العواطف والارتجاجات الحاصلة بين ذاته وما يحيط بها من عوالم ،أسلمته لوضع تشابكت فيه التّفاعلات الحاصلة بين ذاته والآخرين على جميع أصعدة حياته ؛في عشقه لنويرة المسيحية ،في مدحه للمعتصم بن صمادح، في غربته عن المرية والعيش في كنف المقتدر بن هود وابنه المؤتمن لقد أسهمت الطبيعة المدحية والغزلية التي امتاز بها ديوان "ابن الحداد"في التأكيد

على هيمنة وجود (الأنا)الفردية فالشاعر قبل كل شيء "فرد له نظرته الخاصة وقصيدته ليست حادثة من التاريخ الاجتماعي أو ظاهرة من ظواهر حركة أدبية وإنّما



<sup>(</sup>۱) في معرفة الآخر ،بن سالم حميش ،دار الحوار لنشر والتوزيع ،سوريا ،ط۲ ،۰۳۰م: ٥

هي تأكيد لشخصية الشاعر الذاتية المفردة "(1)؛ وعلاقتها بالآخر ،لقد أخذت ثنائية (الأنا /و الآخر)حيزاً كبيراً في ديوانه ،ومنها الأنا/الشّاعر، المحبة التي وقفت منكسرة ضعيفة متوسلة أمام الآخر /المرأة، المحبوبة، فقصة حبّه كانت الحلقة الأضعف في حياته ،لأنّها بعيدة المرام ،تراكُمات ضّدية مسيطرة جعلت منه مسلوب الإرادة ،عاشق مسلم مرفوض أمام حبيبة مسيحية عنيدة متمنّعة كقوله: (الطويل)

#### وقلبي على أغصان دوحكِ طائرٌ ينوح ويشدو والهوى نائحٌ شاد(٢)

فأنّاه العاشقة الحائرة تقف في حالة مدّ وجزر ،صراع بين القرب والبعد ،الحضور والغياب، بين النواح والشدو، بين الفرح والسرور، مع (الآخر) تفرضه عليه الحالة الشعورية المركّبة للطرف (الآخر)فحرْص الشاعر على التمسك بحبه ،جعله يقع في صراع حقيقي بين دينه ودينها يكاد يفقده هويته الدّينيّة ليذوب في شريعة دينها. ليعبر

صراع حقيقي بين دينه ودينها يكاد يفقده هوينه الدينية ليدوب في شريعه دينها. عن هذا الحب بقوله:

فإن بي للرُّوْم رُوْمِيّةٌ تكنس ما بين الكنيساتِ أَهِيمُ فيها، والهوى ضَلَّةُ بَيْنَ صَوامِيعِ وَبِيْعاتِ أَفْصح وَحْدي يومَ فِصحٍ لَهُمْ بين الأرَيْطَى والدُّوَيْحاتِ (٣)

فابن الحداد الأندلسي . وهو يعبر عن هذه العلاقة الوجدانية . المتمثلة بارتباطه بـ"الآخر" محبوبته النصرانية . لم يمنعها انتماؤها إلى المسيحية ،من مواصلة علاقته

V1 /2

<sup>(</sup>۱) ينظر: الشعر كيف نفهمه و نتذوقه ، إليزابيث درو ،ترجمة : مجد إبراهيم الشوش، منشورات مكتبة منيمنة بالإشتراك مع مؤسسة فرانكلين للطباعة والنشر، بيروت . نيويورك ، ١٩٦١م : ص ١٨٩ ، وينظر: بنية الشخصية في ديوان ابن الحداد الاندلسي ،د. كريمة عبد جمعة ،جامعة ميسان . كلية التربية ،مجلة أبحاث ميسان ،المجلد السابع عشر،العدد الرابع والثلاثون ،كانون الاول ،٢٠٢١م : ١٤٠

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۱۰٦

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> الديوان : ۱۵۸ ـ۱۵۸

الصادقة معها وحُبه إيّاها، وأبياته ناطقة بصدق العلاقة عما مثله الآخر في هذا النص ،إذْ حتلً معظم التراكيب ،مثل التراكيب الدالة على الدين المسيحي وما يتعلق بطقوسهم ،والهيام والشوق ومنها (أهيمُ فيها، الصوامع ،البيعات ،يوم فصحٍ لهم الكنيسات).

إنّ مشاركة الشاعر، لـ (لآخر) والارتباط به بهذا المستوى من الارتباط لهو دليلٌ على الاعتراف بحّب العيش معه بكلّ رغبة واندفاع دون أنّ يكون الاختلاف الديني حائلاً بين ( الأنا )المسلمة و (لآخر )الحبيبة المسيحية ،قال الدكتور يوسف علي الطويل محقق الديوان "صورة موجزة عن ذلك التعايش، في شعره الذي استفرغ معظمه في نويرة النصرانية ..."(۱)

لقد ارتبط شعر ابن الحداد الذي قاله في "نويرة" بالدين المسيحي ،فهو يستحضر كل ما يتعلق بهذا الدين حتى يتذكر حبيبته،ويستجدي نوالها، ويناجيها في حلمه ،ومن

(مجزوء الوافر)

ذلك قوله:

كِ إحيائِي و إِهْلاكي هَوى فيهن لولاكِ هَوى فيهن لولاكِ ولا فرج لبلواكِ ولا فرج

فقد أوثقتِ أَشْراكي<sup>(٢)</sup> ننيى أهواكِ أهواك (١)

ولا أسْطيعُ سُلواناً لُسوَيْرةُ، إِن قليتِ فإن

<sup>(</sup>٢) أوثقت أشراكي :أي شددتها بالوثائق وهو القيد أو الحبل ،الأشراك :جمع شرَك وهو حبائل الصيد،والمراد هنا حبائل الحبّ ،أن قليتِ :أي كرهتني ،لسان العرب (قلا)



<sup>(</sup>۱):الديوان :ص۲۲

تسيطر الشخصية الواقعية للآخر (نويرة) على (الأنا)،وذلك من خلال استقصاء علاقة (الأنا) المتمثلة بشخصية الشاعر ؛ لأنّه يعلم أنّها ،أيّ شخصية (نويرة )الواقعية لا تمتلك رصيداً معرفياً في ذاكرة المتلقى ،وقد اعتمد الشاعر في تعامله السردي مع شخصية (نوبرة)الواقعية على ضمير المخاطب المتمثل بـ "الآخر"، وامتزاجه بضمير المتكلم "الأنا" على هيأة مناشدة من الشاعر من خلال تحديد شخصية "الآخر" المخصوص بالخطاب معلناً عنه في ابيت الأخير، وقد وفَّق الشاعر في توظيف هذين الضميرين البيان مدى تأثير شخصية الآخر (نويرة) عليه، فبدأ باستحضارها ليوجه إليها الحديث مستعيناً بالصيغة الذاتية الدالة عليه ، (لم آت ،ولا أستطيع ،أهواك ) وبالصيغة الغيرية الدالة على المخاطب الذي يمارس حضوراً من خلال الأفعال (أوثقت إشراكي ، لولاك ،تدرين ) ليوضح لنا عن طريق استحضارها قوة تأثيرها، إذْ إنّها تتصف بالحسن ،وجمال النظرة ،الذي جعله ويحس بأنَّ شيئاً بداخله يأجج مشاعره ، ليس الولع بالصليب وبعُبّاده من الرهبان والنساك، فدفعه إلى سكب مشاعره الحقيقية ،التي بدأها بالصيغة الذاتية كما في (لم آت للكنائس لولاكي ) لقد كان يروم من وراء مشاركته للطقوس المسيحية النفاذ إلى فؤاد نويرة ،وإقناعها بحبه ففي كثير من قصائده يؤكد الشاعر لن تكون لثقافة مجتمعه وتقاليده المتضادة مع الشريعة المسيحية المخالفة لشريعته وملته الحنيفية المسلمة عائق أمام حبه فالحب أقوى مما تمليه الأعراف والتقاليد، فلو يكترث ابن الحداد لشيء لما أصبح يتردد على الكنائس ، ويمدح ،ولم يبحث عن الألفاظ الدالة على المعانى المسيحية ويبنى عليها القافية، لذلك نجدهُ يحاول تخطى الواقع السلبي لعلاقته بـ(الآخر)، محاولاً فتح مجال للحوار يرسمه مع الآخر/المعشوقة الغائبة ،فالشاعر تحترق أناه وهو دائم البكاء والنحيب، لأنّه عاشق ولهان في مقابل الآخر (المرأة)المتناقضة معهُ شعورياً ونفسياً هذا دليل إخلاصه، على نقيض الأخر اللاهي العابث، مخاطبتها قائلا: (البسيط)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الديوان : ۲٤١ ـ ۲٤٢

ودمع عيني وأحداقي تحدّره إذن الأشفقت مما كنت تُبصره (١) تَرَكِّتَ قَلْبِي وأشواقِي تُفَطَّرُهُ لو كنتَ تُبِصر في تَدمير حالتنا

استجداء الحب يحطّم الأنا (الذكوري) عندالشاعر، بحثا عن نقطة تراجع ،عن زمن يجمع بين حبيبين لم يلتقيا، فالعلاقة التي تربطه ب(الآخر) المحبوبة علاقة انفصال، وقطيعة من خلال (تركت قلبي وأشواقي ) (لوكنت تبصر)،تفرضها عقيدة المجتمع المهيمن بالتوغل في ( الأنا)الشاعر ، "فأبن الحداد كان قد تورط في حب فتاة على دين غير دينه ،وأكثر في شعره من التحدث عن المعانى المتصلة بذلك الدين ، وما أظن ان مثل ذلك الشعر يحدث صدى كبيراً في بيئة محافظة " (٢) إشارة إلى أنّ هذه الظاهرة لم تلق تجاوبا عند المجتمع الأندلسي ،لذلك نجد (الأنا )هنا باهت ،ضعيف منضو أمام الآخر المستعلى بغيابه وصدّه وإنكاره إذْ" لا يمكن للانا أنّ تستغنى عن الآخر ،كما أن (الآخر) لا يوجد ما يغنيه عنها لتبقى المرأة دائما هي الأقوى في معركة الحياة"(١).إذْ تشكل علاقة(الأنا/بالآخر)حركة ضدية متعاكسة ففوقية الآخر المعشوقة تكسِره وتشعره بالضآلة فيفقد كل لذّة للمتعة لأنّ القرار بيدها،فهي التي تتعمد الترك والحرمان، والأنا العاشق الخاضع لقرارات (الآخر) (فوقية المحبوبة/دونية العاشق )،ابن الحداد هذا العاشق الذي أظهر الانفعال لحب أسطوري، كان أول الشعراء الذين طرحوا فكرة حب متعدد الأديان في المجتمع الاندلسي، جمع كل الطوائف وكلّ النَّحل والرَّسالات ،يصف الشاعر محبوبته بالتفرد، من بين المسيحيات كلهن شغفته واحدة ،فقط ،ولكنه لم ينسبها إليهن بل وصفها بالسّامرية، والشّاعر بارعٌ في انتقاء ألفاظه، فإنّما سماها كذلك تمييزاً لها من سواها من بنات دينها ،لأنّها الوحيدة التي استطاعت غوايته كما أغوى السامري قومه ، ولعله أراد خلق صورة

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الديوان : ۲۰

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب الأندلسي عصر الطوائف والمرابطين ،احسان عباس: ١٣٠

متضادة بين (الأنا) المسلمة و (الآخر) المسيحية على الرغم أنّ الأختلاف الديني لم يكن عائقاً في مجتمعه أمام الحب والزواج "لم يقف الزواج أوالتسري بالإسبانيات عند الولاة والأمراء ...بل تعدّاهم إلى عامّة العرب ،وقد ذكر أبناءهم منّهن فضلاً عن أمهاتهم ...فقالوا ،ابن الرّومية ،وابن القوطية ،وهكذا "(٢) فعقيدة الشاعر لا تقف عائقاً دون حبه لـ(الآخر)،وهذا ما يحيلنا إلى وَتَنِيّة مُبْتذلة يتعجب لها ويرفضها قلبُه العاشق قائلاً متغزلاً بنويرة:

فيا عجبا أن ظل قلبي مؤمناً بشَرع غر أَرَجَّي لِسُلْوِانِي نُشُوْراً، وحُسْنُها يَرَى رأي ذي وما زلت عن ماهِيَّة الحُسن أَبْحثُ فلم أَلْفِ مَعْ

بشَرْع غرامٍ ظلَّ بالوَصل كافرا يرَى رأي ذي الإلحادِ أن ليس ناشِراً فلم أَنْفِ مَعْنى غير حُسْنِكِ سَاحِراً (٣)

ف(الأنا)العاشق ذو قلبٍ مؤمن بشَرع غرام (الآخر) رغم كفرها بالوصل إذْ صوّر الشاعر (الآخر) المحبوبة بالكفر في شرع الهوى، ويأتي هذا الكفر مقابل صورة ضدية أخرى هي صورة القلب المؤمن بحكم هذا الشرع ،يستلهم الشاعر بناء هذه الدلالة في المعجم الديني (مؤمن ،كافر، شرع)ويقيمها تحديداً على ثنائية (الأيمان والكفر)،فقلب (الأنا) العاشق دفين ذلك الحب يرجو له نشوراً، أما (الآخر) ملحد لا يؤمن بالبعث والنشور (ئ)، وتدعم ثنائية الكفر والأيمان ،بالبيت الثاني مما يعبر عنه لفظ الالحاد بثنائية أخرى ثنائية (البعث /وجحود البعث) متمثلة برجاء العاشق النشور ونفي المحبوبة لحدوث ذلك البعث أو احتمال حدوثه، فتتصادم في ذاته جدلية الإيمان والكفر، (الأنا) العاشق خضوع تام (للآخر) المعشوق تفرضه عليه

<sup>(</sup>٤) ينظر هامش الديوان : ٢١٥



<sup>(</sup>۱) دونية المرأة في المجتمع الجاهلي وفوقيتها في الشعر ،عبد الله حبيب التميمي وسحر حمزة كاظم الشجيري ،مجلة جامعة بابل للعلوم الإنسانية المجلة ،العدد ٢ ٢٠١٤م: ٣٢٤

<sup>(</sup>٢) رحلة الأندلس ، مجد لبيب البتوني ، دار مصر للطباعة ،ط٢ : ٣٣

<sup>(</sup>۳) الديوان: ۲۱۵

حسنها الساحر، تحيلنا الأنا العاشقة/الشاعر إلى حالة صوفية يغرق فيها العاشق في حب محبوبته بلا أمل مرجو من هذا الحب ، تسمى "منتهى الحب ، لأنّه يرى أن الحب الوجودي هو أن يحبُّ بلا أملٍ ، ومن طرف واحد ، فيتألّم لحبّه "(١) .

لقد امتاز ديوان ابن الحداد بطبيعة مدحية وغزلية لذلك أسهمت "الأنا" الفردية للشاعر في اشعاره بوصفه شاعراً، يجعل له نصيب من ديوانه، من خلال اشعاره ،ومن أبلغ قصائده تعبيراً عن شخصيته ،بقصيده مدح بها المعتصم وختمها بالفخر بنفسه وبمقدرته الشعرية قائلاً:

وبلك عنقاؤها وافَتْكَ مُغرِبةً بِحُسنها فاستوى العِقبانُ والحِداُ لم يأتِ قبليْ ولن يأتي بها بَشرٌ وحق أنْ يَخْبَأُوا عنها كما خَبَأُوا (٢)

تبدو في الأبيات السابقة سيطرة الصيغة االذاتية المتمثلة بضمير المتكلم من خلال الصورة الشعرية تتعانق في مدلولها اللغوي ،صورة حملت طابع فني قائمة على فخر الشاعر واعتزازه بمقدرته الشعرية التي تفوقت على مقدرة الآخر المتمثل بضمير الجمع (هم )العائد على شعراء الأندلس أذ قام التضاد على ثنائية الانتقال مابين الضمائر المستترة (أنا/أنتم)،ف( الأنا) الفحل يطغى على ذات الشاعر فهو يرى نفسه أفحل من كل فحول الشعراء قديمهم وحديثهم ،فصيغة المخاطب حاضرة في البيت الأول (وهو المعتصم )والغائب (شعراء الأندلس )فالشاعر يخاطب المعتصم للأبانة عن تميزه وتفوقه على جميع شعراء عصره ،وأنّه فوق الجميع ،متعالياً على بقية الشعراء ،لا يستطيع (الآخر) مجاراته معبراً عن ذلك بقوله (لم يأت ولن يأتي بها بشر) ماعرفت الأندلس ولن تعرف شاعراً متميزاً عن ذلك بقوله:

A1)

<sup>(</sup>۱) العبدة الخاشعة رابعة العدوية، امامة العاشقين والمحزونين ،عبد المنعم الحنفي، دار الرشيد القاهرة ،ط۱ ،۹۹۹ م :۱۰٦

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۱۳۸ ـ ۱۳۸

مُبَيَّنَا الإعجاز مُلْزمَا العَجْاز تجلّت لهم آيات فهمى ومنطقى ووبل بها وبل لذى الهمز واللمز (١) ولاحتْ لهم هَمزتَـة أَوْحَدِيَّـة نلاحظ طغيان وتعالى (الأنا)عند ابن الحداد ،جعلته ينظر إلى (الآخر)نظرة فوقية الدرجة أنَّه بلغ فيه الأمر الهدد ويتوعد (الآخر)المتمثل بالضمير (هم)في قوله (تجلت لهم)ويصفهم بالدُّونية بقوله (ويل بها،ويل لذي الهمز واللمز) ،وهو أقتباس من قوله تعالى {ويلٌ لكُلَّ هُمزةِ لُمزةٍ }(')أنّه كما يرى الغذامي "يعزز مفهوم التسلط والتعالى الفردي ويدفع إلى طغيان الذات المفردة والأنا المتوحدة والمرتبط بإلغاء الآخر ورفض التعددية وترسيخ الصوت الفردي "(٣)فهذه الذات و (الأنا) الطاغية عنده تصدم بمن لا يقدّر قيمتها (لآخر) وهم حساده ومنافسوه رغم التميز الذي جعل منه شاعراً مبدعاً ينظم همزية يعجز عن الإتيان بمثلها أفحل الشعراء ليصل به التعالي والمبالغة في تضخيم نفسه أن يبلغها مرتبة الأنبياء والرسل ، وأنّ ما يأتي منه من شعر إنّما وحي ومعجزة نزلت عليه قائلاً (تجلت لهم آيات فهمي ، ومنطقى ، مبينة الإعجاز ، ملزمة العجز). فقدرة الشاعر الابداعية ، وفرت له مساحة تعبيرية واسعة عبر عن طريقها عن ذاته المتعالية على الأخر.

<sup>(</sup>۱)الديوان:۲۲۳

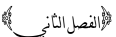
<sup>(</sup>٢)سورة الهمزة :الآية ١

<sup>(</sup>٣) النقد الثقافي ،قراءة في الأنساق الثقافية العربية ،عبد الله الغذامي ،ط ٣ ، ٢٠٠٥م المركز الثقافي العربي للنشر ،المغرب . الدار البيضاء : ٢٥٢

# الفصل الثاني

## الثّنائيات الضِدبّة في الصورة الشعرية

- الهبحث الأول: الصورة البيانية (التشبيه ،الاستعارة ،الكناية)
  - أولاً:الصورة التشبيمية
  - ثانياً:الصورة الاستعارية
    - ثالثاً:الصورة الكنائية
  - الهبحث الثاني :الصورة الحسية
  - المبحث الثالث :الصورة الرمزية



#### توطئة:

تعد الصورة الشعرية ركناً أساسياً من أركان البناء الفني للقصيدة ووسيلة من وسائل التعبير البلاغي ،ورد ذكرها على ألسنة النقاد القدماء ،ولم تختلف نظرتهم إليها عن المعنى اللغوي ،فالصورة عندهم شكل وهيأة ومادة ومثال وبنية (١) ،فهي الشكل المجسم للأشياء القابلة للرؤية البصرية وبهذا المعنى استعملها القرآن الكريم في قوله تعالى ﴿ الّذي خَلَقكَ فَسَوّاكَ فَعَدلكَ \* فَي صُورة ما شاء مركبك ﴾ (٢)(٢)

هي القوّة التي تؤلف بين الصفات المتنافرة للخصائص وعند هذا المستوى يقع الاختلاف بين المبدع وغيره، لأنّ بلاغة الصورة الشعرية هي المعادل الفني للفكرة، فالشاعر يحول المعادلات الفكرية إلى تجارب شعورية بطرح الموضوعات الذهنية بشكل لاتسقط هذه الموضوعات في أُذن السامع من دون صورة وإيقاع وإيحاء توفر للشاعر المناخ الشعري للفكرة الذهنية التي يعالجها (3)

يتخذ الشاعر من الصورة الشعرية وسيلة وغاية لنقل تجاربه الأدبية ومشاعره النفسية والشاعر إنّما يفعل ذلك لأنَّ إحساسه بالكون وروحه يغاير إحساس الشخص العادي هذا من جهة،ولأنّ الألفاظ ومدلولاتها في الحقيقية قاصرة على التعبير عن مشاعر من جهة ثانية (٥). فالشاعر المبدع يقوم بخلق واقع مثالي يتناسب مع ما يرغب أنّ يكون

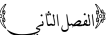
<sup>(</sup>۱) ينظر :الصورة الأدبية وخصائصها اللغوية بين البلاغيين والأسلوبين ،خالد بوزياني (أطروحة دكتوراه)، جامعة الجزائر . كلية الآداب واللغات . قسم اللغة العربية ،۲۰۰۷م : ۲۵، ينظرموقع voir page web

<sup>(</sup>مور) ينظر:لسان الرب مادة (صور)

<sup>(</sup>٣) سورة الانفطار: الآية ٧- ٨

<sup>(</sup>٤) الصورة الشعرية ونماذجها في إبداع أبي نواس، ساسين سايمون عساف ،المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع،ط١، ١٩٨٢م: ١٢

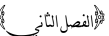
<sup>(</sup>٥) ينظر :في النقد الأدبي: ١٥٠



عليه ،بما يمتلكه من رؤية تجاوزيه وقدرة على التركيب والربط بين الأطراف والأشياء المتقابلة أو المتنافرة أوالمتضادة ،بما يمتلكه من ملكة لغوية وخيالية .فهي "إنْبثاقُ تلقائي حر يفرض نفسه على الشاعر كتعبير وحيد عن لحظة نفسية انفعالية تريد

أنْ تتجسد في حالة من الانسجام مع الطبيعة من حيث هي مصدر بعيد الأغوار وتنفرد عنها ربما إلى درجة التناقض والعبث بنظامها وقوانينها وعلاقاتها تأكيداً لوجودها الخاص ودلالتها الخاصة ،وبحثاً عن أصدق عمق تتداخل فيه الذات والموضوع في علاقة جدلية حميمة، ومن ثم فإن الصورة ليست أداة تجسد شعور أو فكر سابق عليها، بل هي الشعور والفكر ذاته"(١)،وتؤدي الثنائيات الضدية دوراً مهماً في تشكيل الصورة الشعرية في نصوص ابن الحداد الأندلسي، فَقَد جاءت الصورة المبنية على هذا النَّمَطِ من التَّصويرمشحونة بالإيحَاء والتفاعل على مستوى دلالتها كافة ،إذْ مثّلت انعكاساً لحالات فكرية متصارعة ومتناقضة ،وصدمات نفسية من قلق واضطراب وحرمان و غربة وتعطش ،وتوَق للوصول إلى حب متبادل ،وبذلك تُعدُّ الثنائيات الضدية مفتاحاً مهماً في الكشف عن شعرية النصوص ،وجلاء مكنوناتها وغموضها ،فقد شَّكلت أساساً في نصه الشعري ،ووسيلة لنقل رؤيته ومبتغاه ،اتجاه الحياة ورموزها إلى المتلقى ،وهكذا فقد استثمر ابن الحداد صراعه مع الحياة ،في خلق صور ضدية مثيرة ،إذْ نجح في خلق هذه الصور بأسلوبٍ مُعبَّر، وكان لطبيعة الموضوع خط خاص رسم ملامح دراسة الصورة الفنية عنْدَ الشاعر انْطلاقاً من طبيعة تشكيل الثنائيات الضدية ،وانتاجها لصورة الشاعر الفنية ،لذا ارتأت الدراسة الوقوف في هذا الفصل ،على أنماط من الصور الشعرية ،التي برع فيها الشاعر،"فالشعر لاينمو إلا في نوع من الجدلية الضّدية أو التناقضية ،وعلى هذا يقوم التراث الإبداعي الفعّال التحولّ؛ أيّ النصوص التي يمكن وصفها بأنّها لا

<sup>(</sup>١) الصورة والبناء الشعري ،د. مجد حسين عبد الله ، دار المعارف للنشر ،ط ١، ١٩٩٩ م: ٣٣



تُستنفذ، أو التي تكون بسبب من فعاليتها المشعة حيّة دائماً، حاضرة دائماً في إشكالية الإبداع الفني"(١)

ومن الصور البيانية التي تجلت في شعر ابن الحدّاد والتي رسمتُ أبعاد الثنائيات الضدية هي الصورة (التشبيهية ،والأستعارية ،والكنائية )فضلاً عن الصورة الحسية ،والصورة الرمزية ،إنّ اتخاذنا لهذه الصور لا يعني خُلو الديوان من باقي الأنواع على العكس احتوى ديوان الشاعرعلى كثير من الصور الموضوعية والفنية المعبّرة ولكن لا يسعنا بفصل الإلمام بها جميعاً لذا سلطنا الضوء على أكثرها وفرة في ديوان الشاعر.

#### المبحث الأول :الصورة البيانية

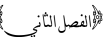
#### (التشبيه ـ الاستعارة ـ الكناية)

تعدّ الصورة البيانية من أهم الركائز الأساسية في بناء الشعر، فالشعر نسيج مترابط من الصور البيانية ،عَرّف عبد القادر القط الصورة بقوله: "إنّها الشكل الفنّي الذي تتّخذ الألفاظ والعبارات بعد أنْ ينظمها الشاعر من سياق بياني ليعبّر عن جانب من جوانب التجربة الشعرية الكاملة في القصيدة مستعملاً طاقات اللّغة وإمكانياتها في

الدلالة ،والتركيب ،والإيقاع ،والترادف والتضاد ،والمقابلة ،و التجانس وغيرها من وسائل التعبير الفني"(١)

وتأتي الصورة غالباً في التراث الأدبي مرادفة لمّا يدخل تحت علم البيان من تشبيه واستعارة ،وكناية حيث تمتزج اللغة بذات الفنان وفكره مثيرة في ذهنه من الرُوّى

<sup>(</sup>۱) سياسة الشعر: دراسات في الشعرية العربية المعاصرة ،أدونيس ،دار الآداب. بيروت ط١، ١٩٨٥م: ١٦ ـ ١٧



والأفكار ما يلبث المبدع أنْ يحيلها إلى صورة مبتكرة ،لا عهد للواقع المرئي بها ،مع أنّ عناصرها من هذا الواقع ،ومن ثم تثير هذه الصور في وجدان المتلقي وفكره مختلف الأحاسيس والإنفعالات ،محققة وضوح المعنى (٢) وبهذا المعنى تصبح الصورة جزءاً حيوياً في البنية الفنية للقصيدة لاعتمادها على الخيال في نقل التجربة الشعورية للشاعر، فالخيال هو القوة التي تمكن المبدع من خلق عملٍ يتجسد فيه

مبدأ التوافق بين المتضادات والمتناقضات ،بين المعقول واللامعقول ،وبه يندغم الحسي بالمعنوي، والمعنوي بالحسي ،وبفعله تصبح القصيدة قادرة على الجمع بين الأحاسيس المتباينة في علاقة جديدة .فالتَّصوير ليس وصفاً لمّا يراهُ المبدع ،وإنّما هو خيال يذيب ويتَلاشَى ويحطم لكي يخلق من جديد (٣)فنجاح الصورة يكون "بمقدار نجاح الشاعر في التعبير عن المعنى بشكل لا يجرُّ وراءه خللاً في المعنى أو نقصاً فيه أو عيباً تصويرياً بارزاً "(أ) . وإنّ أشعار ابن الحداد الاندلسي تُعد أنموذجاً دالاً على توافر الظواهر البيانية للثنائيات الضدّية ،لذلك جاء هذا الفصل يتحدث ، عن أمثلة وقوع تلك الظواهر البيانية في ديوان ابن الحداد الأندلسي ،وظهر لنا من خلال البحث أنّ الثنائيات الضدّية ،هذا التشكيل الدلاليّ الفنّي يحتوي على الألوان البيانية . البحث أنّ الثنائيات الضدّية ،هذا التشكيل الدلاليّ الفنّي يحتوي على الألوان البيانية .

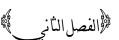
AV AV

<sup>(</sup>۱) الاتجاه الوجداني في الشعر المعاصر، عبد القادر القط ،د.ط،مكتبة الشباب للنشر ،القاهرة ، ۱۹۷۸م: ۳۵ عبد القاهرة ،

<sup>(</sup>۲) ينظر:الصورة الفنية في شعر ابن زيدون، (دراسة نقدية )عبد اللطيف يوسف عيسى ،دار غيداء للنثر،ط۲ ،۱۹۹۱ م: ۱۱۹

<sup>(</sup>۳) ينظر: مفهوم الشعر، د. جابر عصفور:۲۰۸،الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي ،د. جابر عصفور: ۳۷۳

<sup>(</sup>٤) مقالات في تأريخ النقد العربي ،الدكتور داود سلوم ، د.ط،دار الرشيد للنشر . بغداد ،١٩٨١م ١٩٨١ عند المعربي ، ١٩٨١م



#### المبحث الأول

#### اولأ:الصورة التشبيهية

تعدّ الصورة التشبيهية من أهم الأشكال البلاغية التي عبر بها الشعراء عن أحاسيسهم بصور أخذت من الطبيعة ،حيث تعد من الصور البليغة وأكثرها استعمالاً في الشعر .وقد عدّها العرب أصل الألوان البيانية فهي تدل على التّفنّن، أيّد ذلك ابن سينا بقوله "إنّ العرب تشبه إعجاباً بحسن التشبيه "(۱)

والتشبيه " تقيم التماثل طبقاً للأدراك الداخلي لحركة الأشياء وانفعال الشاعر بها، والصورة التشبيهية تقوم على المقارنة بين شيئين لا لتفضيل أحدهما على الأخر،وإنما لنَقُل الحالة الشعورية التي تسيطر على الشاعر "(٢)،فالشاعر عندما يأتي بالثنائيات الضدية على مستوى الصورة التشبيهية ،فهو يرصد الصفات المتضّادة بين صورة أخرى ،أوبين طرفي التشبيه ،وإبرازها كصورة إبداعية متضادة ،فإنّ فائدة التشبيه هي:"إذْ مثّلْت الشيء بالشيء فإنما تقصد به إثبات الخيالِ في النَّفس بصورة المشبّه به؛أو بمعناه وذلك أوكد في طَرفي الترغيب فيه،أو التَّنفيرعنه ، مُثبتاً في النَّفس خيالاً

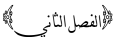
حسناً يدعو إلى الترغيبِ فيها ،وكذلك إذْ شَّبهتها بصورة شيءٍ أقبحَ مُنها كانَ ذلك مُثْبِتاً في النفسِ خيالاً قبيحاً يدعُو إلى التَّنْفِير عَنْها ،وهذا لا نزاعَ فيه "(٣)

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ، لضياء الدين بن الأثير ،قدمه وعلق عليه ،د.أحمد الحوفي ،د.بدوي طبانة ،دارنهضة مصر للطبع والنشر ،ط۲ ، ۱۹۷۳م : ۱۲۳/۲



<sup>(</sup>۱) تطور الصورة الفنية في الشعر العربي الحديث .دراسة ،نعيم حسن اليافي ،دار صفحات للدراسات والنشر ،دمشق ،ط ۱ ۲۰۰۸ م :۰۰

<sup>(</sup>۲) بنية القصيدة في شعر محمود درويش ،علي ناصر ،المؤسسة العربية ،بيروت ،ط۲، ۲۰۰۱ م: ۱۸۰



تشأ بلاغة التشبيه من أنه ينتقل بك من الشيء نفسه إلى شيء طريف يشبهه، أو صورةٍ بارعة تمثله، وكلّما كان هذا الانتقال بعيداً قليل الخطور بالبال، أو ممتزجاً بقليل أو كثير من الخيال،كان التشبيه أروع للنفس وأدعى إلى إعجابها .. (١) قهو من عناصر التواصل الفني بين النص والمتلقي لأنّه يوفر مساحة تخيلية، وهو الذي يحول مكونات النص من كلمات صامتة وتراكيب لغوية جافة إلى كلمات وتراكيب تفيض حياة .وكلما كانت عاطفة الشاعر قوية كانت أوغل في التأثير؛ لأنها أقوى عنصر يهب الخلود للقطعة الأدبية "(١) لقد أكثر ابن الحداد في شعره من إبراز الصورة الشعرية القائمة على التشبيه ،فإنّ الثنائيات الضدية في الصورة التشبيهية عند الشاعر تمثل أداءً بلاغياً ومنهجاً تعبيرياً في صياغته الشعرية ،أبدع فيها وفي معانيه؛ فاعتمد في ذلك على الخيال الفني الذي يتمتّع به فنجده يرصد تقلبات معانيه؛ فاعتمد في ذلك على الخيال الفني الذي يتمتّع به فنجده يرصد تقلبات أحواله وتناقضات حياته، مسجلاً مشاعره، وعواطفه الذاتية ،وهو يصوغ ما في ذهنه من أفكار وآراء ،مستثمراً طاقاته الفنية في تصوير مختلف مظاهر الحياة العامّة في الأندلس .

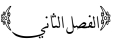
لقد كان للطبيعة دورٌ مهم في تشكيل الصورالتشبيهيه عند الشعراء،منذ القدم فقد دلت المياه التي تتصف بالانسياب والتغير الدائم على العاطفة والتعاطف ،ولم تشر النار إلى حرارة الاشتعال فقط بل على العاطفة الابداعية ،والمشاعر الحماسية من ذلك قوله:

ناراً تُضِلُّ وكلُّ نارٍ تُرْشِدُ والنارُ أنت وفي الحشا تتوقد<sup>(٣)</sup> وَارَتْ جُفُونِي مِنْ نُوَيْرَةَ كاسمِها الماء أنت وما يصح لقابض

<sup>(</sup>۱) ينظر:جواهر البلاغة ،أحمد الهاشمي: ٢٤٥

<sup>(</sup>۲) الكامل في النقد الأدبي ،كمال أبو مصلح ،المكتبة الحديثة للطباعة والنشر، ١٩٨٣م : ٧٢

<sup>(</sup>۳) الديوان: ۱۹۰



شكل الشاعر صورته في البيت الأول على وفق ما يحسه،وليس على وفق ما يبصره، ولعل المتلقي يستشعر حرارة النّار المنبعثة، نار حبه التي يرى الشاعر بأنّها أظلته عن الصواب، وهوعلى تضّاد مع سمة النار التي هي دلالة الإرشاد على الطريق في الليل ،المسوغ الفني لهذا النمط من التشبيه هو إبراز سمات التضاد،

طالما تدرك بأنَّ هدف التشبيه إذْ كان منصباً على توضيح وتعميق الدلالة حيث شبه حبه لـ(نوبرة)بالنار بجامع الحرارة والألم ،فحينئذ لا ينحصر هذا الهدف في رصد علاقات التماثل بين الطرفين بل رصدعلاقات التضاد التي تحقق الهدف نفسه في سياقات خاصة ،نظراً لأنّ الاشياء تعرف بأضدادها أيضاً. فعندما يشبه نويرة (بالماء والنار)تشبيه بليغ بحذف أداة التشبيه ، من خلال كونهما متضادين يحقق الهدف نفسه الذي يرمي إلى توضيح وتعميق دلالة الماء وافتراقه عن النار ،من هنا جاءت الصورة التشبيهية غير مبتذلة لكونها عبرت عن الأحساس الذي استمده الشاعر من تجربته ، إنّ مزج المتناقضات من قبل الشاعر في كيان واحد يعانق فيه الشيء ونقيضه ،ويمتزج به مستمداً منه بعض خصائصه ،ومضيفاً عليه بعض سماته تعبيراً، عن معاناته والأحاسيس الغامضة التي تتعانق فيها المشاعر المتضادة (۱)

كما كان لجمال طبيعة الأندلس دورٌ في تشكيل تشبيهات الشاعر إنّ طبيعة الأندلس الخلابة إسبغت كثيراًمن جمالهاوماظرها ورونقها على أشعار ابن الحداد كقوله:

#### طواویس حسن روعتنی ببینها غَرَابیْب حزنِ بالفراقِ شَوَاحِجُ (۲)۳

<sup>(</sup>٣)شواحج :أصوات الغربان ،تاج العروس (شحج)



<sup>(</sup>۱)عن بناء القصيدة العربية الحديثة ، د. علي عشري زايد ، مكتبة ابن سينا للطباعة والنشر والتوزيع ،مصر الجديدة . القاهرة ،ط٤، ٢٠٠٢م : ٨٠

<sup>(</sup>۲) الديوان :۱۷۳

الفصل الثانح على الثانع المالي

ورد توظيف الطيور للتعبير عن عواطف الشاعر ،فقد شبه محبوبته نويرة بالطاووس ذلك الطائر ، الذي جمع بين الجمال من جهة وبين الكبرياء والغرور من جهة أخرى ، وهي مواصفات تتطابق من وجهة نظره مع محبوبته ، فقد جاء تشكيل الصورة في الشطر الأول متضاداً مع صورة الشطر الثاني ، التي جاءت للتعبير عن مشاعر البين والفراق التي تعصف بالشاعر فجعل الغربان دليلاً عليه (۱) ليس بجديد على الشعراء أنّ يتفجعوا للحظات البين ودنو ساعة الغراق فمنذُ الجاهلية والشعراء يبكون وينتحبون ،وتتأجج قلوبهم بنيران الأسى من فرط الوجد والصبابة ،في اللحظة التي يقفون فيها لتوديع محبوباتهم (۱) لقد تَجلى جمال الصورة التشبيهية بظهور التضاد المعنوي مابين جمال الطاووس ،وبشاعة وشؤم الغراب لذلك لم يتورع ابن الحداد عن اقتفاء آثار آبائه وأجداده في هذا المضمار ، من جهة أخرى نلحظ أنّ أداة التشبيه (كأنّ ) قد حظيت بحضورٍ كبيرٍ في تشكيل الصورة التشبيهية لأنّها تقرّب بين طرفي التشبيه تقريبا يكاد يدمج بينهما حتى كأنّهما شيء واحدّ والأداة كأن تفيدالمشابهة

غالباً مارسم الشاعر صوره التشبيهية قائمة على التشبيه التمثيلي ،وهو نوع من التشبيه يحتاج إلى تأمل وتفكير لاستنتاج وجه الشبه ؛ لأنّ وجه الشبه يأتي من أمور متعددة حسية كانت أم معنوية ،فهو يمنح المتلقي الفسحة في التأويل لاستكناه الدلالة المقصودة المتوافرة في مقصدية الشاعر (٢) إذْ مزج المتناقضات في صورة واحدة

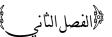
وصفهاً كثرة جيوش المعتصم، عبر ثنائية التضاد اللوني قائلاً: (الكامل)

91

<sup>(</sup>۱) ينظر :جماليات القصيدة الغزلية في شعر عبد الله بن الحداد، قط نسيمة (رسالة ماجستير) ، جامعة مجد خضير. بسكرة، ۲۰۰۹م: ٥٦

<sup>(</sup>٢) صورة المرأة في الأدب الأندلسي في عصر الطوائف والمرابطين ، محمد صبحي ابو حسين: ١٣٥-١٥٢

<sup>(</sup>۲) ينظر:أسرار البلاغة ،الجرجاني: ۹۰ - ۹۱



#### فكأنما بيْض الصَّفائح جَداوِلُ وكأنما سُمرُ الرّماح غُصُونُ (١)

تكون البيت الشعري من صورتين تشبيهيتين بتكرار الأداة نفسها (كأنما) فيشبّه في الشطر الأول (لمعان السيوف) بمياه الجداول الصافية ،إما في الشطر الثاني يشبّه الرَّماح الليَّنة بالغصون وقد ظلَّات جوانب الأنهار ،وهو تصوير حسي صرف مستنداً على ثنائية (النور/الظلمة) من خلال عناصر الطبيعة المختلفة، ففي القراءة الأولى تبدو بسيطة في الاتفاق اللوني بين أطراف التشبيه (لمعان السيوف ،مياه الجداول)

وبعد إمعان النّظر تتكشف بنية الدلالة العميقة المتمثلة في كثرة صفوف جنود المعتصم فأصبح كأنّه جدول ماء ،وهي دلالات توحي بشجاعة جيش المعتصم،إذْ أكثر (ابن الحداد) من استعمال الطبيعة في صوره التشبيهية القائمة على الثنائيات الضدية قائلاً:

## فكأنما الإظلام أيمٌ أَرقِط (٢) وكأنما الإصباح ذئب أضبح (٣)(٤)

وظّف الشاعر ثنائية (النور /والظلام) في المحبوبة نويرة لعرض صورة تشبيهية متقنة ،فشبه الظلام بالحية الرقطاء ،ويشبه الصباح بالذئب الأضبح ، فهذه الصورة التشبيهية المتضادة تحتوي على رموز و إشارات وإيحاءات للدلالة على دوام الأشياء السيئة في حياة الإنسان على مرّ الزمان الذي يستوي فيه اللّيل والنّهار ، ولافرق بين النّهار والليّل فكلاهما عنوان للشّر والأذى بالنسبة للشاعر الذي اغترب عن أرضه وأحبّائه، واستعماله هذه الرموز والألوان يكشف الشّاعر عن السّوداويّة التي يعيشها ويتألم منها فأشار إليها برمز الحية السوداء ،وبالذئب الرّمادي ،فأصبح ليله كنهاره من رماد إلى سواد ،فسر محقق الديوان الدكتور على يوسف الطويل تلك

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الديوان: ۲٦٧

<sup>(</sup>٢) الأيمُ:الحية ،وجمعها أيُومْ،اسان العرب (أيم)،والأَرقَطُ:ذو الرُّقْطة وهي سواد يشوبهُ نُقَطُ بياض،او بياضٌ يشوبُه نُقط سواد،اسان العرب مادة (رقط)

<sup>(</sup>٣) الأضبح :ماكان لونه على لون الرَّماد ،أصله من ضبَحته الشمسُ والنار تَضْبَحه ضبحاً ، السان العرب مادة (ضَبَح) .

<sup>(</sup>٤) الديوان :١٨٠٠

الفصل الثانجي

السوداوية بقوله "وكأن الشاعريريد أن يقول إنَّ أيامي بالمرية باتت كريهة مظلمة ،اذا فضلتُ الذهاب إلى سرقسطة "(۱)،يقول شوقي ضيف "إنّ الشاعر الممتاز له جوّ غريب ينقلنا من عالمنا الذي نعيش فيه إلى عالم آخرطليق ينشر فيه من عبق الأضداد ما يؤثر به على أعصابنا وحواسًنا تأثيراً يحلو في أذهاننا "(۱)ومن ذلك أيضاً عبربهِ الشاعر عن حرصه على حبهِ من أن يُفضح قائلا: (الطويل)

#### سيصبح سري كالصباح مشهوراً ويمسي حديثي عرضة المتحدث (٣)

يتضح في البيت تضاداً لونياً غير مباشر بقوله (يصبح/يمسي )مكوناً صورة شعرية تشبيهية قائمة على ثنائية (النور/الظّلمة)،مشبهاً أنتشار خبر حبه لنويرة بين الناس كالصباح بأشراقة شمسه التي تملأ الأفق نوراً يصافح ضؤها الجميع ،ويمسي حبه قصة تروى على شفاه الناس في مجالس سمر ،يعمد الشاعر في هذه الصورة لإبراز عناصر الجمال معتمدا التشبيه الذي ذكر فيه أداة التشبيه،إذ يعد التشبيه "أحسن إطار لوجود الصور في أوضح مظهرمشبه بأبين دلالة"(٤) ومن ذلك قول الشاعر في مدح المعتصم:

فكنت كذي القرنين والجَحْفلُ السَّدُ على باسقاتِ لا تروح ولا تغدُو (٥)

بلادُ غدتْ يَأْجُوجُ فيها فأفسدتْ كأنَّهمُ فيها غرابيب وَقَّعُ

اعتمد ابن الحداد في صناعته للثنائية الضدية على اسلوب التشبيه التمثيلي في التعبير التصويري لرسم صور لجيش، أسهمت في إيضاح الدور الذي لعبه المعتصم وجيشه في تغير الواقع المتردي لأهل (وادي آش)،مستعملاً ثنائية (القوة /الضعف)

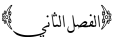
<sup>(</sup>۱) ينظر:هامش الديوان ١٨١:

<sup>(</sup>٢) الفن ومذاهبه في الشعر العربي ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف للطباعة والنشر ،القاهرة ،ط١١:ص ٢٥٣

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان : ۱۷۲

<sup>(</sup>٤) اللسانيات وتطبيقها على الخطاب الشعري ،رابح بوحش،د.ط ،دار العلوم للنشر، الجزائر، ٢٠٠٦م:ص١٢٤

<sup>(°)</sup> الديوان : ١٨٥ ـ ١٨٦



مشبهاً أهل وادي اش بقبيلة يأجوج بجامع المشاغبة والأذى،والمعتصم بذي القرنين بجامع الشجاعة والإقدام أما في البيت الثاني رسم الشاعر صورة للحرب، مشبه رؤوس أعداء المعتصم التي حصدتها صولات جيش المعتصم، وهي مصلوبة على الرماح بغربان جاثمة على أغصان البان لا تروح ولا تغدو تشبيه تمثيلي منتزع من أمورمتعددة حسية ومعنوية ، عبرمن خلالها عن إشاد بشجاعة جيش المعتصم فالشاعر لم يأتِ بطرفي التشبيه بصورة واضحة ،وإنما جاء بصورتين وأراد من المتلقي أن يجعل فكره في تأمل ؛ لأن التشبيه التمثيلي أسلوباً موصولاً بفاعلية الذات الشعورية يسهم في تغيير حركية تحقيق أداء المعنى والتعبير عنه بفاعلية مطلقة الشعورية يسهم في تغيير حركية تحقيق أداء المعنى والتعبير عنه بفاعلية مطلقة الشعورية المتاعر الفاظأكحقل لموضوعه ك(الدهر ،الزمان ،الناس)وظفها في باب النصح ،أوالشكوى،متخذها وسيلة لتنفيس عن إلمه وقد تجلت بقوله: (المجدث)

الصورة التشبيهية في البيت الثاني ماهي إلا نتيجة للبيت الأول ، فالناس فقاعات على سطح البحر، الذي شبهه الشاعر ب(الدهر )جامع الغدر وعدم الثبات على حال، فالدهر مرة يحرمهم من مقومات الحياة فينطفؤون في حين يطفو الأخرون فوقه تتميز قدرة ابن الحداد الإبداعية في رسم معالم الصورة التشبيهية المتضادة ، فيصوغ الرؤى المتضادة فيحشد أدواته الفنية ويحولها بواسطة خياله الذهني إلى أنواع من الجمال عبر رسائل يبثها عن الحياة وتقلباتها، لأثارة المشاعر، وشد المتلقي "فالشاعر إنسان متخيل ، والتخيل قدرة ذهنية إذ عملت في رعاية عقل مفرط الذكاء دائم الوعي والجهد انتهى صاحبها إلى مالم ينته إليه سواه ، فيتواصل إلى إدراك أنساق العناصر، ويكثّف من خلال الاتفاق الكامن بين الأشياء ، ومن ثم تتوافق

<sup>(</sup>۳) الديوان : ۱۳۵



<sup>(</sup>۱) نظریة البیان العربي خصائص النشأة ومعطیات النزوع التعلیمي . تنظیر وتطبیق د.رحمن غرکان ،مطبعة دار الخیر . ربف دمشق ،ط۱ ، ۲۰۰۸م : ۲۳۲

<sup>(</sup>١) اللجة:ماء كثير تصطخب أمواجهُ،او معظم الماء،المعجم الرائد (اللَّجة)

الفصل الثانح على الثانع المالي

الأنواع المختلفة ،وتتألف الأجناس البعيدة "(۱) فالحياة في خياله الخصب ماء كثير تصطخب وتتلاطم أمواجه ،والناس هم فقاعات يتكون منها الماء ، في هذا النص يصنف الناس إلى فريقين ،وفقاً لثنائية (العزة/الذل)،أحدهما له حظ في الدنيا والآخر معدوم من أبسط الأشياء ،كما جسد فاعلية العتمة في نسقه التشائمي الوصفي ،واصفاً حاله برتحاله عن موطنه ،فرغم حفاوة استقبال ملك سرقسطة له إلاّ أنّه كان يحن في كل مرة إلى المرية الجميلة الهادئة التي تراوده وهو في سرقسطة ،فالحنين تعبير عن رغبة ذاتية صادقة في رؤية الموطن الذي نشأ فيه الشاعر وما فيه من أهل وأصحاب مشوبة بخلجات وجدانية وأحاسيس مرهفة تثير الحسرة لفراقه (۱)ومن الصور التشبيهية الرائعة قول هو يخاطب شخصاً مجهولاً : (الطويل)

## وسَجْسَجَ (٣) ذاكَ الظُّلُّ عن ملْهب الحشَا وسَلْسَلَ (١) ذاكَ الماءِ عن مُضْرِمِ الوَجْدِ (٥)

هنا يخاطب الشاعر شخصاً مجهولاً عله يسأل ذاك الظّل الظّليل وذاك الماء البارد العذب ليعرف منهما من ألهب قلبه وأضرمه وجَدا ،وكأنّي به ينتظر الجواب ،هذا ماجَنتُه لوعة الحُبَّ حيث شبه ذلك الظل بنهار الجنة أيّ معتدل لاحر فيه ولابرد والماء بالسَّلسل، السَّهل الدخول في الحَلْق لعذوبته وصفائه ، يقول محقق الديوان قد يكون الشاعر يتغزل برنويرة )إذ شبّه شعرها الأسود المتدلَّي على كتفيها بالظلَّ يكون الشاعر يتغزل برنويرة )إذ شبّه شعرها الأسود المتدلَّي على كتفيها بالظلَّ الظليل، وأسنانها البيضاء بصفاء مياه ذلك الجدول المنساب بين جَنْبي الروض وهذا برأيي اقرب ما يكون للصواب كون عرف عن (ابن الحداد )المبالغة بأوصافه وتشبيهاته وخاصة بما يتعلق بمدح (المعتصم )أو التغزل برنويرة)صورة تشبيهية قائمة على ثنائية (الظلمة/النور)اجتماع صورتين متناقضتين بالوقت نفسه متواشجتان

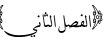
<sup>(</sup>١) الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب ،جابر عصفور: ٢٢٦

<sup>(</sup>٢) المكان في الشعر الأندلسي من عصر المرابطين حتى نهاية الحكم العربي: ٢٩٤

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> السَّجْسجُ: الهواء المعتدل بين الحر والبرد؛وفي الحديث :نهار الجنة سجسج أي معتدل لاحرَّ في ولاقرَّ، وفي رواية :ظلُّ الجنة سجسج :لسان العرب :٢/٩٥ مادة (سجج)

<sup>(</sup>ئ) السلسَلُ :السَّهْل الدخول في الحَلْق لعذوبته وصفائه السان العرب مادة (سلسل)

<sup>(°)</sup> الديوان : ١٩٦



فسواد الشعر وبياض الأسنان أو الوجه هما معناً من أساسيات الجمال عند الشعراء متمنياً أن يجتمع يوماً ما ب(نويرة) معبراً عن ذلك بقوله: (الكامل)

## والقارظانِ (١)جميلُ صَبْرِي والكَرى فمتى أُرَجَّى منكَ طَيْفَ خيالِ؟(١)

يشبه الشاعر، عدم لقائه بنويرة بالقارظان، وهما رجلان من عنزة )ذَكَرَتْهُما الشعراء قديماً، وهما عامرُ بن دُهْم، ويَذْكُرُ بنُ عَنزة؛ خَرَجَا في طلب القرظ فلم يَرْجعا فَضرب

بهما المثلُ "حتى يؤوبَ القارظان" (٣) يقول كما لارجاء من عودة القارظَين، كذلك لارجاء لي في أنَّ أحظى بها وأنال رضاها ،فهي دائمة الصدّ معبراً بثنائية (أنا/الأخر) وكما جفا عيني النوم ، ولاأمل من أن أجد نهاية لصبري ،فكذلك القارظان لاأمل من عودتهما ،وكأن لسان حاله يقول، لاينام العاشق البعيد عمن يحب قرير العين ،مادام (الأخر) المحبوبة لن تبادله مشاعره مستعمل الشاعراسم الأستفهام (متى أُرَجَّي) متسألاً بأمل وتوسلٍ مشفوعٍ بتلطف ،عن الزمان الذي يجمعه بنويرة حتى وأن كان حلماً أو خيال .رسم الشاعر صورة تشبيهية لوصف مراحل الحياة فيشبه بآخر الهلال الخفى ،فهى صورة لها صداها أمام المتلقى كقوله: (الكامل)

## وزيادةُ الأقمَارِ بَدْءُ شُهُوْرِهِا وتعقُّب الأعقاب بالنقصانِ ('')

لقد نحى ابن الحداد المنحى العقلاني الديني وقد دفعته تلك النزعة الواقعية المستندة إلى التعقل وإيثار الموضوعية ،ولاسيما عند وقوع الخطب ، لتهوين المصائب (٥)لقد تجلّى جمال الصورة التشبيهية بظهور التضاد المعنوي المنبثقة من ثنائية

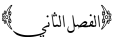
<sup>(</sup>١) القرظُ: شجر يُدْبَغُ به،السان العرب مادة (القرظ)

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان : ۲٤٩

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> مجمع الأمثال: ١/١١

<sup>(</sup>ئ) الديوان: ٢٨٦

<sup>(°)</sup> ينظر: تجلّيات العقلانية والإيمان في نماذج من الشعر الأندلسي ،دراسة تحليلية ،أ. د .عبد الحسين طاهر مجد الربيعي ،كلية التربية الأساسية . جامعة سومر ، مجلة أبحاث ميسان ،المجلد السادس عشر ،العدد الواحد والثلاثون ،حزيران ،٢٠٢٠م : ١٣ ـ ١٤



(النور/الظّلمة) فصوّر الشاعر تعاقب فصول الحياة أمام غفلة الناس .إذْ إنَّ تغير حياة الشاعر خير دليل على سرعة دوران عجلة الحياة،فقد تغيرت مجرى حياته من شاعر متفرد، في بلاط المعتصم ،إلى شخص هارب تطارده شريعة القصاص أخذ الثأر، فضلاً عن دور الوشاة والحساد والتي رأى الشاعر بأنّهم السبب الرئيس في فساد علاقته بالمعتصم ،تلك الأحداث جعلته ينظر للحياة نظرة تشاؤمية لا تخلو من النصح والأرشاد. فجاء التعقل جامعاً بين الحكمة والنّصح المنبثقين من التجربة وفهم المعطيات المتغيرة من حين إلى آخر كقول ابن الحداد وهو يسوق حكمته موصياً متلقيه قائلاً:

فخلوصُ شيءٍ قلّما يُستَمكّن إنّ السراجَ على سناهُ يُدْخِنُ (١)

واصل أخاك وإنّ أتاك بمنكرٍ ولكلّ شيء آفة موجودة

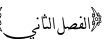
فالشاعر الذي خبر الحياة بخيرها وشرُها ، يدعو متلقيه إلى التواصل (واصل أخاك)وكأنّه ناظر إلى الحديث الشريف [صل من قطعك ،وأحسن إلى من أساء إليك] (٢) وهي دعوة لنبذ التباغض والتقاطع ،من أجلّ دعوة إنسانية ،خالية من شتى ألوان ردود الأفعال تجاه المقصر أو المعتدي (وإن أتاك بمنكرٍ) مقابلة الشر والسوء بالخير والوصل ،ثنائية معنوية تحث على التخلق بالحلم والتسامح ،وأنْ تلتمس العذر للمسيء لأنَّ الشر والإساءة جزء من تكوين الكائن البشري ،فالكلية برالكل شيء) تفيد العموم والشمول ،فليس ثمة استثناء من هذه القاعدة في ضوء تجاربه وخبرته في الحياة .لقد استند الشاعرعلى الدلالة المجازية معبّراً عنها في بيته الثاني ،حيث حتَّ على التواصل ونبذ القطيعه في البيت الأول ،وهي نصيحةٌ ألُقيت نقيلة على مسامع المتلقي ،لكن (ابن الحداد)، خففها وسوّغها بالدليل الذي صاغهُ في الشطر الثاني إذْ قال (فخلوص شيء قلّما يُتمكن)، ولم يكتفِ الشاعر بالدليل الذي ضاقه في الشطر الثاني تعزيزاً لنصيحته بل راح يؤكد كلامهُ فساق لنّا ماهو محلُ نظرنا وموضع معرفتنا ،إذْ أرفد المعنى الأول بتشبيه ضمني، متمثلاً بالبيت الثاني ،إذ

<sup>(</sup>٢) صحيح الترغيب والترهيب ، مجد ناصر الدين الألباني ، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع . الرياض ،ط١: ٢٦٧/٢



<sup>(</sup>۱) الديوان : ۲۵۹

شبه طبيعة الأنسان ،التي لاتخلو من العيوب ،بالسراج الذي يفسد نوره بدخانه مستعمل التضادالمعنوي (النور/الظّمة)قائلاً (إنَّ السَّراج على سنَاهُ يُدخّنُ )فالكمال لايكون إلاّ لرب العالمين ،ومن ثمَّ يتضح أنّ الصورة التشبيهية المتضادة التي ساقهاابن الحداد لم تكنْ في معظم نصوصه بقصد الزخرفة ،إنّما تكون صورة عن واقع يعيشه، ويريد أنْ يعبر عنه بأحسن وجه، إنّ بلاغة الثنائيات الضدية شكّلت حضوراً واسعاً على مستوى الصورة التشبيهية، فقد استطاع عن طريقها أنْ يؤثر في ذهن المتلقي وأنْ يحرك مشاعره وأحاسيسه .



#### ثانياً:الصورة الاستعارية.

تعدّ الاستعارة لازمة مهمّة من لوازم تشكيل الصورة الشعرية؛ لما تقدّمه من حسن، و روعة وديباجة للكلام .وهي ظاهرة لغوية من ظواهر اللغة اليومية ، يستعملها الشعراء في مواضع معينة من نصوصهم الشعرية لحاجتهم إليها ،إذْ يمكن تكثيف الصورة وحصرها بأقل ما يمكن من الألفاظ فضلاً عن روح التجديد في الشعر يعتمد على الاستعارة ؛وحتّى توليد المعاني وابتكارها،كما يمكن عدها من أقوى مشكلات الصورة؛ لأنّها تعتمدعلى حذف أحد طرفي التشبيه وهي وسيلة من وسائل التعبير عن المعاني الكثيرة باليسير من الألفاظ (۱).

إنّ الاستعارة تجمع بين المتناقضات ،فهذا يشكّل قيمة كبيرة للغة الشعر بكسرها المألوف العادي؛ فهي بذلك وسيلة تجمع بين المتنافر أو المتباين مما يخلق تعقيداً في النفس وصراعاً داخلياً يتجاوز الحقائق الواضحة والعواطف المسالمة (٢) الصورة الاستعارية واحدة من أهم الفنون البيانية لما فيها من التشخيص والتجسيد وبث الحياة والحركة في الجمادات وتصوير المعنويات في صورة حية، تميزت بالخيال فضلا عن الاغراق في المبالغة فقد استعملت فيها الألفاظ من غير ما وضعت له في أصل اللغة لعلاقة بينهما ،وهي تعتمد على التفاعل التام بين طرفيها بحيث يخيل للمتلقي أنّ المشبه هو نفسه المشبه به وذلك بأسقاط المشبه به من الصورة (٢) يستعملها

الشاعر لتجسيد فكرته ،فالأندلس ذات طبيعة خلابة ،إضافة إلى ما تميز به في هذا العصر \_ الطوائف \_ من مجالس غناء ولهو ورفاهية في المعيشة ،جذبت إليها الأفكار فهذبت منها كثيرا من الأفكار، "وإذا استولى اللهو على النفوس عشقت

99

<sup>(</sup>۱) ينظر :المضامين التراثية في شعر أبي العلاء المعري ،اسماء صابر التكريتي ،دار غيداء للنشر والتوزيع ،ط۱، ۲۰۱۲م: ۲۰۰

<sup>(</sup>۲) ينظر:الصورة الفنية في النقد الشعري :دراسة في النظرية والتطبيق ، عبد القادر الربّاعي ، دار العلوم للنشر، ط ۱۹۸٤، م : ۵۲

<sup>(</sup>۲) البيان والتبيين ،الجاحظ: ۱ /١٣٥

والفصل الثانح

الجمال ،ومتى عشقت الجمال مالت إلى إدراك أسرار الطبيعة وما فيها من روعة وإبداع ،فإذا كانت النفوس قد تهذبت بالعلوم والفنون المختلفة أدركت جمال الكون إدراكا عميقا ،وبحثت عن خفاياه بحث الفيلسوف عن الحقائق"() إنَّ للشعراء الأندلسيين خيالٌ واسعٌ بالاعتماد على ما وجدو من حولهم فه (لابن الحداد الأندلسي) دور في تشكيل صوره الشعرية وهذا الانتشار في قصائده كشف عن نظرة الشاعر للكون وفلسفته في الحياة ،وعبرت في مواضع مختلفة عن عواطفه وأخيلته وأحاسيسه، فبر من خلالها طاقاته الكامنة في مفردات اللغة ،وتمثّلت الصور الاستعارية المتضادة في شعر ابن الحداد بإثارة عناصر الطبيعة وتجسيدها ،مع بيان حال التأمّل بإسباغ الصفات الحسية ،بنسيج معنوي ، خيالي مبدع، وفي بعض الأحيان لبيان أحزانه من لوعة الحب ، ومن الصور الاستعارية في باب الاشتياق

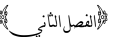
لموطنه ،غتراب النفسي والمكاني الذي تأصل في نفس الشاعر ،وكون الانفعالات الذاتية التي تدور حول نفسه ومايكابدها ،بسبب تركه موطنه ،واصفاً أياهُ بالمحبوبة، بدليل البيت الذي بعد هذا البيت في نفس القصيدة قائلاً: (البسيط)

# أخفي اشتياقي وما أطويه من أسفٍ على المربَّةِ والأنفاس تُظهره (٢)

فالشاعر استعار، أحاسيس العاشق الذي أرّقه السهر وأضناه البعد ولكن لمحبوبة مجازية وهي (المرية) كما في قوله (فالعين لا تحلى بلذتها)،وقوله (الدهر بعدك لايصفو تكدره)،استعمل الثنائيات اللفظية (دونك /بعدك)) (يصفو /تكدر) (أخفي /تظهر)فشخّص العين وجعلها لا تستطعم اللذة، وينفي صفو الاغتراب عن موطنه الذي تشدّه إليه ذكريات عديدة ،مستعملاً (لا)النافية ، وظف ثنائية (القرب /البعد) ما تذرف دموع اللوعة ،كما شخص أيضاً الدهر واستعار له الكدر وعدم الوثوق به تذرف دموع اللوعة ،كما شخص أيضاً الدهر واستعار له الكدر وعدم الوثوق به

<sup>(</sup>۱) ينظر :بلاغة العرب ، أحمد ضيف ، دار المعارف للطباعة والنشر ،ط۲ ،۱۹۹۸م: ۲۱۵

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۲۱۰



فجعله كالماء الكدر،والغرض من وصف هذه الصور هو حنين الشاعر لموطنه (المريّة)، داعماً لثنائية (اللذة/الألم)، فالأخر متمثل موطنه فرسم صورة ستعارية يخاطب بها (المرية)ويعاتبها وكأنّها شخص يسمع عتابه صورة قائمة على التضاد

أدّت دوراً مهماً في إيصال المعنى إلى ذهن المتلقي ،ولاريب في أنّ الاستعارة الجيدة هي التي تحقق ضرباً من المعرفة ،وتسعى إلى مستوى الرمز ، ويجمع الذهن بواساطتها في الشعر أشياء مختلفة لم توجد بينها علاقة من قبل (١) ويتجلّى هذا في الصورة الاستعارية التي أوردها الشاعر ، ومؤكداً أهمية العلم قائلاً: (الكامل)

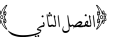
### والمرءُ مثلُ النصلِ في إصدائهِ والجهلُ يُصدي والتَّفهمُ يَصُقُل (٢)

يظهر التصوير الاستعاري في الشطر الثاني من البيت الشّعري إذْ يسند الشاعر الفعلين (يصدي/يصقل)إلى الاسمين (الجهل/والتفهم) وهذا الأسناد يدل على دلالة تخالف الأخبار المنطقي المألوف ،لينتج علاقة جديدة بين الاسم وفعله تظهر من خلال ثنائية (العلم ،والجهل) القائمة على التضاد بين (النور/الظّلمة) فأوحى الفعل (يصدي)بعيوب الجهل،جاعلاً منه شيئاً محسوساً، يصدأ العقول بالجهل والتخلف،كما يصدأ الحديد وكمايعاد بريق ذلك الحديد بالصقل ،فأيضاً العلم يصقل العقول وينيرها، فأوحى الفعل (يصقل)بمزايا العلم والفهم، مستعيراً صدأ الحديد للجهل وعدم المعرفة كما استعار الصقل للعلم والمعرفة ، الغرض الاساسي من التشبيه التأثير في النفس فكلما كان التشبيه أكثر تأثيرا في النفس كان تشبيها فنيا بليغا (ت) الأستعارة نوع من التغيير الدلالي القائم على المشابهة بل إنها من أبرز مظاهر

<sup>(</sup>۱) الخيال :مفهوماته وخصائصه ،عاطف جودة نصر ، نشر الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٤م : ٢٨٠ ـ ٢٨٠

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان : ۲٤٤

<sup>(</sup>۲) ينظر:البلاغة . فنونها وأفنانها . علم المعاني ،البيان ،البديع ،فضل حسن عباس ، دار الفرقان للنشر والتوزيع، عمان ،الأردن: ١ / ١١٦



النشاط الشعري الذي يطلق المعنى من عقابيل الواقع ليبلغ . في احداث مفاهيم الاستعمال الاستعاري، درجة الخلق الفني والتفجير الثري للطاقات الكامنة في علاقات اللغة ،وبثّ الحياة في أوصالها لتحقيق نوع من الانسجام والتآلف(١) ومن ذلك قول الشاعربصورة استعارية قائمة على ثنائية (اللذة /الألم) قائلاً:(الكامل)

حديثك ما أحلى فزيدي وحدثي عن الرشأ الفرد الجمال المثلث<sup>(۲)</sup> ولا تسأمي ذكراه فالذكر مؤنسي وان بعث الأشواق من كل مبعث<sup>(۳)</sup>

في هذه الأبيات يشبّه الشاعر محبوبته نويرة بالرشأ فحذف المستعار له نويرة مدعيا أنّ المستعار منه هو المستعار له عينه لذلك تجلّى الغرض وبدت الصورة الاستعارية (الرشا) صورة مقترنة بالجمال وهوما يعزز نظرة القدماء لجمال الغزال وحسنه فهو يعد رمز الجمال، أما من الناحية الشكلية فالشاعر يضعنا أمام مفارقة التوحيد والتثليت صورة قائمة على الثنائية الضدية (اللذة /الألم)،(الأنا/الآخر)رسم الشاعر صورة مع الآخر المخالف والمغاير، إشارة إلى اختلاف العادات والعقيدة فالمثلث النصراني القائل بالثالوث أو التثليت ،ويقابله التوحيدي أو المسلم الموحد (٤) مما جعل صورته اكثر جدة وأكثر تأثيراً على اعتبار أنّ ألفاظ الصور ودلالاتها تتصل اتصالاً وثيقا بالجوانب الثقافية والاجتماعية لمجتمع او مجتمعات لغوية (٥) فيضفي صفات الجمال والبهاء وعذوبة الحديث ،وهي صفات لا نظير لها تتصف بها نويرة

<sup>(</sup>۱) ينظر: الأسس الجمالية للايقاع البلاغي في العصر العباسي ،ابتسام احمد حمدان ، تدقيق الحمد عبد الله فرهود ،منشورات دار القلم العربي ،سوربا. حلب ،ط۱ ۹۹۷، م

<sup>(</sup>٢) المثلث : هو الثالوث المقدس ،وهو عند المسيحيين اتحاد الأقانيم الثلاثة (الأب والأبن والروح القدس في الذات الإلهية ،معجم اللغة العربية المعاصرة ،(ثالوث)

<sup>(</sup>۳) الديوان: ۱۷۰.۱٦٩

<sup>(</sup>٤) ينظر:هامش الديوان: ١٦٩

<sup>(°)</sup> ينظر: صردر. دراسة عناصر إبداعه الشعري ،احمد حسن صبرة . دار المعارف ،ط۱، الاسكندرية، مصر ،(د .ت): ۹۰

الفصل الثاني

النصرانية (المثّلثة) (۱) ، فالاستعارة التصريحية تقوم على إضمار المشبه في التركيب اللغوي، والتصريح بالمشبه به ، عرفها صاحب كتاب (دلائل الأعجاز) بقوله: الاستعارة أنّ تريد تشبيه الشيء بالشيء ، فقدع أنْ تفضح بالتشبيه وتظهره وتجئ إلى السم المشبه به فتعيره المشبه وتجريه عليه (۲) ويكمن جمال هذا النوع في تصريح الشاعر عما يريد ، بأنَّ تأتي صوره وانفعالاته عفوية من دون إخفائها خلف المجاز مما يعقدها كقوله:

# إِنْ قَوَّضوا (٣)خلْت أن الهُوجَ (١) ما ركِبُوا أو خَيمُوا خلتَ أن الشَّهبَ ما خَبَأُوا (٥) (٥)

تكمن الصورة الاستعارية في الشّطر الثاني من البيت الشعر (الشّهب ما خبأوا)ويظهر بجلاء خروج كلمة (الشّهب) عن معناها الحقيقي إلى الدلالة عن (جمال الفتيات الحسناوات)فالمجاز الغوي والعلاقة الممكنة بين المدلول الحقيقي والمدلول المجازي هي المشابه وعوضه عن المشبه به،وتعد الأستعارة مظهراً

أساسياً من مظاهر التغيّر الدلالي الذي يعتري الدّوال في الاستعمالات المختلفة ؛إذْ تأخذ الكلمة داخل القرينة الاستعارية ظلالاً دلالية جديدةً تؤدي إلى تغيير المعنى،لاسيّما أنّ الاستعارة من الناحية الدلالية الإسنادية تقوم على أساس من عدم

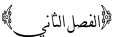
<sup>(</sup>۱) ينظر: خصائص الأسلوبية في الشعر الرومانسي عند الأندلسيين عصر الطوائف نموذجا، بو علام رزيق (أطروحة دكتوره) جامعة مجد بوصياف ،كلية الأداب قسم اللغة العربية ،٢٠١٧م : ٢٧٢ ـ ٢٧٢

<sup>(</sup>١) ينظر: دلائل الاعجاز في علم البيان ، عبد القاهر الجرجاني: ٥٣

<sup>(</sup>٣) قوَّضوا:أي قلع وأزيلَ البناء ،وتقويض الخيام ،نزعوا أطناب الخيام وأسرعوا الى المعترك ،قوضَ البناء نقضه من غير هَدم،معجم لسان العرب مادة (قوض)

<sup>(</sup>٤) الهوج: ج هَوْجاء وهي من الإبل الناقة التي كأن بها هوجاً من سرعنها ،معجم لسان العرب :مادة (هوج)

<sup>&</sup>lt;sup>(۵)</sup> الديوان : ١٣٢



الملاءمة المعنوية (۱) فجمال الصورة التضادية في البيت تمثل حالتان لا تجتمعان حالة الحرب وحالة السلم، عبرعن ثنائية (السلم /الحرب) بلفظتي (قوضوا /خيموا) إذا حمى نار المعركة هبّوا نحوها ممتطين إبلاً أسرع من العاصفة ،وإذا خفّ أوزارها عادوا ليخيموا ينتقل "ابن الحداد"من الصورة التقليدية في التغزل بعيون المرأة إلى صورة أخرى أكثر جدة وابتكار، إذْ يستمد الشاعر يستمد أغلب صوره من الطبيعة

الخلابة فشبه محبوبته بمظاهر من الطبيعة الخلابة للأندلس فيجعل من البدر ضياء وجهها، ومن الليل سواد شعرها قائلاً: (الطوبل)

#### وطي الخمار الجون حسن كأنما تجمع فيه البدر والليل والدجن (٢) (٦)

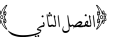
اعتمد شاعرنا في رسم صورة محبوبته (نويرة) على استعارتين تصريحيتين اليكشف من خلالها على جوهرالمشبه وهو المحبوبة المنها صورة البدر الذي أقام الشاعربينه وبين نويرة علاقة شبه بجامع الجمال و الضياء في كل منهما فالبدر "يعبر منذ قديم الزمان وعند سائر الشعراء عن الجمال الباهر لوجه مستدير لطيف أبيض الأديم "(أ) والصورة الأخرى استعار من الليل وظلمته لون شعر نويرة الصورتان المتمثلتان بجمال وبريق وجه المحبوبة وسواد شعرها من الصور الداعمة لثنائية (النور /الظلمة) فقد كان شعراء الأندلس يشبهون بما رأوه من سمات حسن في الطبيعة الساكنة

<sup>(</sup>۱) ينظر :إبداع الدلالة في الشعر الجاهلي كمدخل لغوي أسلوبي ، محجد العبد، دار المعارف ، القاهرة ،ط۱ ، ۱۳۸م : ۱۳۱ ـ ۱۳۰

<sup>(</sup>داجن) الدجن اليلّ داجِنّ داج مُظلمٌ، الدجن الظلمة السان العرب (داجن)

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان :۲۰٦

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> الشعر النسوي الأندلسي . أغراضه وخصائصه الفنية ،سعد بو فلاقة . ديوان مطبوعات الجامعية، الجزائر ،ط ١، ١٩٩٥م : ٢٤٠



أو المتحركة الحية واستشعروا جمال الطبيعة في أخص الأوضاع والصفات، فالتقطتها أعين الشعراء لتعطي أجمل صفات في النساء (۱)ومن ذلك قول ابن الحداد متغزلاً نويرة:

#### بخافقة القرطين قلبك خافق وعن خرس القلبين دمعك ناطق (٢)

يربط الشاعر بين خفقان قلبه وحركة القرط، إذ استعار الخفقان للقرط فجعله ينبض ويخفق كالقلب فكلما خفق قرط المحبوبة خفق معه قلب الشاعر حيث جعل كل لفظ يحمل جرس موسيقي خاص كما في (خافق/ناطق)، (القرطين /القلبين ) (قلبك /دمعك ) كأنّه يقول ،كلما عجز عن النطق نطقت عيناي فأسالت دموعها معبر عن مالا يستطيع التعبير عنه بالكلام ،صورة استعارية مبنية على الثنائية الضدية (الحركة /السكون) المعبرعن ثنائية (اللذة /الألم )صورة استعارية تدل على إبداع الشاعر، الم يجد الشاعرمسلك سوى اللجوء إلى الاستعارات التصريحية ؛ لأنّها تجسد المعنى عبر قرائن تمنح المتلقي السرعة في الوصول إلى فهم مقصدية الخطاب (۱۱). ومن جهة أخرى لاتخلو صوره الاستعارية من الشكوى كقوله: (الطويل) ولكن الدهر المناقض فعله فو الفضل مُنحَطُّ وذو النَّقص نامئ (۱۱).

يقدم الشاعر صورة جميلة للإنسان العاتب الذي يوجه عتبه للدهر فيستعير لهُ صفة الغدر وهي صفة متعلقة بالإنسان فيصور ما يعانيه الأنسان عندما تجور عليه الظروف ،حيث يصبح متشائماً ساخطاً فوظف الاستعارة توظيفاً يدلُ على معاناته

1.0

<sup>(</sup>۱) ينظر:الاتجاه البدوي في الشعر الأندلسي ،عبد الله العقيلي ،مكتبة وهبة،ط١، ٢٠١٢ م: ٧٨

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان : ۲۳۷

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ينظر :الخيال في الشعر العربي ،مجد الخضر حسين التونسي ،المطبعة الرحمانية ،دمشق ، ٩٩٢م: ٨٢

<sup>(</sup>٤) ،نامئ: بمعنى مرتفع، ومتطور، المعجم الرائد(نمي)

<sup>(</sup>۲)الديوان : ١٤٦



يوم فراره من المرية، كل هذا جاء دعماً للثنائية الضدية (العز/الذل) ،استعارة وصفية فأنشأ علاقة لا ملاءمة بين الصفة والموصوف ،وذلك بأنّ تصف الموصوف بصفة لا تلائمه ولا تجوز له في الواقع، حيث استعار المناقضة للدهر الذي رفع أهل السفه وأنزل من منزلة أهل العلم فطالما شكا الشعراء من صنيعة الدهر بهم "ولعل من البواعث لشعر الشكوى إخفاق الشعراء في التعبير عن طموحاتهم وشعورهم بأنهم لم يكونوا في المنزلة التي يرتضوها وسط وجتمعهم "(۱) وربما كان يرمز (المعتصم) من خلال الدهر ،الذي أبعد الشاعر عنه،وقرب منه الوشاة وحسّاد الشاعرالذين أوقعوا بين الشاعروبين المعتصم فلجأ إلى سرقسطة وله بوصف جمال (نويرة)وتميزها عن نساء قومها بالجمال قائلاً: (الطويل)

#### وبین دراری القلائد نیر له الحسن تم والتلثم نقصان (۲)

يصف محبوبته بأنّها فائقة الجمال ،مستعملاً الاستعارة التصريحية التي ذكر فيها المشبه به (الدرة) وهي اللؤلؤة الكبيرة المتميزة ،وهي احدى دراري القلائد والذي يميزها عن دراري القلائد الأخرى لمعانها ،فدائماً ما يحتوي العقد على لؤلؤة متميزة عن بقية اللآلئ ،وغالباً ما تكون وسط العقد هي أول ما يجذب النظر ، إذ وصفها الشاعر بر(النيرة) وما ميزها هو الثنائية الضدية (الظلمة /النور)برتمام الحسن . نقصان الحسن )فاستعار من النجوم والكواكب مادة يشبّه بها الحلي التي تزين بها المحبوبة نفسها فنور الحلي ولمعانه استعاره الشاعر من نور النجوم أضفى جمالٍ المحبوبة نفسها فنور الحلي ولمعانه استعاره الشاعر من نور النجوم أضفى جمالٍ

<sup>(</sup>٢) الدراري: الكواكب العظام التي لا تعرف أسماءها ،وقد ورد ذكرها في القرآن الكريم في سورة النور الآية (٣٥) ينظر معجم اللغة العربية (دري)\*القلائد: جمع قلادة وهي ما جعل في العنق من الحلي ،القاموس المحيط (قلادة)



<sup>(</sup>۱) شكوى الدهر في الشعر الجاهلي ،م.د.عارف عبد الله محمود ،مجلة ديالى التي تصدرها جامعة ديالى ،العدد ۷۵، ۲۰۱۱م: ۵۶

ورونقاً على جمالها ،وهكذا تبين ممّا سبق أنّ فاعلية الصورة الاستعارية في شعر ابن الحداد ،قائمة على الثنائيات الضدية ،فهي تصف التعابير الانفعالية والحسية والتي تكون أحياناً من نسج خيال الشاعر ومبالغ فيها ،وذلك لأهمية الاستعارة التي تخالط النفس والوجدان ،كما عملت على تحريك التأمل العقلي لدى المتلقي

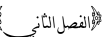
في استنتاج الدلالات النصية الكامنة خلف اللفظ .كما استعمل الشاعر الصورة الاستعارية في مدح (المعتصم بن صمادح)ويغدق عليه بكل عبارات الثناء والفخر عندنا كان يعيش في كنفه قبل مغادرته إلى سرقسطة قائلاً: (البسيط)

### فالدهر ظَلَماء والمعصوم نور هُدى يضِيء والشمس في أنوارها تَضَأُ<sup>(١)</sup>

استعمل الشاعر مجازين في كلمتي (الظلماء، النور)متمثلةب (فالدهرظلماء ،والمعصوم نورهدى)وصف بهما غدر الزمن ،والقدرة على تحطي الصعاب وكشف الظلمات فقد استعمل كلمة (النور)للهداية لعلاقة المشابه بينهما في الهداية الى الطريق الصحيح والقرينة التي تمنع من إرادة المعنى الحقيقي في كلا المجازين قرينة حالية ،تفهم من سياق الكلام (۱)ويقابل استعارة (الظلماء)،استعارة (النور)التي تصور طبيعة الإيمان وفعله في البناء القويم لأسس الحياة؛لأنّه يفتح منافذ الرؤية والبصيرة في الحياة بكل اتجاهاتها .

<sup>(</sup>۱) الديوان : ۱۱٦

<sup>(</sup>۲) ينظر: علم البيان ،عبد العزيز عتيق ،دار النهضة العربية ،بيروت ،١٩٨٥م :١ /١٧٧



#### ثالثاً:الصورة الكنائية

تعدّ الكناية من أهم الوسائل الأسلوبية التي تحتاج إلى تأمل من قبل المتلقي في استنتاج المعنى؛ فهي "تحقق نمواً تأملياً عند المتلقي بوصفها إناء المعنى الذي يعبّر ظاهر اللفظ فيه عن مستواه السطحي للبنية مباشرة ،وإنّما على السامع أنّ يلحظ مضمونه عبر طبقات المعنى ويغوص في المعنى العميق لتلك البنية ،إذْ إنّ اللفظ في الكناية ليس إلاّ مولّداً للمعنى المختبئ خلف ستارة السياق ،وبذلك تمنح الكناية التركيب صواغه شكلية خاصة بها تختلف عن أساليب البيان الأخرى"(۱) إذن بما أنّ المفهوم العام للكناية هو الإخفاء وعدم التصريح ،فهو يتطابق مع مفهوم المفارقة عند دي سي ميويك، القائل: المفارقة قول شيء دون قوله حقيقة (۱)اذا تقوم شعرية المفارقة بشكل أساسي على التضاد المعنى الظاهري والباطني ،وكلما اشتد التضاد بينهما ،ازدادت حدة المفارقة في النص.

والكناية "من ألطف أساليب البلاغة وأدقها ،والسر في بلاغتها ،أنّها في صور كثيرة تعطيك الحقيقة مصحوبة بدليلها ،والقضية في طيّها برهاناً، فضلاً عن أنّها تضع لك المعاني في صورة المحسنات ،ولاشك أنّ هذه خاصة الفنون"(٢)فأسلوب الكناية يعمل على توليد معاني قابلة للتأويل ،يفرزها الخيال الفني للشاعر ،ويعمد إليه الأديب لفتح مغالق اللغة والتعبير عن المعاني الحسية ،وقد رفد خيال ابن الحداد عدداً من

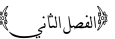
الصور الفنية الكنائية ،فكانت تمتلئ بالعواطف الإنسانية ،والأحاسيس الشعورية والانفعالات الوجدانية التي لا يستطيع التعبير عنها بحرية وصراحة فيلجأ الى التخفى

1.1

<sup>(</sup>۱) الأداء البياني في لغة الحديث الشريف ،د .صباح عباس عنوز ،التميمي للنشر والتوزيع ،النجف الاشرف ، ط۱ ، ۲۰۱۲م: ۱۰۷

<sup>(</sup>۲) المفارقة والأدب دراسات في النظرية والتطبيق ،خالد سليمان ، د. ط ،دار الشروق للنشر والتوزيع ،۱۹۹۹م : ٤٠

<sup>(</sup>٣) جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ،احمد الهاشمي: ٢٣٩



وراء عبارات تكاد تكون وعاءً خارجياً للمضمون ،وعليه تكون الكناية "كل لفظة دلت على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجاز بوصف جامع بين الحقيقة والمجاز "(۱) استعمل (ابن الحداد )الكناية في توظيفاته البلاغة للثنائيات الضدية خاصةً فيما يتعلق بإخفاء حبه لـ(نويرة) كقوله: (البسيط)

### اخفي هواك واكني عنه تورية وهل يلام عميد القلب إن وارى ؟(١)

لقد وردت في النص الشعري الالفاظ (اكني ،تورية) وهي من مصطلحات علم البلاغة ،فابن الحداد عاشق عفيف أضناه الشوق لمحبوبته ،فشكى لوعة الهوى ولواعج الفراق ،معبراً عنه بثنائية (الأنا/الأخر)، فكنى عن ذلك الشوق بلفظة (العميد)كناية عن من أتعبه العشق وأضناه ،متمثل بـ(الأنا)العاشق،فدائماً ما حاول الشاعر أنّ يتكتم على حبه لـ(الأخر)ولم تقتصر الكناية لديه على إخفاء الحب بل أيضاً لإخفائه شعره الثمين عن حساد موهبتة الشعريةقائلاً: (الطويل)

## هو الحُبُّ لم أُخْرِجْه إلاَّ لمجدهِ ومثِلي لأَعلاقِ (٢)النَّفاسةِ خابىءُ (١)

يكنى الشاعر عن شعره بـ (العلق النفيس ) ذلك الشعر النفيس خبأه الشاعر في مخيلته ، ولم يخرجه إلّا ليقوله في ممدوحه المعتصم ، ولولا هذا الممدوح لما كان لشعره قيمة. مشهد وصفي وفق نسق من العلاقات المتضادة بين (الظهور /والخفاء)، يكشف عن مقدار ما يعيشه من تأزم نفسي ، وهو يصارع من أجل إثبات ذاته وموهبته الشعرية أمام ممدوحه ، فشعره تلك الجوهرة المكتنزة في مخيلته لن يخرجه من مخبئه إلاّ لمن يستحقه.

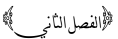
( P)

<sup>(</sup>۱) البديع في نقد الشعر ،اسامة بن منقذ: ٩٩

<sup>(</sup>۲) الديوان: ۲۱۸

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> أعلاق: ج علق وهو النفيس من كل شيء يتعلق به القلب :ينظر :قاموس المعجم الوسيط (العلق)

<sup>(</sup>٤) الديوان : ١٥٠



كما استعمل الكناية قائمة على ثنائية (الأنا ،الآخر) وأنَّ دموعه لم تستطع كسب تعاطف المحبوبة ولين قلبها ومن جهة أخرى وصف الشاعر هيبة حضور ممدوحه بقوله:

# إذا تجلَّى إلى أبصارهمْ صَعقوْا وإنْ تغَلْغَل في أفكارهم همأوا(١) (١)

في هذا البيت تكثر كنايات ابن الحداد ،فهو يكني عن شجاعة المعتصم والهيبة التي يفرضها حضوره كقوله "تجلَّى" في (إذا تجلَّى إلى أبصارهم) فإن كل من يراه يخشاه، لأنَّهم يعلمون مسبقاً أنَّ النصر حليفه، ويكنى عن خوف أعدائه الذين يتلعثمون أمامه في قوله (صعقوا)مذهولين والكناية عنده في هذا البيت تدخل في باب المبالغة فقد استعمل الشاعر (التغلغل) كناية عن الرهبة التي يفرضها التفكير بممدوحه، فثنائية (الظهور/الخفاء) المتمثلة في لفظتي (التجلي /التغلغل) وقال ابن الحداد في الباب نفسه مادحاً المعتصم كقوله: (البسيط)

# من كلَّ أَحوس نثرُ النَثْرِ دَيْدنُه إذا يَرى لْدْنَهُ مُسْتَلْئُماً يَرَأُ (٣) (٤)

يصف الشاعر بأس وشجاعة جنود المعتصم ،مستعملاً عبارة (أحوس نثرُ)كناية عن شجاعتهم وبسالتهم ،فالنصر هو حليفهم الدائم على أعدائهم فهم أسود في انقضاضهم على أعدائهم، وفي قوله (مستلئماً يرَأُ)كناية عن ضعف أعدائهم فهم يلبسون الدروع في أرض المعركة لحماية أنفسهم ،دعم الشاعر كنايته بثنائية (القوة /الضعف )كوسيلة لتوضيح عمق الصورة التي يشارك الأبداع في اكتشافها ويشارك

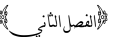
11.

<sup>(</sup>١) همأوا: همأ الثوب: إذا خرقه وأبلاه، المعجم الرائد(همأ)

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۱۱۰

<sup>(</sup>٣) الأحوس: الجريء الذي لا يرده شيء لسان العرب (حوس)،ونثر: ج. نثرة وهي فرجة ما بين الشاربين ،وكذلك هي من الأسد ،المستلئم :اللابس الدرع ،واللأمة:الدرع،وجمعها لُؤم، لسان العرب (اللؤم)ويرأ: أي يرأ المستلئم فيدفعه ؛ورأهُ إذا دفعهُ ،معجم القاموس المحيط(ورأهُ)

<sup>(</sup>۱۳٤ : ۱۳٤



في رسم النقيض لها في آن واحد، ولعل ابن الحداد لايتوانى عن المبالغة بمدح المعتصم في كل قصيدة ولو ببيت أو بيتين مهما كان مضمون القصيدة ومن ذلك قوله بقصيدة بدأ فيها بالغزل:

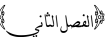
نمَتَهُ بدْراً نجومُ السّرِو من يمَنٍ وما كَمِثْلِ النَّجوْم آلنَقعُ والحَياُ (۱) فكنى الشاعر عن نسب المعتصم ب(نجوم السّرو)على عكس باقي الملوك الذين عاشوا بمستنقعات الذل والهوان ف(نجوم النقع) كناية عن مكانتهم المتدنية، صورة كنائية قائمة على ثناية (العزة /والذل )،فثمة علاقة جدلية بين ظاهر النص وباطنه قائمة على التضاد بين المدح والذم، مولدة حالة من المفارقة بين الطرفين فعندما غادر الشاعر المرية، برّر لنفسه أنّه ترك مناصب الدولة ومراكزها العليا،وأنّه سيحصر اهتمامه وجل وقته للعلم والأدب من ذلك قوله: (الطويل)

فألقيت أعباء الزمانِ وأهله فما أنا إلا بالحقائق عابىء (١) (١)

ففي قوله: (أعباء الزمان وأهله) تمثل كناية لترك الشاعر المناصب المزيفة ،وأهلها الذين لا يستمرون على حال واحدة وهي بالضد مع الشطر الثاني من البيت (أنا إلا بالحقائق عابىء)، مستعملاً التضاد الشعري بين (ألقي /عابىء)بين الأهتمام والأكتراث للوضع وما وبين التخلي وعدم الأكتراث، داعماً بيته بثنائية (الانغلاق /الانفتاح) ،واستعمال ابن الحداد الكناية بهذا الشكل يوحي بالعذاب النفسي المؤلم عندما ترك المرية فهو يحب موطنه وأهله، مما آلم نفسه، على الرغم استقباله من ملك سرقسطة ،بقي يشعر بغربة مكانية ونفسية ،أثرت عليه ،فآثر العزلة على الدخول بمضمار السياسة وشؤون الدولة ، فترجمه إلى أبياته التي أظهرت تخليه عن بلاط المعتصم، وحصره لاهتمامه في تحصيل العلم بعد خروجه من المريّة من قطعة فلسفية قائلاً:

<sup>(</sup>۱) الديوان: ١٢٨\_١٦٦

<sup>(</sup>٢) عابىء: مهتم، مكترث، ينظر: المعجم المعاصر، (عابئ)



# فلست أرى الوزير ولا الأميرا فعُدْتُ لِفلْسَفيّاتي سميرا(٢)

# لزَمتُ قَناعَتي وَقَعدْتُ عَنهُمْ وكنت سميرَ أشعاري سفاهًا

في النص كناية عن ترك الشاعر لمديح المعتصم؛ ليغوص في الفلسفة التي كان يشغف بها عبر أبيات تحمل دلالات وفلسفة خاصة إزاء الحياة،وتتجلّى فلسفته بقوله (لزمتُ قناعتي وقعدتُ عنهم )،كناية عن تركه مناصب الدولة ،فلا شيء يدعوه إلى التعلق بهذه الدنيا فقد اعتمدت الصورة الكنائية على التضاد المعنوي الذي لايخرج عن ثنائية (العزلة /المخالطة)وكأن الشاعر بعد تركه للمرية لم يترك فقط أرض تجذّر فيها وأصبحت جزءاً من كيانه ،بل ترك روحاً تحوم في سمائها وارتحل عنها جسدا بلا روح أوصلته إلى إيثار العزلة والانغلاق عن العالم بقوله في البيت الثاني (فعُدتَ لِفلسَفيًاتي)كناية عن العزلة، فخلق الشاعر لنفسه عالماً خاصاً به أكثر نقاء وهدوء ، يخالط فيه إشعاره ويستمتع بموهبته الشعرية والفلسفية ، إنّ عمق إحساسه بالغربة عن مجتمعه جعله يرفض التمسك به ،ويفضل عالمه الخاص ،وله قصيدة أخرى معبراً عن تفضيله الوحدة والانعزال عن الدخول في علاقات مزيفة تحت مسمى الصداقة قائلا:

ذَهَبَ الناسُ فانفرادي أَنِيْسي وكِتَابِي مُحَدَّثي وَجَليْسيي ذَهَبَ الناسُ فانفرادي أَنِيْسي وكِتَابِي مُحَدَّثي وَجَليْسي للشي في نَوْعِهِ بِحَيَّ ولكنْ يَنْقي الحَيُّ منه بالمرمُوسِ (٣) (١)

استعمل الشاعر جملة (كتابي محدثي وجليسي)كناية عن اتخاذ الكتاب خير صديق، ورفقاً يؤنس وحدته وعزلة عن الناس ، والملل من الأصحاب وخيانتهم له،فيصور الحياة مجردة بلا بهرجاتٍ ،وإنَّ تصويره يعطي مظاهر الوحدة والأنزواء

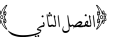
111

<sup>(</sup>۱) الديوان : ۱۷٤

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان : ۲۲۰

<sup>(</sup>٣) االمرموس :الميَّت؛ يقال: رمَسه يرمُسُهُ إذا دَفَنَهُ وسوَّى عليه الأرض. لسان العرب مادة (رمس)

<sup>(</sup>٤) الديوان : ٢٢٨



فروحه مثقلة بالخواء والفراغ واللاجدوى ،فهو يعتمد على الصدق في التعبير ،فهو يقدّم خواطره وَحكْمتَه بجرأة وعمق ، فالكتاب هو الجليس الصالح والأنيس الناصح وهو رفيق الأنسان الوفي ، المأمون الجانب، يستمتع بمجالسته، فالثنائية الضدية في النص متمثلة بثنائية (الأنا/والآخر) ،المنبثقة من ثنائية (العزلة /والمخالطة) فرأنا)الشاعرتفضل العزلة متخذاً من الكتاب أنيساً لوحدته على الاختلاط مع(الآخر) أصدقاءالسوء ،والمنافع ،فالشاعر يعترف بأنّه ليس له أصدقاء يؤتمنون كقوله: (الكامل

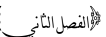
## والناس أغربة إذا قَايَسْتَهُمْ وأخو المُصَافاةِ الغرابُ الأبيَضُ (١)

تلوح لنا مشاعر اليأس عند ابن الحداد في هذا البيت باستعماله التركيب (الغراب الأبيض)؛ إذْ لا يوجد لغراب أبيض ،وإنّما يُضرب به المثل كناية على الندرة، فالشاعر ينفي صفة الوفاء في الأصدقاء؛ إذْ ليس له صديق مؤتمن. والبديع أنّ الكناية في هذا البيت كشفت عن عجز الشاعر من وجود الأصدقاء الأوفياء لديه بسبب ما وقع له من الوشاية من قبل حسّاده ومنافسيه عند المعتصم (٢) جاعلاً من تثائية (الوفاء /الغدر)أساساً بنى عليه صفة الغدر عند الأصدقاء جعل وجود الأوفياء لديه تكاد تكون معدومة يمكن القول: إنّه كان يكتب بفيض الشعور، ونبض القلب، فأصبحت مفرداته معاني متآلفة، وصور بديعية نادرة عرف صاحبها كيف يصوغها بصنعة أدبية ويظهر عشق الشاعر للمكان من أجل الذكريات التي يحملها لطفولته، ولوجود علاقة بصاحبة أو حبيبة، شهد هذا المكان، أو ذاك علاقتهما وقربهما.

<sup>(</sup>۲) الديوان : ٥٤



<sup>(</sup>۱) الديوان: ۲۳۱



#### المبحث الثانى

#### الصورة الحسية البصرية

لحاسة البصر أهمية كبيرة في تشكيل الصورة لدى الشعراء بصورة عامة وابن الحداد بصورة خاصة ،أذ تعد من أهم الحواس عند الإنسان ،لأنّها الوسيلة الوحيدة التي يستلم بواسطتها الذهن البشري الصور المادية الملموسة بأشكالها المختلفة ،والتي تمثّل انعكاسا عميقا للعلاقة الجدلية بين ذات الشاعر ومدركات الواقع الحسيّة (۱). وتعتمد الصورة البصرية على إدراك الأشياء ورؤيتها بأحجامها وأشكالها وألوانها وحركاتها إلى جانب التأمل العميق المدرك للنظير والمماثل وربطها به ،وتصويرها بصفاتها الداخلية والخارجية من خلال رؤية شعرية تستنبط الذات ،وتحسن تصوير انعكاساتها والتعبير عنها (۱) ،ثم يعبّر عنها بما لديه من قدرات إبداعية. بوصف أنّ الحواس

وسيط بين الإنسان ومحيطه الخارجي الذي يتأثر به، فيستقي منه صور من موجوداته، ومادة الشاعر المحسوسة التي يستعملها لتأليف صوره الحسية تجعل حصول الأفكار في ذهن السامع أكثر سهولة ومتعة "(٣)وقد أكثر ابن الحداد الأندلسي من استعمال الصور الحسية ،ذلك لأنّ الشاعر الأندلسي حاول توظيف كل حواسه ومشاعره للتعبير عن وجدانه متخذاً من ما تبصره عيناه منفذاً يعبر به عن اختلاجاتها وصراعاتها وتناقضاتها، وخاصةً وأنّ الأندلس أرض ذات طبيعة خلابة

<sup>(</sup>۱) الصورة الشعرية الحسية:تشكيلاتها الفنية ودلالاتها الصوفية في شعر عبد الله العشي ،د. خميس شرفي ،جامعة العربي التبسي ـ تبسة الجزائر ، ۲۰۲۰م، بحث منشور .

<sup>(</sup>۲) ينظر: التصوير البياني في شعر المتنبي ،إبراهيم الوصيف هلال ،مكتبة وهبة للطباعة والنشر ،القاهرة ،ط٢٠٠٦: ٢٧٦:

<sup>(</sup>٣) الأسس الجمالية في النقد العربي ،عز الدين اسماعيل ،دار الفكر العربي ،القاهرة ،مصر ٣٠٢: ١٩٩٢،

والفصل الثانح

ساحرة فيها الألوان والأزهار مايساهم في صناعة حياة هادئة رغيدة، مما كان يبعث الرغبة في نفوس الشعراء لنظم الشعر، بما يستثيره من عواطفهم المتأجّبة ،فيحرك خيالهم،ويلهمهم الشعر،" والشاعر في استعماله للصورة المرئية إنّمايجسد تجربته في الواقع لإيصالها إلى الناس بعد اعطائها الشكل الحسي ...وبذلك يستطيع أنّ يضع واقعاً جديد أبصورة جديدة تفوق الواقع جمالاً وتأثيراً"(١)

إنّ أغلب ألفاظ ابن الحداد تومئ الى نفسية حزينة مستعملاً الصورة البصرية المتضادة وخاصةً بما يخص موضوع الغزل فالشاعر كان دائم الشكوى كما ذكرتُ سابقاً من صد (نويرة) ،فجاء بألفاظ دلتّ على معاناة حقيقية ،لا تخلو من التضاد والتناقضات ،لشدة قرب هذه الالفاظ من تجربته نجده ينتخبها ليزجها في أشعاره فامن قيمتها الجمالية لأنّ وصف المرأة أنْ يعلي الأدباء من شاهد على علو قدرها،وسمو مكانتها ،والجمال عنصر مهم بعث السرور واللذة في النفس لأنّه يصدر عن مثلٍ أعلى في العالم المعقول يجاوز نطاق عالمنا المحسوس "(۲) والعين هي العضو الأكثر أهمية بين الحواس بوصفها الأداة الفاعلة ،فقد ورد لفظ العين ومرادفاتها

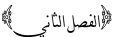
مجازياً ك(الجفن ،الطرف ،اللحظ،المقلة )ومنها مارتبط بدلالة الأسى والحزن ك(الحزن والدموع ،والسهر ،والأرق)،فالصورة المبنية على التضاد تزداد قدرة على التأثير والجمال ،بأصالتها وحسن صياغتها ،بقدرتها على الشد وجذب المقابل ،وفي إطارٍ آخر جاءت كلمة العين تدل على معناها الحقيقي (البصر أو النظر)ومثل ذلك قائلاً في وصفٍ تأثير عيني محبوبته عليه:

(مجزوء الوافر)

#### فهل تَدْرِيْنَ ما تَقْضي على عَيْنَيَّ عَيْنَاكِ؟

<sup>(</sup>١) ينظر:الشعر العربي المعاصر،عز الدين إسماعيل: ١٣٠

<sup>(</sup>٢) صورة المرأة في الأدب الأندلسي في عصر الطوائف والمرابطين ،محد صبحي: ٧٢



# بقلبي نُوْرُكِ الذَّاكي؟ (١).. كِ أَنَّى بعض قَـتْلاَكِ(٢)

# وما يُذْكِيْهِ من نارٍ وعَينَاكِ المُنَبَّئِتَا

إنّ لوعة الحب وشدّة الوجد المتسلطة عليه تركته أحيانا يتمسّك بالرؤية الحقيقية فعبر عنها بألفاظ (عيني ـ نورك ـ عيناك)،بصورة من صور التضاد الحسي البصري فثنائية (النور/ الظلام)، جاءت داعمة لثنائية (الأنا/الآخر)فجمال المحبوبة لا يمكن اخفاؤه،لأنّها استمدت ملامحها من نور الشمس ،فالصورة معيار الإبداع يعبر بها الشاعر عن أحاسيسه وأفكاره وتعمل على تنظيم التجربة الإنسانية الشاملة للكشف عن المعنى الأعمق للحياة والوجود المتمثل في الخير والجمال من حيث المضمون والمبنى بطريقة إيحائية (الوجود المتمثل في الغرض الغزل الذي يتسم بالرقة والبساطة ،فدائماً مانجد الصورة الحسية لدى الشاعر جاءت داعمة لثنائية (الأنا

/والآخر)(فالأنا) الشاعرالعاشق في صراع دائم بين الصد والودِ مستمر مع (الآخر) المحبوبة، ومن ذلك قول الشاعر:

## ولَمْحُها يَضرُم لَوعاتِي (1)

#### وناظري مختلسٌ لمحها

جمعت هذه الصورة البصرية في تشكيلها أكثر من عنصر بصري (ناظري ،مختلس لمحها )وباختلاف أفعال وأدوات الرؤية يزداد ارتباط الصورة ذهنياً بتجربة الشاعر المتمثلة بـ(الأنا) العاشق ،أمام (الآخر) اللامبالي، والسبب الرئيس في هيمنة لفظ العين ومرادفاتها على بقية الأعضاء الحسية، لأنّها تدخل إلى فكر المتلقي وتؤثر فيه وتطلق طاقتها الإبداعية ،فيصل إلى خيال المتلقي فيتصور أنّه يبصر تلك الصورة

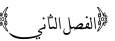
<sup>(</sup>۱۲۰ : الديوان



<sup>(</sup>۱) ذاكي :الذَّكا ،الجمرة المشتعلة ،ذكت النَّار ،اشْتدَّ لهيبُها ، ،نوركَ الذَّكي ،أي الساطع ،ينظر ،معجم المعاني الجامع مادة (ذكا)

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان: ۲٤۲

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> ينظر: الصورة الفنية في شعر أبي تمام ، عبد القادر الرباعي ،المؤسسة العربية للدراسات والنشر،١٤٩م: ١٤



بكل تفاصيلها،وهذا النوع من الصور الفنية في غاية الأهمية، فإنَّ أكثر الصور الشائعة هي الصورة المرئية (١)فجاءت مرات عدة مرتبطة بالدموع والفراق كما في لفظ(الطرف) الذي جاء مقترنا بالسهر والأرق كما في قوله: (الطويل)

#### ما بالُ طَرْفي لا يوافيكَ شاكياً وطَرْفُكَ في كل الأحايين وَسُنانُ (٢)(٣)

يخاطب الشاعر محبوبته مستعملاً التضاد المعنوي لثنائية (الأنا/الآخر) ، (الأستقرار / عدم الأسقرار) فرالأنا)العاشق يصف ما يكابده من ألم وحسرة فعيناه لا تعرفان النوم ورغم ذلك فإنَّ عيناه لا تشتكي راضية بما نالته من سهروقلق نتيجة الحب من طرف واحد ،على عكس (الآخر) المحبوبة التي لا يعرف القلق لعيناها طريق ،إذْ أراد الشاعر أنْ يسخّر حواسه لنقل تجربته الشعرية بأبعادها النفسية والعاطفية ،فجاءت لفظة (اللحظ)في سياقات دلت على ملامح العين التي استهوت الشّاعرفي معشوقته ومن ذلك قوله وهويصف تأثير جمال عينا (نويرة)عليه: (الطويل)

وآل الهوى جرحى ولكن دماؤهم دموع هوام والجروح مآقىء (١) فكيف أرفي كلم طرفك في الحشا وليس لتمزيق المهند رافىء (١)

مفردات الرؤية والإبصار تواردت في هذه الأبيات مشكلةً صورة بصرية اعتمد فيها الشاعر على الرؤية ك(. عينك . مآقئ ) ألفاظ تدل على التصريح بالرؤية والإشارة التي لا تكون إلاً لمّا هو موجود، كلها دوال تشكل الصورة البصرية ،فالصورة كلها تعبّر عن تأثير عيني المحبوبة في قلب الشاعر ،صورة قائمة على ثنائية

1 IV

<sup>(</sup>۱)عناصر الإبداع الفني في شعر ابن زيدون ،د. فوزي خضر ،أشرف على طباعته مؤسسة جائزة عبد العزيز سعود البابطين للأبداع الشعري، الكويت ،ط ١ ،٢٠٠٤م : murray,Patrick...

<sup>(</sup>٢) وسنان :صفة مشبهة تدل على الثبوت ،معجم اللغة العربية المعاصر (وسنان )

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان : ۲٦١

<sup>(</sup>٤) دموع هوام: غزيرة ،وهوام :ج هامية من همى الدمع يهمي إذا سال لا يثنيه شيء، لسان العرب(هوامً)مآقي :مفردها مَأُقٌ، ومأق العين مجرى الدمع منها ،المعجم الرائد (مآق)

الفصل الثانح على الثانع الثانع المناس

(الأنا/الآخر)ف(الأنا) يصف نفسه، بالجريح من فتك ألحاظ (الآخر)المحبوبته ،لأنّ عيناها لها فعل كفعل السيف في البدن أثناء الحروب فهي تثخن فيه الجراح ، فالشاعر أخذ الصورة البصرية البديعية للحرب ،ليجعلها بينه وبين محبوبته والسلاح هو سلاح الألحاظ ، فآل الهوى جرحى دائما وصورة الدماء هي دموعهم التي تجري على مآقيهم دائما لطول فرقه وبعاد. (٢) والصورة توضح بأوضح معانيها طريقة التعبيرعن المرئيات والوجدانيات لإثارة المشاعر وجعل المتلقي يشارك المبدع أفكاره وانفعالاته (٣)كما وردت لفظة (الخد) في مواضع عده .منها مارتبطت بالرؤية البصرية

كقوله: (الطويل)

#### وقدْ جَرَحَتْ عَينايَ صفحة خدَّه على خَطأ فاختار قتلي على عَمْدِ (۱)

فالخد من دلالات الحسن والجمال ،فالكثير من الشعراء يشبه خد المحبوبة بالقمر، أوالشمس ،بجامع الاضاءة ،وورد لفظ "الوجه" متعلقاً بالمعشوق ، فقد علق محقق الديوان الدكتور يوسف علي الطويل على هذا البيت قائلاً: فصادف الشاعر، وهو يتأملها ،أنَّ وقع نظرها عليه فاحمرت وجْنَتَاها خجلاً ،وقررَّت عندئذ أنّ تقتله

بصدّها كمدا، وهي تعلم بطول بُخلها عليه ، تزيد من إشعال لوعة الحب الناتجة عمّا يحدثه ابتعادها عنه من شقاء وعذاب ؛ فقلبه لا يستطيع أنْ يكون مرتاحاً طالما المسافة شاسعة بينه وبينها لاتقل،... وهنا يوفق أيما توفيق بحيث يُعدّ هذا البيت من أجمل ما قيل في الغزل؛ إذْ فيه حلاوة الكلمة وجمال الصورة والإيقاع (٥) فجاءت

<sup>(</sup>۱) الديوان : ١٤٥

<sup>(</sup>۲) ينظر هامش الديوان : ١٤٥ ـ ١٤٦

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> ينظر: الصورة في شعر الأخطل الصغير، أحمد مطلوب ،دار الفكر للطباعة وللنشر والتوزيع ،١٩٨٥م : ٣٥

<sup>(</sup>٤) الديوان : ١٩٨

<sup>(</sup>٥) الديوان : ١٩٨

الفصل الثانعي

الصورة معبرة عن الرؤية البصرية الحقيقية ذلك بصورة من صورتحتوي على العديد من الثنائيات سواء معنوية ك(الأنا /الآخر)ف(أنا)الشاعر يطغى عليه الشعور الصادق العفيف أزاء (الآخر)الذي تجمعه معه العاطفة والمودة الصادقة أو لفظي ك(على خطأ/على عمد) وفي صورة أخرى عبر الشاعر عن الحب قائلا: (الكامل)

### فَعلَّهُ يُرْوي صَدايَ بِلَمْحِهِ وَجْهٌ به ماءُ الجمالِ مَعينُ (١)

يجعل الشاعرمن نظرة المحبوبة له مصدر إرواء وإشباع لأشواقه المحرقة عدخل ذلك في وصف محاسن وجمال وجه المحبوبة. إنَّ صورة الحبيبة المتمثلةب (الماء) والعاشق (الظمآن) مصورة حسية تصور التضاد بين شدة الدافع نحو الماء والحياة وشدة الكبت الذي يسد الطريق أمام المحب، مستعملاً التضاد المعنوي عبر ثنائية (اللذة الألم) صورة بصرية تختلط بمشاعر اللذة والألم في آن واحد، (اللذة )تلك اللمحه، و (الألم) الذي تتركه في قلب المحب ، كما لاحظنا أن هناك صفات حسية أخرى سجلت حضوراً في ديوانه استعملها للتغزل بمحبوبته ولكن لم يكثر منها كرالثغر الريق المبسم) على العكس من الألفاظ المعلقة بالصورة البصرية سواء كانت رؤية مجازية أو حقيقية ،وهذه الألفاظ تسجل حضورا دائماً في موضوع التغزل بمحبوبته علم نذكرها ضمن الصور الحسية ، لأنَّ وجودها في ديوان الشاعر بنسبة قليلة سنحاول تسليط الضوء على ما ارتبط منها بحاسة البصر، ومن ذلك قوله

الشاعر وهو يتغزل بثغر محبوبته: (الطويل)

وفي ثغرِك الوَضاح ريُّ لُبانَتِي (٢) فَظَلْمُك صَدْآءٌ (٣) وقلبي صَدْيانُ (٤)

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> الديوان : ٢٦١



<sup>(</sup>۱) الديوان: ۲٦۸

<sup>(</sup>٢) البَانَة:حاجة من غيرفاقة،ينظر:المعجم الرائد ،مادة (لبَانة)

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> الظُّلمُ:ماء الأسنان وبريقُها، لسان العرب ،مادة (ظَلم)، وصَدْآء وصَدُّاء: رَكيةٌ لم يكن عندهم ماءٌ أعذب من مائها ،والركيّة: البئر، لسان العرب مادة (صدد)

والفصل الثانح

ينظر الشاعر إلى ثغرها فإذا هو مورد عذب زلال يشبع الرغبات بالنظر إليه ،ومع ذلك لايزال قلبه ظمآن نتيجة صدودها ،فالشاعر متعطش لأبتسامة من ثغر محبوبته تروي شوقة ،ولن يرتوي ما عاش ؛ذلك لأنّه لا يستطيع الوصول إليها ،ولايقدرعلى التخلي عنها فتبرز هنا ثنائية (اللذة /الألم)القائمة على ثنائية (العطش الولارتواء)وهذا الأمر يولد إدانة واحتجاجاً لدى الشاعر يمنح الشاعر للصورة دلالة توافق مابعقل المتلقي لأنَّ المخيلة لاتعني استذكار لصور المحسوسات،واستعادة تخيّلها ،ولكنها تتجاوز ذلك إلى وظيفة ابتكارية متميزة "(۱)أنَّ جمال هذه الصور البصرية تكمن بالجمع بين عناصر متنافرة تدل على ثنائية المعنوية (اللذة/الألم)، الذي يمثّل المنفذ القريب إلى المشاعر والأحاسيس الإنسانية ،ومن الصور الحسية الذي يمثّل المنفذ القريب إلى المشاعر والأحاسيس الإنسانية ،ومن الصور الحسية النبي أبدع فيها الشاعر ،الصور الصرية اللونية ،بعتبار الألوان تدرك بالبصر ،فحاسة البصر هي مركز الأدارك والتأمل ،فيتأمل الشاعر حسن الطبيعة الخلابة،ويصور جمال منظرها ،وبها يعاين كلّما يحيط به،وللألوان دورها المؤشر في الشعر في العصور ،وله قصيدة مدح فيها المعتصم ومنها قوله: (البسيط)

بِلَحْظَةٍ منكَ يُثنى القِرنُ (١) مُنْعَفِراً (١) كأنَّ لَحْظَكَ فيه صارِمٌ خَدِمٌ (١)(١) هنا يصف شجاعة المعتصم، بصورة متعلقة بالرؤية البصرية ضمن ثنائية المعنوية (القوة / الضعف) واصفاً نظرة المعتصم بالسيف القاطع ، الذي يرهب اعدائه ، المعتصر الصورة البصرية على مدح المعتصم أو التغزل بالمحبوبة، فنراه يستعمل هذه الصورة للفخر بشعره والتقليل من قيمة منافسيه ، في حالة الفخر المعادلة معكوسة إذ

<sup>(</sup>خ) الخذم:السيف القاطع السان العرب مادة (خذم)



<sup>(</sup>۱) الشعر الجاهلي قضاياه وظواهره الفني ،كريم الوائلي ،الدار العالمية ،القاهرة ،د.ت،د.ط: ٩٩٩م

<sup>(</sup>٢) القِرْن :الكُفء والنظير في الشجاعة والحرب ،والجمع أقران ،لسان العرب مادة (قرن)

<sup>(</sup>٣) منعفراً:أي منعفراً في التراب،يقال:عَفَره في التراب يَعْفره عَفْراً وعَفَّره تَعْفيراً فانْعَفَر وتَعَفَّر مَرَّغة فيه أُودَسَّه السان العرب مادة (عفر)

الثنائيات الضدية في الصورة الشعرية الشعرية الشعرية

والفصل الثانح في المناسخ الثانع المناسخ المناس

نجده هنا يتلذذ بما وصل إليه بتميزه على غيره،وحساده هم من يشعرون بالحسرة والألم لأنَّهم لايصلون إلى مرتبته ولكن تبقى الحالتان تدوران في صراع (اللذة/الألم)معبراً عن ذلك بقوله:

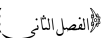
أَشْجَى مسامِعَهُم تِيهًا بما سَمِعُوا ولا تَقَرُّ لهمْ عَيْنٌ إذا قرأوا(٢)

يوجه هذا البيت لحساده ومنافسيه بإنهم حين سمعوا شعره طربوا ولم يتمالكوا أنفسهم من شدة الفرح،ولكنهم عندما جمعوه وقرأوه طغى عليهم الحسد وما أقرت عيونهم مما رأوه في نظمِه من الروائع،جاعلاً التضاد بين (الحزن/السعادة)منفذاً للتعبير عن الثنائية المعنوية (اللذة/الألم)،فالشاعر يفتخر بموهبته الشعرية التي لايصل إليها أحد من الشعراء المنافسين له في البلاط "كان بلاطه الصغير بالمرية ينافس في مجالسه الأدبية،وفي رعايته للأدباء ولشعراء بلاط إشبيلية وكان بلاط المعتصم منتدى لطائفة من أكابر شعراء العصر "(٣) ،وظف الشاعر الصورة البصرية سواء بصورة مباشرة أو بألفاظ تدل على الرؤية بصورة مجازية لتعبير عن مشاعرة وعواطفه خير تمثيل.

(۱) الديوان : ۲۵۰

(۲) الديوان: ۱۳۸

(۳) ينظر:هامش الديوان: ۱۳۸



# المبحث الثالث الصورة الرمزبة

لجأ الشعراء المبدعون إلى كتابة الشعر بوصفه السراج الذي يضيء مكنونات النفس والملاذ الذي يفرون إليه للتعبير عن تجارب واقعهم بلغة شعرية قادرة على إخراج الأحاسيس الكامنة في النفس فكان الرمز الوسيلة الرئيسة التي يتوسل إليها الشعراء من أجل البوح عما في أعماقهم ،فهو شكل من أشكال التعبير عن الأفكار ومن أبرز وسائل التصوير ،وقد عرف منذ القديم إذ استعمل في البلاغة من إذ الربط بين الحقيقي وغير الحقيقي وهذا على وجه التلميح والإيماء ،فكان الرمز سمة من السمات الأساسية الأصيلة في الشعر العربي...(۱) لاشك أنّ الشعر تعبيرعن أفكار وعواطف مجردة يصعب على اللغة العادية تجسيدها، فيلجأ الشّاعر أحياناً إلى الصورة الرمزية بتوجيه من تجربته الشّعورية، فيبتعد عن التّعبير بالشكل المألوف، ويوظف الصورة الرمزية التي ليس هي إلاّ وجها مقنّعاً من وجوه التّعبير المختلفة التي يثير بها نفس المتلقي، فضلاً على أنّ "الوظيفة الدّلالية لتلك الرموز هي إثارة صور المدلولات لدى السّامع أو القارئ"(۱)

ومما يعطي للرمزية أهمية هي تلك العناصر التي يعتمد الشاعر غموضها في النص ويحرص على إبقاء معالم نصه ظليلة ،فلا يسمى الشيء بوضوح ،لأنَّ تسميته

177

<sup>(</sup>۱) ينظر:أصداء دراسات أدبية نقدية ،عناد غزوان ، د.ط ،منشورات اتحاد الكتاب العرب ،دمشق ۲۲۰،

قضاء على ما يحمل النص من متعة الرمزية والغموض فالرمز يمنح فرصة للقارئ من أجل الإبحار في دهاليز القصيدة فأصبح الشعراء يعتمدون الرمز في رسم صورهم حتى يضفى عليها نوعا من الغموض فالنص هو "جهد تعبيري يحتشد بالدلالات الرمزية التي تتفاوت حيوية وفرادة من شاعر إلى آخر "(١). ومعلوم أنَّ الأنسان يتعرض في حياته عامة وأحلامه خاصة لرؤية بعض الأمور التي ترمز لمواقف حياتية وقعت أو ستقع له ولكنها تأخذ أبعاداً أخرى عند المفسرين، وكل تلك الأمور تحدث بشكل عفوي من خلال القلق الباطن ،إذ انعكست العلاقات المتداخلة بين ماهو داخل الأنسان وخارجه، إذ تفتح تلك الرموز المجال أمام الخيال والفضول والرغبة في الاستكشاف(٢) فالرمز أسلوب فني يستعمله الأديب بحسب تجربته الشّعوريّة أو نظرته الفنية، ويسهم في تشكيل المعنى الذي يودّ إيصاله ،والرمز يكون كلمةً أو عبارةً أو شخصيةً أو اسم مكان ، ويتضمن دلالتين ،إحداهما مباشرة وظاهرةً والأخرى باطنةً مرتبطةً بالمعنى المُراد تبليغه<sup>(٣)</sup> فالصورة الرمزية هي صورة متضادة بين ما يصارعهُ الشاعر من تناقضات قابعة في نفسهِ لا يستطيع التعبير عنها بصورة صريحة ،فيلجأ الى تزيينها واخراجها بصورة ذات دلالات موحية ،بواسطة رموز مجازبة تعبر عن تلك المشاعر الداخلية.

أكثر ابن الحداد من توظيفه للرمز وخاصة الرمز الديني "فتوظيف النصوص الدينية في الشعر يعد من أنجح الوسائل ،وذلك لخاصية جوهرية في هذه النصوص تلتقي مع طبيعة الشعر نفسه وهي إنّها مما ينزع الذهن البشري لحفظه ومداومة تذكره

-CASSA IYW

<sup>(</sup>۱) في حداثة النص الشعري . دراسة نقدية . علي جعفر العلاق ،دار الشروق للنشر والتوزيع، الأردن ،ط ۱ ، ۲۰۰۳ م : ٤٥

<sup>(</sup>۲) ينظر :الدلالات الرمزية للشكل واللون ،فيروز سمير عبد الباقي ،جامعة حلوان . قسم التصوير . القاهرة ،۲۰۱۵م بحث منشور : ۱

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> ينظر :الرمزية وتجلياتها في الشعر العربي الحديث، سارة العتيبي ،مجلة الجامعة الإسلامية للبحوث الإنسانية ،المجلد ٢٥٠العدد ٢ ، ٢١٧م : ٢١٧

والفصل الثانبي

.فلا تكاد ذاكرة الإنسان في كل العصور تحرص على الإمساك بنص إلا إذا كان دينياً أو شعرياً وهي لاتمسك به حرصاً على ما يقوله فحسب وإنّما على طريقة القول أيضاً ،ومن هنا يصبح توظيف التراث الديني في الشعر . خاصة ما يتصل منه بالصيغ البلاغية.تعزيز قوياً لشاعريته ودعما لاستمراره في حافظة الإنسان "(اليست فقط الرموز الدينية الإسلامية إنّما يتعداها إلى النّصرائية، والسبب عائد إلى أنّ المرأة التي شغف بها الشاعر كانت على دين مخالف لدين الشاعر، ونعكس ذلك على شعره فأحالتنا بشكل أو بآخر على معرفة الأسباب الحقيقية ،وتحليل الظّروف النّفسية عند استقراء أشعاره الغزليّة ،وتعيننا أكثر على فهم دواعي تبطين أشعاره بالرمز الدّينيّة خاصة ،الإسلاميّة والنّصرائية على حدّ سواءٍ، إنّ "اللغة بدلالاتها الوضعية قاصرة عن نقل حقائق الأشياء كما تمثلّها النّفس الشّاعرة "(۱) هنا يحدث التناقض والتضاد بين المخفي وهو ما يشعر به وبين الظاهر الذي يخرجه على هيأة رموز، لذا نجد الشاعر يستعين بالرموز والمجازات لتعبير عما يختلج بداخله من مشاعر وعواطف جياشة تجاه الآخرون ومنهم(نوبرة)نحو قوله: (البسيط)

# أهلً (٣) بأشواقي إليها وأتّقي شرائعها في الحُبَّ حقَّ تُقاتها (١)

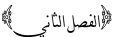
في البيت يذكر لفظة (أهلّ) فالشاعر يرمز الى أنّه لا يجد حرجاً في رفع صوته معلناً حبّه لنويرة ، كما يرفع الحاج صوته بالتلبية ،لنداء شريعة الحج ،ثم ينزه نفسه عن اتباعها شريعتها .فغدت الرموز المسيحية (عند ابن الحداد) رمزاً للحب ،فالشاعر كما ذكرنا سابقاً عرف بحبه لامرأة مسيحية اسمها نويرة .ولكنهُ دائماً ما يؤكد أنّ حبه

<sup>(</sup>١) إنتاج الدلالة الأدبية ،صلاح فضل، مؤسسة مختار للنشر والتوزيع . القاهرة ،ط١: ٥٩

<sup>(</sup>٢) تجليات الرمز الصوفي في الديوان الكبير ،عبد الكريم صالحي ،(رسالة ماجستير) جامعة المسيلة . كلية الآداب والعلوم الاجتماعية . قسم اللغة العربية وآدابها ٢٠٠٩م : ٣٢

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup>أهلًا الشَّخص بذكر الله:رفع صوته بذكر الله عند رؤية شيء يعجبه،أهل المحرم رفع صوته بالتلبية في الحج أو العمرة،اسان العرب (أهل)

<sup>(</sup>٤) الديوان : ١٠٨



لا يتعارض مع ديانته ولا يؤثرعلى شريعته المسلمة ،متخذاً من ثنائية (أنا /الآخر) (الأسلام /المسيح ) ف(الأنا)الشاعر المحب المسلم ،و(الآخر)المحبوبة المتمثلة برنويرة النصرانية)منفذاً ليعبر به عن التعايش بين طوائف الأندلس.

لقد إفاض ابن الحداد في وصف الأجواء النّصرانية، و ما يتعلق بأعيادها وعاداتها، فالشاعر رغم ذلك هو لايؤمن بما يؤمنون، ولا يعتقد ما يعتقدون ،فنراه في مشهد اعترافه بالحب للقس،كونه يُعدَّ ركناً مهم من أركان العقيدة المسيحية ،ومنفذ لتعاليمها قائلاً:

وأُقسِمُ بالإنجيل إنِّي لَمائِنٌ وَنَاهيك دَمْعي من مُحقٍ محنثِ وَلَاهيك مَعْيثُ المُدْنَفِ (١)المُتَغَوَّثِ (٢) ولائِدٌ مِن قَصي على القَسَّ قصتي فيقسو على مضْنَى ويَلْهو بمُكْرثِ (٣) فلم يأتهم عيسى بدينِ قَساوةٍ

يشكو الشاعر جفاء نويرة وتكذيبها له فأقسم بإنجيلها ،أنّه لصادق في حبها، مؤكد أنَّ دموعه لم تشفع له عندها ،فستعان بالقس،كونهُ أحد رؤساء النصارى في الدين بقوله (عساهُ مغيثَ المدنف المتَغوَّثِ)عسى أنْ يغيثه ويكون وسيلة تقرب من محبوبته فهو "واثق من أن القسيس الذي يعمل بتعاليم المسيح (عليه السلام )،سيكون متسامحاً معه، لأنّ الدّين المسيحي دين تسامح ،لادين قساوة ،وخاصة مع المرضى المدنفين "(<sup>3)</sup> الذين اشقاهم الحب ولإزمهُم مرض الحب ،فيرمز الشاعر للآخر المسيحي في صورة من صور التسامح والتعايش وقبول الآخر واحترامه رغم تضاده واختلافه معه بالدين والعقيدة ،بصورة من صور الثنائية المتضادة بين (الأنا المسلمة

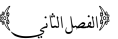
110

<sup>(</sup>۱) المُدْنَفِ :من براهُ المرض حتى أَشفى على الموت ،دنِفَ المريض، بالكسر ،أي ثَقُلَ ،ينظر :لسان العرب مادة (دنف)

<sup>(</sup>٢) المُتَغَوَّث، من الفعل (غَوَّث)، فيقال ،غوَّث الرجلُ تَغُويثاً وأستغاث إذا صاح ،وغاثهُ، أجاب دُعاءه وأعانه : ينظر لسان العرب مادة (غوث)

<sup>(</sup>۳) الديوان : ١٦٩ ـ ١٧١

<sup>(</sup>۱۷۲ ـ ۱۷۰ : هامش الديوان : ۱۷۰ ـ ۱۷۲



/الآخر المسيحي )(الأنا/الآخر)ويتعجب ابن الحداد من قسوة (المحبوبة )مع أنّ تعاليم دينهم تدعو إلى المحبّة وقسوة (نويرة)،فيه تناقض مع ما جاء به عيسى

(عليه السلام) بحسب معتقداتهم ، حيث إنَّ الشاعر المبدع يختار لتعبيراته ألفاظ غامضة توحي لمعاني بعيدة تستتر خلف المعنى الحقيقي الذي يروم ايصاله ،إذ يحتفظ كل إنسان . أيّا كان عمله . بقاموس خاص، به رموزه التي يؤمن بها وفق مرجعيّة ما، يعتمد عليها حتى يقرب المعنى من المتلقي ،وهذه المرجعية إما تكون دينية أو أفكاراً تراثية ؛لذا أصبحت التفاسير الرمزية شغلاً شاغلاً لكثير من أصحاب المذاهب العقلية والفلسفية (۱).

وظّف الشاعر ملكاته اللغوية والبلاغية بأسلوب التضاد ،اليبرز لنا دلالات رمزية موحية تحمل في طياتها معاني ،يفوح منها عبق الاستسلام للحب والخضوع لسطوته . مثل ذلك قوله :

وبين المسيحياتِ لي سامريَّة بها المَجْدُ على الصَّبِ الحنيفي أن تدنو مثلَّث قد وحدَّ الله حُسنَها فَثُني في قلبي بها الوَجْدُ الله حُسنَها واحدٌ فقط ،ولكنه لم ينسبها إليهن بل وصفها بالسّامرية، ذلك أنّها الوحيدة التّي استطاعت غوايته كما غوى السّامري قومه ،قال تعالى ﴿ قَالَ فَإِنّا قَدْ فَتَنَا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكُ وَأَضَلَهُ مُ السّامِ يَ ﴾ (١) ثم يستبعد الشّاعر أنْ تقبل به مادام على دينه، وفي قوله كثير من المبالغة ،فزواج المستعربات بالمسلمين كان دائراً في الأندلس بشكل كبيرٍ، و "لم يقف الزّواج أو التّسري بالإسبانيات عند الولاة

177

<sup>(</sup>۱) ، ينظر: الدلالات الرمزية في ديوان "فصول من سيرة الرماد "لصالح الزهراني، حنان بنت غالب المطيري ، جامعة القصيم كلية العلوم والآداب . مجلة كلية الدراسات الاسلامية والعربية لـ الاسكندرية ، العدد ٣٨، الأصدار الثاني: ١٧٢

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>الديوان : ٢٥٦

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة طه :الآية ٨٥

الفصل الثانعي الشانعي المناسجين

والأمر ...بل تعداهم إلى عامة العرب ،وقد ذكر أبناؤهم منهن بالإضافة إلى أمهاتهم ...فقالوا ابن الرّومية، وابن القوطيّة ،وهكذا "(')فالشّاعر يريد الإمعان في وصف معاناته ،ويأسه من وصل (نويرة) لا أكثر ،معبراً عن ذلك بثنائية (البعد/القرب) المنبثقة من ثنائية (أنا/الآخر)مشير إلى ديانة (الآخر)محبوبته (المسيحية ) مستعمل (التثليث )رمزاً لديانتهاالتي كانت سبباً من أسباب ابتعادها عن (الأنا)المتمثلة بالشاعر لأنّه على دين الإسلام .إنَّ الشاعر الحاذق لموهبته الشعرية متى ما استوعب المعاني البعيدة وأحاط بها فإنّه يستطيع ترويض رموزها ودلالاتها أيّما ترويض حينما يتمكن من اختصار ألفاظه وبثها أحاسيسه وإيحاءاته ونشرها دون خوف عواقب وإيلام ؛لأنّه في ذلك الوقت يكون قد ملّك زمام كلماته فلا تنطلق إلا وفقاً لرغباته وقتما شاء (')

يواصل الشاعر إظهار براعته اللغوية في المزاوجة بين المقصد الديّني والمعنى اللغوي ،ويريد أيضاً ما جمعته (نويرة )من حُسنٍ ،ثمّ ما أوجدته في الشّاعر من وجدٍ وحزن. معبراً عن ذلك بقوله:

رُدُ محاسنٍ تنزّل شرعُ الحُبِّ مِن طرف ه وَحْيَا يَ عَيْسُ وَيَّةً الهَدْيَا يَعْسُ وَيَّةً الهَدْيَا الْنَفْسُ الحنيفيّةُ الهَدْيَا الْمَرْدِي لنفسيَ والمَحْيا؟(٣)

وفي شرعة التّثليتِ فَرْدُ محاسنٍ وأُذْهلُ نفسي في هَوَى عيسويّةٍ فَمنْ لجِفْوني بالتْماح نُورةٍ

يشير ابُن الحدّاد إلى شرعة التّثليت كما ذكرنا سابقاً والتي تعد رمز من رموز شريعة النّصارى،إذ جاء بصورة (فرد محاسن)ليرمز بتفرّد (نويرة)بالحسن، الذّي أضلّ الشّاعرعن الحنيفية السمحاء، و (عيسوية)ليرمز إلى ديانتها النصرانية، والشّاعر

<sup>(</sup>۱) رحلة الأندلس ، محمد لبيب البتتوني: ٣٣

<sup>(</sup>۲) ينظر :الدلالات الرمزية في ديوان "فصول من سيرة الرماد " لصالح الزهراني ،حنان غالب المطيرى : ۱۷۳

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان: ٣٠٦

يكُثر من المعاني المتضادة التي يريد بها الإشارة إلى اختلاف الدّينين بإستعماله عبارات دالة على الاختلاف العقائدي ك (التثليت ، شرع ،عيسوية، الحنيفية)جميعها ألفاظ تدخل ضمن الثنائية الضدية (الأنا/الآخر)ف(الأنا)الشاعر المتمسك بشريعته الدينية ف،في كل موضع يذكرنا بأنّ عقيدته لم تكن عائقاً لحبه لـ(الآخر) محبوبته المسيحية، فقد سادالتسامح الديني في الأندلس ،حيث شارك المسلمون ، النصارى في اعيادهم واحتفالاتهم ،فقد حرص المسلمون انّ تكون علاقاتهم مع السكان الأصليين في الأندلس قوية ،ولكن يبقى لكل طائفة معتقادتها وطقوسها المختلفة مع الطوائف الأخرى ،وربما هذا أكثر ما يُلاحظ عندالشاعرفي استعماله للرموز المتضادة فالشاعر الفذ متمكن من أدواته حينما يختار ألفاظ أشعاره فيومئ خلالها إلى معنيين، أحدهما قريب، والآخر بعيد يستتر خلف الرموز ،فولدت ثنائيات ابداعية بين الخفي والظاهر ومن المنابع التي اعتمدها ابن الحداد في بناء صورته فأستدعاء

الشخصيات في الشعر،فضلاً عن الى الأمكنة والحواضر، يمثل أحد أنواع الرموز المرتبطة بالتراث فعناصر هذا التراث ومعطياته لها القدرة على الإيحاء بمشاعرٍ وأحاسيسٍ لا تنفذ، وعلى التأثير في نفوس الجماهير ما ليس لأية معطيات أخرى يستغلها الشاعر، إذ تعيش هذه المعطيات في وجدان الناس وأعماقهم، تحف بها هالة من القداسة والإكبار لأنها تمثل الجذور الأساسية لتكوينهم الفكري والوجداني والنفسي ان هذه الرموز مرتبطة بحاضر الشاعر ، فابن الحداد حين يستحضر الشخصيات الدينية ومواقفها إنما يوحي بالوضع الذي يعيشه أو يعاصره ومن خلال هذا الاستحضار...(۱) فعندما يستحيل على الشاعر البوح بحاجاته ورغباته يلجأ للرموز لإخراج مكنوناته وإحاسيسه.

<sup>(</sup>۱) ينظر :شعر ابي عبد الله بن الحداد الأندلسي (دراسة فنية )،كاظم هاني ياسين التميمي (رسالة ماجستير)،جامعة بغداد . كلية التربية . ابن رشد ،۲۰۰۳م : ۱۱۸



# الفصل الثالث

# الثّنائيات الضِديّة على مستوى الفن

- المبحث الأول: الأساليب اللغوية
  - ❖ أولاً:اسلوب الاستفمام
    - ثانياً:اسلوب النداء
    - ثالثاً:اسلوب النفي
- الهبحث الثاني :الهحسنات البديعية
  - أولاً: المُطَابِقة
  - ثانياً:المُجَانَسة
  - ثالثاً:ردالعجز على الصدر(التصدير)

#### الفصل الثالث

#### الثّنائيات الضِدّية على مستوى الفن

#### توطئة:

يعدّ البناء الفني عنصراً أساسياً ومهماً في عملية إنتاج النص الشعري بوصفه احساساً وتعبيراً بلغةً فنية (١)

وإنَّ اللغة "أصوات يعبر بها كل قوم عن أغراضهم "(٢) ،وهي اداة التفاهم والاتصال الأولى بين الناس ،وهي "ظاهرة إنسانية عامة يستطيع المرء بها أنْ ينقل إلى الآخرين المعاني التي تدور في رأسه "(٣)فاللغة واحدة من مكونات البناء الفني للقصيدة ،ولا يمكن الحديث عن المكونات والعناصر الأخرى دون الالتفات إلى لغة القصيدة ،فهي تحظى بالعناية الاولى من جهة الشاعر ،فاللغة هي العنصر الذي تقوم عليه القصيدة (٤). "وكلّ عمل فني له خصوصية بنائية معينة ومحددة تتلاءم وطبيعة هذا العمل ،بحيث إنّ مفهوم البناء على هذا المستوى يعد حجر الأساس في هيكلية العمل الفني "(٥)،ف"عملية الخلق الأدبي لا تستمد قيمتها مما تتضمنه من

<sup>(</sup>١) ينظر: اللغة الفنية: ميدلتون وآخرون :ترجمة د. محهد حسن عبد الله ، الناشر دار المعارف، (د.ط): ٤

<sup>(</sup>۲) الخصائص ،ابو الفتح عثمان بن جني ،تح مجهد علي النجار ،دار الشؤون الثقافية . بغداد ،ط ۲ ۱۹۹۹م : ۱/۲۳

<sup>(</sup>۲) الدراسات اللهجية والصوتية عند ابن جني :د. حسام سعيد النعيمي ،د.ط ،منشورات وزارة الثقافة والأعلام ،دار الرشيد للنشر ،۱۹۸۰م :۲۹۹

<sup>(</sup>٤) ينظر: بناء القصيدة الفني في النقد العربي القديم والمعاصر ،مرشد الزبيدي ،وزارة الثقافة والأعلام ،دار الشؤون الثقافية العامة ،بغداد ،١٩٩٤م :٣٦

<sup>(°)</sup> البناء الفني في القصيدة الجديدة قراءة في أعمال مجهد مردان الشعرية :سلمان علوان العبيدي عالم الكتب الحديث للنشر ،٢٠١١م ،ط١ : ٩

تجارب ذاتية ،بل تكتسب قيمتها مما تحتويه من قيم فنية ،وليس هناك شيء يحدد هذه القيم إلا ما في الأثر الفني نفسه من خصائص هي نتيجة طبيعية لنضوج العقل الخالق للفنان وتوافر إمكانياته"(١).

ولعل أهم "ما يحدد قيمة العمل الفني ليس مضمونه فحسب ،بل قدرة الفنان على أنْ يصهر في ذاته معطيات الوجود وحقائقه ويمزجها بعواطفه وأحاسيسه بما يحيلها إلى مادة جديدة تختلف كل الاختلاف عن حقيقتها الأولى، هذه المادة هي العمل الفني الذي هو في حقيقته هذه الألفاظ الموحية والصور المعبرة التي تخلقها موهبة الأدب"(٢) إنّ التوظيف لممكنات اللغة ،يعتمد أساساً على قدرة المبدع وحسن اختياره من بين الكم الهائل من الممكنات غير المحدودة ،آخذاً بالحسبان ،إمكانية ابتكار ممكنات جديدة وإضافتها في كل نص يُراد له التألق والإثارة والمغايرة والتضاد عن المعتاد "فيعتمد التشويه المقصود المنظم للمواضعة اللغوية ،فحسن الاختيار الانتقاء والترتيب (النظم)ودرجة الكثافة ...يحمل النص بطاقات إيحائية غير محددة، وعندها يدخل العمل الأدبى منطقة الشعرية التي تتأسس على نوع من العلاقات الظاهرة والخفية يقيمها المبدع بين مكوّنات النسيج اللغوي في أنساقه المختلفة ،وضبط تلك العلاقات بكيفية معينة ،تحقق رغبته في التعبير ،وتشبع حاجاته إلى البوح والإفضاء، وتحمل ما يريد في مسحة جمالية وبنية فنية "(٣) إذنْ فاللغة لها مهمة توصيلية ومهمة جمالية وإيحائية ،وعلى الشاعر بوساطة الألفاظ أنْ يحرك خيال قرائه ،بل أكثر من هذا ، لابد له انّ يسيطر على خيال القارئ بحيث تصبح تجاربهم بقدر

(IT)

<sup>(</sup>۱) قضايا النقد الأدبي والبلاغة ،د. مجد زكي العشماوي ،دار الكتاب العربي للطباعة والنشر . الاسكندرية ،۱۹۲۷م :۲۲

<sup>(</sup>۲) الصدق الفني في الشعر العربي حتى نهاية القرن السابع الهجري :د. عبد الهادي خضير نيشان ، دار الفراهيدي للنشر والتوزيع . بغداد ،ط۱ ،۲۰۱۳م :۳۱

<sup>(</sup>۲) في لغة القصيدة الصوفية ، د. مجد علي كندي ، دار الكتاب الجديد المتحدة ،ط۱، ۲۰۱۰م . ۷۹: ۸۰. ۷۹

الأمكان تقليدا صحيحا لتجاربهِ (۱)فالألفاظ المتضادة لا تنتج دلالتها الثرية إلاً داخل السياق الذي تتأزر فيه الألفاظ والتراكيب لتشكيل الصورة الواضحة وترسم ملامح المعنى (۱)، والكشف عما يعتمل في نفوس وأحاسيس الشاعر، ونظرته إلى الواقع من خلال دلالات التضاد الكامنة في ثنايا اشعاره ،معتمد في صياغة ثنائياته الضدية على بعض تقابلات اللغة وأدواتها ،التي تساعده في التحريك باتجاهات متعددة ،مثيرة للدهشة والمنافرة ،ومتداخلة مع بعض عناصر اللغة الأخرى ،وتلك التقابلات عديدة سنكتفي بالتركيز على الأشهر منها حضوراً في الأدب والبلاغة العربية عامة وبشعر الشاعر خاصة فارتأت الدراسة إلى تقسيم هذا الفصل إلى مبحثين ،المبحث الأول الاساليب التعبيرية ،المبحث الثاني :الاساليب البديعية .

(۱) ينظر :قواعد النقد الادبي ،لاسل آبركرمبي ،ترجمة مجد عوض محمد ،دار الشؤون الثقافية العامة . بغداد ،ط ۲ ،۱۹۸٦م ،۳۲۰

-----

<sup>(</sup>٢) اللفَّاظ التَّضادّ في أقوال أَنمَّة أهل البيت عليهم السلام في كتاب الكافي دراسةٌ في ضَوءِ نظريةٌ الحقول الدلالية ،اعداد الطالب ،مثنى جميل هويدي ،أشراف،أ.د.جنان منصور كاظم ،جامعة كربلاء . كلية التربية للعلوم الانسانية ،مجلة الباحث .المجلد ٤١ ،العدد ١ ، ٢٠٢٢م.

#### المبحث الأول: الأساليب اللغوية

#### أولاً: أسلوب الاستفهام

الاستفهام هو "طلب حصول في الذهن ،والمطلوب حصول في الذهن ،أمّا أُنْ يكون حكماً بشيء على شيء أو لا يكون "(١)وهو أحد أساليب الطلب الإنشائي في الجملة الشعرية يفيد معنى الطلب بأداة تتصدره أمّا بهدف مباشر أو تتصوره إيحائياً جمالياً غير مباشر يخرجه من حقيقته إلى مقاصد شتى(٢).

وذهب بعض النقاد إلى القول إنّ الاستفهام لا يراد به التحقيق إلاّ محض التنبيه للسامع<sup>(٦)</sup>، "وليس يخفي أنّ الاستفهام إنّما يكون لمّا يهمك ويعنيك شأنّه، لا لمّا وجوده وعدمه عندك بمنزلة ،وقد سبق أنّ كون الشيء مهماً مستدعية جهة لتقديمه في الكلام "(٤) وهو تركيب خاضع لقدرة الشاعر على استعماله استعمالاً فنياً وتوظيفه توظيفاً إبداعياً يبرز فيه تجربته الشعرية ولا يتم ذلك إلاَّ بخروجه إلى دلالاتٍ ومعانٍ مجازية تمكن الشاعر من تقديم تجربة أكثر شمولاً وعمقاً إذْ يرينا نفسه في حيرتها ونزوعها نحو التعرف على الحقيقة أو الانتهاء إلى ما يريد (٥) ،فيكون الاستفهام في هذا الصدد "حواراً مع النفس أو مع الغير ،ولهذا فهو يخلق ثنائية وحركة في بنية العمل الأدبي ،تجعله يقترب من مستوى التعبير الدرامي الذي هو أعلى صورة من

<sup>(</sup>۱) مفتاح العلوم ، أبو محجد علي السكاكي (ت٤٧٤هـ)،ضبطه وشرحه نعيم زرزور ،دار الكتب العلمية ،بيروت . لبنان ،ط۱، ۱۹۸۳م :۳۰۳

<sup>(</sup>۲) ينظر :جمالية الخبر والأنشاء (دراسة بلاغية جمالية نقدية )،د. حسين جمعة ، اتحاد الكتاب العرب للنشر ،دمشق . ۲۰۰۵م :۱۰۳:

<sup>(</sup>٣) ينظر :دلائل الأعجاز ،عبد القاهر الجرجاني: ١٢٠. ١١٩

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> مفتاح العلوم: أبو محمد على السكاكي :٣١٧

<sup>(°)</sup> ينظر :شعر أبي طالب دراسة أدبية :هناء عباس عليوي كشكول ، الناشر: العتبة العلوية المقدسة . مكتبة الروضة الحيدرية ،ط١ ، ٢٠٠٨م :٣٥٧

متغزلاً بجمال محبوبته:

(البسيط)

صور التعبير"(١)وهذا الخلق الثنائي في أطار المعنى ودلالته في النص الشعري يمكن رصده عند قراءة نصوص ديوان ابن الحداد الأندلسي ،إذ استعمل أسلوب الاستفهام في أزهى صوره التعبيرية، التي يهدف الشاعر عن طريقها إلى التأثير في نفس المتلقي وإشراكه في العملية الشعرية والتعبير عن معاناته وتجربته الشعورية، فيكون الاستفهام وسيلة من وسائل إتساع المعنى وتنويع الأفكار والصور ، واستيعاب الأغراض والمعاني التي خرج لأجله الاستفهام ،ومنها ،التعجب، والاستبطاء، الوعيد، الاستعباد ،التعظيم ، والتوبيخ (١) مما ارتكز عليه ديوانه وغيرها من المعاني أنّ اكثر غرضين وضع ابن الحداد شعره فيهما ، هما (الغزل ،والمديح)إذ تكون دلالة أسلوب الاستفهام في غرض الغزل مختلفة ،تحتاج محاولة استيعاب جمال محبوبته والتعبير عن التأثر بها ،واستعمال أدوات الاستفهام المناسبة لهذا التأثر كما في قوله

أربْ ربّ بالكثيف الفرد أم نشا ومعصر في اللثام الورد أم رشأ؟ وباعث الوجد سحر منك أم حور وقاتل الصب عمد منك أم خطأً؟ (٣)

تترجم هذه الصورة حالة وجدانية وردت في سياق استفهامي مشحون بمعاني التعجب والحيرة التي انتابت الشاعر، فبدأ بالهمزة (التي تدل على الاستفهام التصوري) لتحريك انفعالات المتلقي، إذْ يحاول الشاعر الإفادة من موجودات الطبيعة

لوصف جمال محبوبته الفائق ،ك(أربربٌ)البقر الوحشى لجمال عينيها، فلجأ الشاعر

<sup>(</sup>۱) أساليب الاستفهام في الشعر الجاهلي التركيب والموقف والدلالة ،د. حسني عبد الجليل يوسف يوسف ،مؤسسة المختار للنشر والتوزيع . القاهرة،ط١ ، ٢٠٠١م :٢٠

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأساليب الانشائية في النحو العربي :عبد السلام محمد هارون ،مكتبة الخانجي . مصر ،ط ٢، ١٩٧٩م : ١٩٠١م

<sup>(</sup>۳) الديوان : ۱۰۸

إلى وسيلتين من وسائل البلاغة هما ،أسلوب الاستفهام وفن التشبيه ،فهو يتعجب من حسن حديثها (سحر منك أم حور)مستعملاً التكرار بـ(أم) في أربعة مواضع بالنص الشعري ،الشدة تعجبه مستعملاً الثنائية اللفظية في (عمد/ خطأ)في عبارة (وقاتل الصب عمد منك أم خطأ)، التي تدخل ضمن ثنائية المعنوية (اللذة /الألم)فأشرك الشاعر أسلوب الاستفهام مع الثنائية الضدية المتمثلة (سحر أم حور/عمد أم خطأ) واستعمال (أم) ليس فقط لتأكيد كلامه الذي وصف فيه جمال محبوبته وإنما لتأكيد نتيجة تأثير هذا الجمال عليه سواء كان بقصدٍ أم دون قصد ليتسنى له إبراز التأثر بسحر كلام المحبوبة، إذ استمالته وسلبت قلبه، فاستعمل الهمزة التي لا يحتاج الاستفهام بها إلى جوابٍ لائه لم يكن يطرح سؤال والمراد من الحبيب الأجابة عليه بل تكون لتوكيد الأشتياق والإقامة المحبوبة بقلب المحب الذي ملأه الأسى والحزن وتمثيل لأنفعال الشاعر واضطرابه لما آلت إليه علاقته بـ(نويرة)التي ولدت لديه حالة الشعورية عبر عنها بثنائية ضدية معنوية (اللذة /الألم )فيصف الجمال محاولاً استيعاب تفاصيله والإلمام بكامل الصورة فيه ،كما استعمل الشاعر الأستفهام محاولاً استعمل الشاعر والإلمام بكامل الصورة فيه ،كما استعمل الشاعر الأستفهام محاولاً استعمل الشاعر الأستفهام المستعاب تفاصيله والإلمام بكامل الصورة فيه ،كما استعمل الشاعر الأستفهام محاولاً الستعمل الشاعر الأستفهام المحروبة عليه المحروبة عليه المحروبة عليه المحروبة والمحروبة والمحرو

البسيط) الأداة (كيف) بقوله:

وكيف يلقى قناة الَّدهْر قائمةً وفوقنا لقِسِيِّ الشهب منحناً؟ (١)

لايريد الشاعر من الاستفهام العلم بحقيقة ما، لقد استعمل اسم الاستفهام (كيف)التي تستعمل للحال ، لإضفاء معنى التعجب، فالتعجب كما هو معروف يستهدف الشيء الشاذ أو غير المعتاد لبيان إنّه خرج عن المألوف وإنّه غير سائغ لدرجة توهم بأنّ سببه غير مألوف فما من سبب يدعو إليه وكأنّ سببه مجهول دعمه



<sup>(</sup>۱)الديوان : ۱۱۲

بالتضاد المعنوي (القوة /الضعف)، معبر عنها بالتضاد بين (قائم /منحني )فيتعجب من أنْ تقوم بوجه ممدوحه أحداث الدهر ، فبقوة شكيمته سوف يكسرها قبل أن تصيبه بأذاها لأنّ أقواس النصر ترفرف فوق رأسه، قد عرفنا أن الأستفهام في الأصل هو طلب العلم بشيء لم يكن معلوماًمن قبل أداة خاصة، ولكن أدوات الاستفهام قد تخرج عن معانيها الأصلية إلى معان أخرى على سبيل المجاز تفهم من سياق الكلام وقرائن الأحوال (۱) ، افاد الاستفهام معنى النفي هنا، فالشاعر ينفي حصول الخضوع والاستسلام لنوائب الدهر من قبل المعتصم ،استعمال الشاعر لأسلوب الاستفهام في المديح ؛ فيه تأكيد لقيم إيجابية يود الشاعر تثبيتها وتحويلها إلى قناعات نهائية؛ لأنّ الاستفهام يكسب النمط اللغوي التركيبي للجملة أسلوباً سياقياً يجعله يتغير تبعاً للإرتباطات التي يرد فيها داخل الفضاء النصي (۱)،كما استعمل الشاعر نفس الأسلوب الاستفهامي الذي خرج لغرض النفي بقوله : (الكامل)

يامًا لدِهْرِي ليسَ يَعدلُ حكمهُ أَتراهُ خالَ العَدلَ في العُدُوان ؟(٣)

يفهم من السياق معنى العتاب واللّوم إذْ يوجه الشاعر خطابه إلى الدهر، إذْ يجعل الدهر إنساناً بإمكانه الحوار معه ،موجهاً لهُ الكلام، متذمراً من عدم إنصافه لهُ، وما تركه من ألم ومعاناة خلّفت آثارها على نفسيته وكان الغرض من استعمال هذا الاسلوب إيصال رسالة مفعمة بالشكوى والتبرم ،فخرج النداء حاملاً هذا المعنى ، كما تضمن البيت الاستفهام وكأنّه يتساءل ما بال دهري لا يعدل ؟ والاستفهام المجازي أفاد معنى النفي عندما اعتقد أن الدهر لا يقضِ بحكمه على بالحقّ على حدّ قوله. صورة أسلوبية مركبة محكمة ،حيث نادى الشاعر الدهر، ثم توجّه بسؤالِ المنادى

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان : ۲۸۹



<sup>(</sup>۱) ينظر: في البلاغة العربية علم (المعاني . البيان . البديع )د.عبد العزيز عتيق ،دار النهضة العربية للطباعة والنشر: ٩٢

<sup>(</sup>٢) ينظر: شعر ابن الحداد الأنداسي دراسة أسلوبية ،عبد العزيز نقبل: ٢٤٥

عن سبب ظلمه لهُ، وأنَّ حكمه عليه ليس على وجه حق، فلم يقضِ على عزيمته باستعمال النفي ،مستفيداً من التضاد اللفظي بين (العدل /العدوان) ، فهو دائم الشكوى ليس فقط من الدهر الذي وصفه بالظالم وإنّما يصف فعل عينا المحبوبة كفعل السيف المطبوع الهندي قائلاً عن ذلك: (الطويل)

# كيف أرفي $^{(1)}$ كلم طرفك في الحشا $^{(1)}$ وليس لتمزيق المهند رافئ

يتساءل الشاعر باسم الاستفهام (كيف)هل لداء العشق ودواء ، فيتسأل هل يمكن رفء جروح العشق وخاصةً عندما تكون عيون المحبوبة هي مصدر ذلك الجرح عينا المحبوبة ، ثم يجيب بنفسه على سؤاله إجابة بالنفي ، بأنَّ جروح الحب لا تنبري مشبه بالجرح الذي يتركه السيف المصنوع من حديد بلاد الهند، فهو من أخير أنواع الحديد وجرحه يترك أثر لا يمحوا بدليل استعماله لأسم النفي (ليس) ليؤكد نفي قدرته على إيلام ما فعلته عينا محبوبته في قلبه ،فاستعمل التضاد المجازي في (أرفي . تمزق) الذي ساهم في تشكيل الصورة الاستفهامية فيه ،والتي من خلالها يتمنى عودة ليال الوصال مع المحبوبة .اتخذ من الاستفهام المجازي لإضفاء روح التواصل على النص من ذلك قوله:

# فكم أبكي عليك دماً ولا تسرثين للباكي! فهل تدرِيْن ما تَقضي على عَيْنَيَّ عَيناكِ؟(١)

جعل الشاعر التساؤل بدون إجابة محددة ليبقى ذهن المتلقي مرتبطاً مشدود الفكر لإيجاد حل لأزمة الشاعر ، وقد ولّد الاضطراب داخله القلق والحزن بسبب التجربة التي يعانيها ،وولدّت لديه تلك التجربة شحنة انفعالية سالبة أستثمرها عن طريق

<sup>(</sup>٤)الديوان: ٢٤١



<sup>(</sup>١) رافي: مصلح، رفأ الثوب :أصلحه بضم بعضه إلى بعض بالخياطة ،المعجم الرائد (رفأ)

<sup>(</sup>٢) الكلم: الجرح ، والجمع كلّوم وكلامُ، لسان العرب (الكلم)

<sup>(</sup>۳) الديوان : ١٤٥

الاستفهام لتجسيد ثنائية ضدية معنوية (الأنا/الآخر)أنّ الشاعر المبدع هو من يشركنا في مشاعره ،وأفكاره بعد صياغتها فنياً، فهو يحاور فيعرض كثرة معاناته من المحبوبة ،إنّ حاجة الشاعر للاستعطاف إنّما تغدو حاجة ملحة تزداد بازدياد اضطرابه النفسي الناجم من شعوره بالضعف فانبري في تصوير مشاعره ،ووصف حاله مستعطفاً بالبكاء مستثيرِ متلقيه "فالخطاب الاستفهامي من شأنه تأدية الوظيفة التعبيرية والإدراكية الناتجة عن تداعيات السيّاق القاضي بتكوين حلقة كلامية متواصلة بين الكاتب والمتلقى بفعل عمليتي الإشارة والاستجابة"(١) باستعمال أداوت الاستفهام (كم)ليظهرحزنه وألمه، وكم الشوق الذي يصاحب ذات الشاعر،فالشاعر حاول أن يحافظ على الدلالة المجازية للأستفهام فهو لايطلب جواباً هنا،أنّما أراد التعبير عن عواطفه واظهار مايعتمل بداخله من كوامن نفسية تضطرب بداخله ، والصيغة الثانية هي حرف الاستفهام التصديقي (هل) التي صاحبت نوعاً من الخطاب العقلى والنفسى اتجاه الآخر،فالشاعر يومئ إلى المتلقى لبيان مقصدية الاستفهام ،وأعطاء دلالات قادرة على الاحاطة بأسئلته، عن طريق مضاعفة الطاقة الايحائية للاستفهام ،للوصول إلى الغرض المقصود (التوجع والحسرة)داخل النسق الشعري للأبيات ،وفي الموضوع نفسه قال الشاعر متغزلاً بمحبوبته: (البسيط)

مابال ريقيه في سلم مَبْسَمِهِ وواجب أَن تذيب القهوة البَرَدَا كأن كفي في صدري يُصَافِحُهُ فما رفعت يد إلاَّ وضعت يَدَ (٢)

فالشاعر يحاول التعبير عن مشاعره بالارتكاز على الاداة الاستفهامية (ما)التي خرجت من معناها الحقيقي (طلب الفهم)إلى التعجب والاستغراب في قوله(ما بال

-- TYA

<sup>(</sup>۱) الرسائل المشرقية الفنية في القرن الثامن اللهجرة دراسة أسلوبية، (أطروحة دكتوراه) ،كريمة نوماس محجد آل علي خان المدني ،أشراف ،أ..د.مكي محي عيدان ،كلية التربية ،جامعة كربلاء ، ٢٠١٣م ،: ١٥١

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۱۹۳

ريقته) فالشاعر يتساءل عن مابال ريقتها استسلمت لمبسمها الذا لم تتحرر من إسارها فتبرد، ألم تعلم إنّ اللثم يوري الوجد ويخفي لوعة الحب بأولذلك سيظل حيران أسير الوجد فلا العناق سبيله ولا الملامسة طريقة . إما وظيفة الاستفهام هنا هي أظهار لمّا يختلج في نفسه المعذبة من مشاعر الحزن والألم، التي تتأرجح بين الثنائية الضدية المعنوية (اللذة /والألم) وبين هذه الثنائية الضدية القائمة على الاستفهام أصبحت بؤرة تعبيرية انطلق منها الشاعر المبدع إلى بيان حالته الشعورية المتأرجحة بين حب نويرة وتعذيبها إياه، وتبقى ظلال الأسي والحرمان العاطفي عنواناً عريضاً يلاحقه في كل آن ويزيده عزلة واغترابا، خير مايمثل ذلك عدم مقدرته على كتمان هذا الأسي قوله:

## فَعَلام (۲) أخفي ظاهرا سقمي علي به ظهير (۳)

يقوم البيت الشعري على الاستفهام الذي خرج من معناه الحقيقي وهو طلب الفهم بشيء لم يكن معلوماً عند المتلقي إلى المعنى المجازي الإنكاري الذي يوحي إلى التحسر والألم لما آلت إليه علاقته بنويرة ، فاستعمل أداة الاستفهام المركبة من (ما) الاستفهامية مع حرف الجر (على) في (علام )ولّد لديه حالة من الشد النفسي واللامبالاة ، فلا يملك الشّاعر تأويلاً لما اعتراه إلاً من خلال هذا الاستفهام الممزوج بالمرارة ،والحسرة فعبّر عن ذلك بثنائية ضدية قائمة على التضاد اللفظي (أخفي . أظهر)إذ استعمل الشاعر الاستفهام، لتصعيد الخطاب المباشر ، وأجاد ابن الحداد في استخدامه الاستفهام ، وذلك بتكراره لتلك الاساليب .

<sup>(</sup>۱) ينظر:هامش الديوان: ١٩٣

<sup>(</sup>٢) عَلام:أداة استفهام مركبة من حرف الجر (على)(ما)الاستفهامية،وقد حذفت ألفها لدخول حرف الجرّ عليها،معجم المعاني الجامع (علامَ)

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان: ۲۲۲

﴿ النَّنائيات الضِدّية على مستوى الفن ﴾

لقد كان الشاعر كثير التفاخر بنفسه وبشعره كما اشرنا سابقاً في مواضع عدة ،أذْ يعُدّ نفسه فارس الشعر والادب على جميع شعراء عصره ،بلا منازع ،ويواصل الفخر قائلاً:

# عَجِبْت لِغَمازِبْنَ عِلْمِي بِجَهلِهِمْ وَإِنَّ قَنَاتِي لا تَلِيْنُ على الغَمْزِ (١)

إذْ يتعجب من الشعراء بأسلوب استفهامي مجازي ، معبراً عن فخره واعتزازهِ بموهبته الشعرية،وإنكارهِ لغيرهِ من الشعراء ،فتشكلت الثنائيات الضدية اللفظية (علم /جهل) والمعنوية (الأنا /الآخر)وأصبحت وسيلة جعلت الشاعر يعبَّر عن تجربتهِ الوجدانية باستعمال الاستفهام المجازي الذي خرج من معناه الحقيقي إلى اغراض أخرى إذ إنّ الشاعر لايريد من المخاطب أن يجيب عن شيء مجهول وإنّما الكلام فيه معاني مجازية فالشاعر هنا يستفهم متعجباً ،فيتساءل عمّن نعتهم بالجهلة ،كيف يطعن هؤلاء في علمي، ألم يعلموا أنَّ قناتي صلبةٌ لا تلين ؟ ويقصد بذلك قصيدته الهمزية التي همز فيها مالا يُهمز (۱)إذْ يفتخر بأنّها بليغة وإنَّ هؤلاء الشعراء يعجزون عن فهمها ،أنّ الوصوللمحبوبته بات حلمٌ صعب تحقيقهُ لدى الشاعر قائلاً:(الطويل)

ونارُ الأسى تَخْبُو بِقُربِ نُويرةٍ ومن لي بأنْ آوي إلى جنّة المأْوَى (٣) فمن لجُفوني بالْتماح نُويرة فتاة هي المَرْدي لنَفْسي والمحْيا؟

إنَّ النص الشعري قائم على الاستفهام بل يكاد يُسيطر على وحدته البنائية فقد حمل دلالات مجازية، فقد جاء الاستفهام في سياق التَّمني والتحسر والشوقه لمحبوبة، فقط اعطى خروج الاستفهام عن معناه الأصلي إلى المعاني التي ذكرناها في السياق العام لأبيات الشاعر دلالات حملت بداخلها مشاعر الحب التي لم يستطع الشاعر

18.

<sup>(</sup>۱) الديوان: ۲۲۳

<sup>(</sup>۲) ينظر هامش الديوان: ۲۲۳

<sup>(</sup>۳) الديوان: ۳۰۰ . ۳۰۰

اخفاءها؛ لأنَّ الدلالة الحقيقية للاستفهام هي من تعمل على تتبيه المتلقي وتمنحه الفرصة في توليد الدلالات المجازية الأخرى للمعنى (۱) فالشاعر يتمنى الوصال لمحبوبته ، فيطرح سؤالاً عن إمكانية تلك العودة للأيام التي تجمعه بالمحبوبة فجاءت أداة الاستفهام (من)للدلالة على عظم الألم وشدة وقوعه في نفسه بدليل قوله (من لي ،فمن لجفوني )فكثرة الاستفهام تدل على حيرة الشاعر ،جسدتها الثنائية الضدية المعنوية القائمة على (الفرح/الحزن) (اللذة /الألم) ، (النار/الجنة )فيتساءل على أمل اللّقاء التي تطفئ نار وجده ، واشتياقه ،إذ زاوج الشاعر في هذا النص بين الاستفهام والطباق (المردى، المحيا) هذه المزاوجة ساهمت في توصيل المعنى للمتلقي وشد انتباهه .ويبقى الشاعر العاشق يمني نفسه بأمنيات تجاه المحبوب صعبة التحقيق من ذلك قوله:

# فَعَهْدي به ذلك الدَّوْح (٢) كَانِساً (٣) ومنْ ليَ بالرُّجْعي إلى ذلك العَهْدِ؟ (٤)

خرج الاستفهام المجازي لغرض التمني، وهكذا يتمنى الشاعر لو عادت تلك الأيام الحلوة حيث كان يلتقي بمحبوبته تحت أفياء الشجر وعلى نغمات المياه الجارية مستعمل ثنائية (اللذة/الألم)،وهكذا يتمنى الشاعر عودة ايام لقائه بـ(نويرة)فلا ننسى أنّ الأندلس فردوس ثَرُ الجمال، اكتسب ظلالاً وارفه ومروجاً خضراء وأنهاراً جارية تشحذ قرائح الشعراء وتأسر قلوبَهم ،فتبعث فيهم وصال الحبيب وانبساط

<sup>(</sup>۱) ينظر :تحولات البنية في البلاغة العربية ،د. أسامة البحيري ،دار الحضارة للطبع والنشر والتوزيع ،ط۱، ۲۰۰۰م: ۱۱۷

<sup>(</sup>٢) الدُّوح: جمع دَوْحة وهي الشجرة العظيمة السان العرب مادة (دوح)

<sup>(</sup>٣) الكانس :الظَّبْيُ يدخل في كِناسِهِ ؛يقال :كَنَستِ الظّباءُ إذا دخلتُ في الكنِاس وهو موضع في الشجر يُسْتَثَرُ فيه، لسان العرب مادة(كنس)

<sup>(</sup>٤) الديوان ١٩٧:

النَّفْس (۱) وهكذا نلحظ أن الاستفهام عند ابن الحداد لم يكن استفهاماً حقيقياً لغرض الاستفهام عن شيء فالغالبية الاكثر من اشعاره خرجت لأغراض مجازية عبّر فيها الشاعر عن الالم والحسرة بسبب حبه الصادق لـ(نويرة) ،متمنياً بأنّها يوماً ما ستستجيب لحبه وتعود أيام الوصال واللقاء بينهم.

<sup>(</sup>۱) ينظر:هامش الديوان ۱۹۷۰

#### ثانياً: اسلوب النداء

النداء "طلب الإقبال بياء أو إحدى أخواتها والمراد بالإقبال مطلق الإجابة "(١)

وأنّه من الأساليب التي يتم عن طريقها" توجيه الدعوة إلى المخاطب ،وتنبيهه للأصغاء، وسماع مايريد المتكلم "(٢)ويمتاز حرف النداء (الياء)بأنّه "أكثر أحرف النداء استعمالاً، وأعمها دخولاً على أقسام النداء الخمسة (المضاف ،شبيه بالمضاف، النكرة المقصودة، النكرة غير المقصودة ،العلم المفرد) ولهذا يتعين تقديره . دون غيره . عند الحذف كما يتعين في نداء لفظ الجلالة (الله)لبعد مكانته مع قُربه الشَّديد منا، كما تدخل في النداء الخالص ،وفي النداء المشُوب بالنُدبة ،أو الاستغاثة أو التعجب.."(٣)

وفي النداء قد ينزل المنادى القريب منزلة البعيد لعلة بلاغية أما لعلو منزلته أو انحطاطها ،أو لغفلة وشرود ذهنه وكأنه غير حاضر في مجلس الخطاب، وينزل

المنادى البعيد منزلة القريب لقربه من القلب وحضوره في الذهن<sup>(٤)</sup>، فتخرج أدواته وتستعمل في غير ما وضعت له يحددها السياق والقرائن الدالة عليه، أي خروجها من معنى طلب الإقبال إلى معانٍ مجازية لعلّ أهمها: التحسر والتوجع، التذكر، الإغراء، الندبة، والاستغاثة ،والزجر، والملامة وغيرها (٥).

127

\_

<sup>(</sup>۱) حاشية الخضري على شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك :العلامة الشيخ محجد الخضري ،دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ،ط۱، ۲۰۰۳م : ۲/ ۷۱

<sup>(</sup>٢) النحو الوافي ،عباس حسن ،دار المعارف . مصر ،ط٢ ، ١٩٧٤م: ٤ /١

<sup>(</sup>٢) الأساليب الانشائية في النحو العربي :عبد السلام محجد هارون : ١٣٧

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكافي في علوم البلاغة العربية (المعاني . البيان البديع) د. عيسى على العاكوب ، أ. علي سعد الشتيوي ، د.ط: ٢٩٠٠

<sup>(°)</sup> ينظر :البلاغة الاصطلاحية، د. عبدة عبد العزيز قليقلة ،دار الفكر العربي للطبع والنشر. القاهرة ،ط۱ ،۱۹۹۳م : ۱۸۰ ، ۱۸۰

يشكل النداء ملمحاً أسلوبياً ،ورد بكثرة في اشعار ابن الحداد الأندلسي ، عبر عن التناقضات والصراعات وعلاقته المتضادة على الدوام مع الآخر ، بما حملته نصوصه من دلالاتٍ ومعانٍ مجازية عكسته علاقة الشّاعر بالآخر (المنادى). استعمل الشاعر اداة النداء (يا) لمّا لهذا الحرف من خصوصية تميزه عن غيره من أحرف النداء وتنوع (المنادى)، فهو لم يقتصر على شخص بعينه ،وإنّما بحسب الأغراض والمقاصد في التعبير عن مشاعره النفسية، فالنداء "يجذب السامع أو القارئ ويثير انتباهه ويشركه في الموضوع، ويوقظ شعوره، ويلفت ذهنه ويحرك عوامل الشوق في نفسه، ويدفعه إلى التفكير فيما يسمع أو يقرأ ،فيقبل ما يقال له ويتلقاه برضى بعد الاستجابة له"(١) إذ نجده يقول في محاولة منه للتعبير عن استمرار حبه على الرغم من صد المحبوبه له بقوله:

## فيا عجبا أن ظلَّ قلبي مؤمنا بشرع غرام ظل بالوصل كافرا(٢)

افتتحت أداة النداء (يا)البيت الشعري لتزيل الستار عن بنية داخلية تتضاد فيها الالفاظ بين (مؤمنا/كافر)، إنّ ابتداء البيت بالأداة (يا)كان وسيلة لارتفاع صوت الشاعر لإيصال مشاعره الكامنة لنفس السامع عن طريق شعره الغني بالدلالات والإيحاءات الكاشفة عن أفكاره ومكنوناته الداخلية ،"فقيمة اللفظ لافي كينونته الذاتية وإنّما في التركيب المنتظم فيه"(١) متعجباً من قلبه كيف له أنّ يبقى وفياً ومؤمناً بهذا الحب ،الذي طرفه الآخر المحبوبة ليس في شريعتها الحب وتأكيداً منه إنّ حبه لم يلاق من المحبوبة غير الصد والهجر، فهي بخيلة بهواها، لا تجود عليه بلقاء،

<sup>(</sup>۱) النداء في اللغة والقرآن، د، احمد محمد فارس، دار الفكر اللبناني للطباعة والنشر، بيروت. لبنان ط ۱، ۱۹۸۹: ۱۷۰

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۲۱۵

<sup>(</sup>٣) رؤى بلاغية في النقد والأسلوبية، ماهر مهدي هلال ،المكتب الجامعي الحديث ،الإسكندرية،ط١، ٢٠١٦م: ٢٠١

وانّها لا تكترث لأمره، هي الحاضرة معبراً عن ذلك بقوله:

## ياغائباً خَطراتُ القلبِ مَحْضَرةُ الصبّرُ بعدكَ شَيءٌ لستُ أقْدِرُهُ (١)

يفصح النص الشعري عن لوعة الشوق والحنين التي يعانيها متكئاً على أسلوب النداء الذي يوحي بدلالات مجازية خرج بها لغرض اظهار التحسر، فينادي الشّاعر بالأداة(يا)لأنّ المنادى بعيد عنه الكنّه دائم الحضور في قلبه، لا يغيب لحظة عن مخيّلته وهو لا يقوى على الصبر، فالشاعر دائم القلق اوقد ولد لديه البعد حالة شعورية متناقضة المساعد توظيف ثنائية (الحضور /الغياب) في تجسيد صراع الشاعر النفسي بين الاستسلام للفراق والرغبة الملحة في اللقاء والوصل بإطار من الشكوى الممزوجة باستعطاف المحبوبة منّ خلال عرض حاله، قد استعمل الشاعر في كثيرٍمن الأحيان أسلوب النداء لينادي محبوبته لعلها تستجيب لندائه وتطفئ نار شوقه كقوله:

## يا ربّة القُرْطِ المُعِيرِ خُفوقَه قُلْبِي، أَمَا لِحراكِهِ تسْكينُ (٢)

وظّف الشاعر الصور المادية في البيت (ياربة القرط)لينتهي بـ (المعير خفوقه )إلى التعبير عن القيم العاطفية في (قلبي أما لحراكه تسكين)،معتمدا في عرض هذه الأفكار والمعاني على جملة من الأساليب الانشائية ،حيث استهل خطابه بالنداء القريب "ياربة القرط"، ومن ثم يلغي وجود النداء الحقيقي ويتوسع في غرضه المجازي عن طريق التواشج بين النداء والاستفهام الإنكاري الذي دل على النفي وكأن الغرض منه اظهار التفجع والتوجع والأسى ، فتعدد الأساليب الانشائية ساعد على استخراج مافي نفس الشاعر من خوالج ساعدت على توظيف ثنائية (الحركة السكون)،نستشفها من سياق البيت ،فيؤكد الشاعر أنَّ قلبه دائم الخفقان بدوام خفقان

<sup>(</sup>۱) الديوان: ۲۰۹

<sup>(</sup>۲) الديوان : ۲٦۸

﴿ النَّنائيات الضِدّية على مستوى الفن ﴾

قرط محبوبته ،أيّ ربط وفق تراسل الحواس بين المعنوي والحسي ،وطابق بين الحركة والسكون لإيضاح هذه الدلالة.

كما استعمل النداء في مدح المعتصم مخاطباً المفرد بلغة الأثنين على نهج أسلوب الجاهليّين (۱)قائلاً:

# يا وافدَيْ شرقِ البلادِ وغَرْبهَا أَكْرَمْتُمَا خَيْل الوِفادةِ فاربطاً (٢)

المخاطب هنا كل وافد على ملك المريّة ،فالنداء "طلب الإقبال بحرف نائب عن كلمة أدعو" (٢) فلم يوجه إلى شخص بعينه ،بل دعوة لكل الوافدين عبّر فيها الشاعر عن كرم الممدوح ،استعمل الشاعر لغة الأثنين ،فالمثنى ظاهرة لافته في الشعر القديم ممكن تسميتها (بالمخاطب الموهوم) يفتعل الشاعر وجوده ويتوجه إليه بالكلام صراحة وكأنّه حاضر بين يديه يشاركه الفعل والأنفعال ،والمقصود بالتثنية طرف من داخل الخطاب لايكون في الغالب مركزياً في الوضعية ،بل مشاركاً في صناعتها وفي بناء تفصيل من تفاصيلها ،وهو جزء من حركية الدلالة في الخطاب لأنّه طرف من أطراف إنتاجها مع الشاعر (٤) والمقصود بهما هنا الوافد من شرق البلاد ،والوافد من غربها ،فطبيعة النداء أخرجت النداء من معناه المباشر إلى غرض التحبب وتحسين صورة الممدوح ،مشيداً بكرمه مع كل من يحل ضيف على أرض المرية من كل أصقاع الأرض، داعماً غرضه بثنائية المكان (الشرق /الغرب) فرفع صوته بالنداء للبعيد، الذي خرج للفخر بممدوحه .قد وظف ابن الحداد النداء ليكشف عن شوقه

<sup>(</sup>۱) ينظر هامش الديوان: ۲۳۳

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان: ۲۳۳

<sup>(</sup>٢) المنهج الواضح في البلاغة ،حامد عوني ،مطبعة مخيمر ،مصر ،ط٥ ، ١٩٦٤م: ٢٦ ام: ٢٦

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ينظر:مخاطبة الموهوم المثنى في الشعر القديم .عادةً أم رؤية ،د.توفيق قريرة ،أستاذ اللسانيات في الجامعة التونسية (بحث منشور)مجلة القدس العربي ،٢٠١٧م.

لذكرى المحبوبة، فجاء المنادى مركباً على صفة اسم فاعل كقولهِ واصفاً تأثير غياب محبوبتهِ عنه:

أيها الواصل هُجري أن أنا في الهجران صبري ليت شعري أيّ نَفَع لله في إدمان ضري (١)

رسم الشاعر صورة مفعمة بمشاعر الأسى والحرمان التي اتضحت من خلال أسلوب النداء ،الذي فتح به المجال للبوح عن تباريح الهوى ،وقسوة المحبوبة ،وجه النداء إلى عائب، إلى منادى بعيد ،فعبارة (الواصل هجري)توحي بالهجران المتواصل. لذا وظف الشاعر النداء في شعره لتشكيل ثنائية ضدية مباشرة ،أوغير مباشرة ،فالنداء ساعده على الافصاح عن إحساسه الشعري وغربته النفسية ،مما دفعه إلى تصوير مشاعره بين (الوصل/الهجر)،(الحضور/الغياب).فكان النداء صوت موجه إلى غائب إلى منادى بعيد ،فالشعراء العشاق ذكريات خاصة بالمكان ،فالمكان بالنسبة إليهم هو موطن اللقاء ،ومكمن الأسرار ،ومسرح الأشواق ،لذلك تعلقوا به ،وتبعوا تفاصيله وتفاصيل الأحداث فيه بلغة تتسم بالشفافية، وبمفردات حنينة ،وتراكيب سلسة بعيدة عن التعقيد اللفظي أو المعنوي ؛لأنّ الغرض لا يحتمل إلا التعامل مع اللغة بكل ليونة ورقة (۲)،من ذلك قول ابن الحداد:

أَيَا شَجَيراتِ الْحَيُّ مِنْ شاطيء الوادي فكانت لنا في ظِلَّكنَّ عَشِيتَةً فَكَانتُ مَشِيتَةً فَيَا شَجَراتِ أَثْمَرَتْ كَلِّ لَذَّةٍ،

سقاكِ الحَيَا سُقْيَاكِ للدَّنف الصَّادِي نَسِيْتُ بها حُسْناً صَبِيْحَةَ أَعْيادِي جَنَاكِ لذيذُ لَوْ جَنَيْتِ على الغادِي (")

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الديوان: ۲۲۱

<sup>(</sup>٢) ينظر:المكان في الشعر الأندلسي ،عصر ملوك الطوائف (أطروحة دكتوره)في الأدب العربي ،أعداد،أمل محسن سالم رشيد العميري ،اشراف ،د.مصطفى حسين عناية ،جامعة أم القرى . كلية العربية ،قسم الدراسات العليا العربية ،٢٠٠٦م: ٢٢٥

<sup>&</sup>lt;sup>(۴)</sup> الديوان : ۲۰۵

الشاعر منسجم مع طبيعة المكان، وما يرتبط به من ذكريات ،فجاءت لفظة (كانت)لينطلق منها ليعبر عن الذكريات الماضي السعيدة ،لتدل على تلك الذكريات الجميلة ،والانفعالات المتدفقة ،تدعو الشاعر للعودة إلى ذلك المكان حيث أنس الحبيب ،في ظل تلك الشجرات التي أمدته باللذة والراحة النفسية فكر مفردة (شجرات) ليوحي بقربها منه ومدى شوقه العارم إليها ،فنسى في زخم تلك الذكريات (حسن صبيحة اعياده)معبراً عن ذلك بثنائية (اللذة/الألم) اللذة التي يبعثها المكان من ذكريات ،وألم تلك الذكريات التي جمعته بمحبوبته ،متمنياً قربها،فرغم كل الألم الذي يرافق الحب ،هناك دائماً أمل وتفائل ،فالشاعر لايستمتع بالألم نفسه بل بالعواطف والتجارب المتشابكة التي يجلبها له الحب ،فهو يتقبل الألم كجزء من للذة الحب مبتدأ بحرف الاستفهام (أيا)وهي حرف نداء ،لنداء منادى قريب، وربما اراد الشاعر من استعماله لهذا الحرف ،ليؤكد منزلة تلك الشجيرات وقربها منه مادياً ومعنوياً فعلى الرغم قربها منه، اصبحت ذكرى بعيدة وقديمة مستعملاً حرف النداء (يا)التي تستعمل للمنادى البعيد بقوله (فيا شجرات أشرت كل لذة) ،كما استعمل الشاعر حرف الاستفهام (الهمزة)،نوعاً من التقارب، إذ ينزل البعيد منزلة القريب قائلاً: (الطويل)

#### أفاتكة الالحاظ ناسكة الهوى ورعت ،ولكن لحظ عينيك خاطئ (١)

الداعي لمثل هذا النداء بـ (الهمزة) هو (الفتك) الذي لا يتحقق إلا بالقرب المكاني لذلك جاء تقديمه على (الورع) ليبين ما أصاب الشاعر من الضرر ،أمّا المحبوبة تأبى الاقتراب منه، إلا إنّها قريبة من نفسه وتنال سهام حبها منه، وقد تحقق هذا القرب بوساطة الهمزة تلك الحالة الشعورية المتناقضة ساعدت على توظيف ثنائية ضدية هي ثنائية (القرب/البعد) نستشفها من خلال البيت فتوحي بحضور المحبوبة معنويا وبعدها عن ساحة الشاعر ماديا ،وتزهدها عنه حسياً. وفي البيت نفسه نلاحظ

<sup>(</sup>۱) الديوان : ١٤٥



استعمال الشاعر لِجملة النّداء المعترضة (ناسكة الهوى) فقد وظّف جملة النداء الأولى معاتبا محبوبته لبعدها ،أما الثانية الاعتراضية فقد قصد بها تنبيه المخاطب بمضمون الكلام،والتعريف بالمنادى المخصوص بالنداء.كما وقد استعمل النّداءب(ياء) محذوفة استعمالا قليلاً مقارنة بالياء المذكورة في مواضع عدة ،ومن نماذج الياء المحذوفة قائلاً:

(مجزوء الوافر)

مُريحةً قلبي الشاكي...

عساكِ بحقّ عيساكِ

نــويرةُ إِنْ قَلَيْــتِ فإنــ ننـي أهْـوَاكِ أهْـواكِ (١)

لم يذكر أداة النداء وذكر اسم المنادى (مريحة)، ودلالة ذلك الاحتفاظ بمكانة المنادى الذي ذهب بلبّه كلّ مذهب على الرغم من البعد والجفاء ،وحذف الأداة هنا دلّت على القرب الوجداني الطاغي على رغبة الشّاعر الجامحة في التقرّب والتودّد من خلال إزاحة الحاجز اللّغوي المتمثل في حرف النّداء (يا) ،ليصل مباشرةً إلى مقصده ،لذلك استغنى عنه لأهمية المنادى ولأنّه معروف لدى المقابل فهي (نويرة )لا سواها ،ونجد ذلك الأسلوب في البيت الثاني حيث كشف الشاعر عن المخصوص بالنداء من خلال علاقة الذّات بالآخر ، موظفاً ذلك من خلال ثنائية (الأنا/الآخر) ودعم أسلوب النّداء بالتكرار (أهواك ،أهواك)الذي يمثل توكيدا لفظيًا ومعنويًا، عن حبه الصادق لمحبوبته، ومرتبطاً بنفسية الشاعر ، وشعوره بالفقد، لقد قدّم النداء على أسلوب الشّرط المقترن براإنْ)الشرطية الواقعة جملة اعتراضية (إن قليت)،المتأكيد بأن حبه (لنويرة)حباً خالصاً حتى وأنّ كانت بالمقابل تكرهه ، وجملة النداء مضمومة في جملة جواب الشرط المقترن براالفاء). إنّ أسلوب النداء في النص أدىّ وظيفة فنية ودلالية بصورة إيجابية خدم بها موضوعه .

<sup>(</sup>۱) الديوان : ۲٤۱ ـ۲٤۲

كذلك اسهمت في شد ذهن المتلقي إلى بيان اهمية الموقف ،ولتحريك الدلالة الأفهامية لبيان علو شأن الممدوح وجسّد حالته النفسية ،وكانت آهاته زفرات تصعد من صدره للتنفيس (١) وبنفس الفكرة يوظف أسلوب النّداء ،كقولهِ: (الطويل)

# ومنْ جَرَحَتْهُ مُقْلَتاكِ نويرة فليسَ يُرَجَّى مِن جِراح الأَسَى أَسْوَا (٢)

ينادي الشّاعر نويرة بأداة محذوفة مقدّرة في تركيب جملة النّداء، أعطى لمقلتي المحبوبة صورة جميلة ترتبط بجرح قلب المحب فمنحت تلك الصورة، الفرصة لإدراك المُغاير أو لتأكيد التضاد وإضاءته وبلورته في علاقات تشابهها وتضادها جاءت جملة مضمون النّداء جملة شرطيّة جوابها منفيّ لأنّ الجراح الناتجة من فراق المحبوبة، لا أمل للشفاء منها ،واصفاً سقم حاله في حب نويرة ، فجراح الأسى لا تلتئم ، معبراً عن ذلك بثنائية (الأنا/الأخر) الأنا/نويرة ،صاحبة العيون الجميلة التي بنظرة من تلك العيون قادرة على فتح جرح في قلب الآخر /العاشق لتلك العيون الجارحة ،ولعل حذفت الأداة ،لإقامة الوزن.

<sup>(</sup>١) ينظر:شعر ابن الحدَّاد الأندلسي (دراسة أسلوبية) ،عبد العزيز نقبيل: ١٤٤

<sup>(</sup>۲) الديوان: ۳۰۵

#### المبحث الأول

### ثالثاً: أسلوب النفي

نعني بالنفي ضدّ الأثبات أيّ مطلق الظواهر التي تشير إلى ما هو معدوم مقابل ما هو موجود وبعبارة أخرى يمكن القول إنّ أسلوب النفي هو "أسلوب لغوي تحدده مناسبات القول وهو أسلوب نقض وإنكار يستعمل لدفع ما يتردد، فينبغي إرسال النفي مطابقاً لما يلاحظه المتكلم من أحاسيس ساورت في ذهن المخاطب خطأ مما اقتضاه انّ يسعى لإزالة ذلك بأسلوب النفي وبإحدى طرائقه المتنوعة الاستعمال"(١)

ويرى الجرجاني إنّ المتقابلين بالإيجاب والسلب هما أمران أحدهما عدم، والآخر مطلقاً "(٢)فهو عبارة عن الإخبار عن ترك الفعل وهو ضدّ الإيجاب (٣)

ومن الأساليب الخبرية التي وظفها ابن الحداد في قصائده الشعرية أسلوب النفي الذي استعماله ليدل على نفيه لقضية معينة ،أو حدث ما ،يصل للآخرين بطريقة مغايرة ،فيكون النفي إنكاراً لما قد يحصل ،فيثبت به نقيض هذا الحدث. فأسلوب النفي يعكس حالة القلق الوجودي الذي يعتمل في وجدان الشاعر، فهو ينفي أحياناً ليدافع عن نفسه ،أو ليسخر من واقعه ،وأحياناً أخرى ينفي كل مظاهر القبح والعناء رغبة في خلق عالم أفضل من عالمه الذي يعيشه.

<sup>(</sup>۱) في النحو العربي ،نقد وتوجيه ،مهند المخزومي ، دار الرائد العربي للنشر. لبنان ،ط۲ ، ۱۹۸٦م : ۲۲

<sup>(</sup>٢) التعريفات للشريف الجرجاني (٨١٦ه)،تح :علي محمد أبو الفضل إبراهيم ،المكتبة العصرية . بيروت :٥٠٥

<sup>(</sup>۳) ينظر: اساليب النفي في اللغة العربية ،دراسة وصفية تاريخية ،لمصطفى النحاس الكويت، د.ط ،مؤسسة علي الجراح للنشر والتوزيع ،۱۹۷۹م: ۱۱

والنفي هو باب من أبواب المعنى يهدف المتكلم به إلى إخراج الحكم من تركيب لغوي مثبت إلى ضده ،وتحويل معنى ذهني من الإيجاب والقبول إلى حكم يخالفه

إلى نقيضه /وذلك بصيغة تحتوي على عنصر يفيد ذلك ،أو بصرف ذهن السامع إلى ذلك الحكم بطرق غير مباشرة ، أو ذكر الضد أو بتعبير يسود في المجتمع ما يقترن بضد الإيجاب والإثبات"(١)

استعمل ابن الحداد أسلوب النفي واصفاً لمشاعره و أحاسيسه تجاه الحبيبة ،وقد حان الوقت لأن يفضح أمر مشاعره ،فجاء أسلوب النفي ،ب(لا)النافية للجنس العاملة عمل (ليس) بقوله:

## نويرة ،بي نويرة لا سواها ولاشك فقد وضح اليقين (٢)

لقد أجاد ابن الحداد في تكرار - لا- في صدر البيت وعجزه فضلا عن تكرار اسم (نويرة) مؤكد أنّ محبوبته واحدة لاغير كما ذكر سابقاً، وهذا البيت متداخل مع أسلوب النداء حيث ينادي الشاعر محبوبته وهي (نويرة )نافياً أخلاصه لغيرها الأثبات والنفي بالمتكلم أو المبدع اتصال تلاحم ذو طبيعة انفصالية في الظاهر تتجسد في شكل صياغي مميز لكن هذا الانفصال لا يلغي انتماء الصياغة لمبدعها ذلك أنّ جملة التعامل اللغوي منشؤها الحركة النفسية من ناحية والمدرك العقلي من ناحية أخرى (٣)فكان التكرار منفذاً يتنفس من خلاله الشاعر معبراً عن حبه وشوقه. فظهرت

<sup>(</sup>۱) اسلوبا النفي والاستفهام في العربية، في منهج وصفي بالتحليل اللغوي ، د. خليل احمد عمايرة ،دار الفكر، ط ١ ،١٩٨٦م: ٦٥

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>الديوان : ۲٦۲

<sup>(</sup>۲) ينظر: اللفظية في الشعر الأندلسي. القرن السادس الهجري أنموذجاً ،م.م. أحمد رافع بديوي أ.د.لطيف محجد الغريري، كلية التربية للعلوم الأنسانية /جامعة الأنبار ،مجلة الباحث للعلوم الإسلامية ،۲۰۲۳م: ۳۳۷

في البيت ثنائية ضدية قائمة على (الأثبات /النفي )كذلك ثنائية (لاشك . اليقين) إثبات حبه لنويرة ونفي أنْ يكون حبه موجه لسواها قاطع الشك باليقين .

وله صورة اخرى مدح فيها المعتصم مفتخراً بشجاعته وبسالته قائلاً: (البسيط)

## لا يعبأونَ بمكْرِ في مُقاوِمهم وليس للأسْدِ بالسيدانِ مُعْتَبَا (١)

أوحت لفظة (لا يعبأون) به لامبالاة ،وعدم اكتراث جيوش المعتصم لأعدائهم ، كما في قوله تعالى ﴿قُل مايعباً بِكُم ربي ﴾(٢) والتشبيه واضح في البيت بقوله (للأسد السيدان) فالثنائية هنا قائمة مابين دلالة القوة ودلالة الضعف أيضاً، إذْ هم الأسود وأعداؤهم ذئاب ترتعد خوفاً بحضور الأسد، فأعداء المعتصم تتحاشى المواجهة مع جيوش المعتصم القوية عند النزال. إذْ قام التضاد على ثنائية (القوة/الضعف). نافياً عن المعتصم وجيوشه القوية المبالاة والاكتراث، للخصم الأضعف .

كما استعمل الشاعر النفي ،نافياً أن تبادلهُ المحبوبتهِ حبه ،على الرغم من ذلك يبقى متأملاً بأنّ من يحب سوف تلين قلبهاعليه ،وربّما دموعه تشفع له ،ولكن هيهات فلن تستطيع دموعه التأثير بها ،كما لا تستطيع قطرات المطر أنْ تسلك طريقا خلال الحجر الصلب قائلاً في ذلك:

## وآمُلُ منْ دَمعِي إلانَةَ قَلْبِهِ ولاأثر للْغَيْثِ في الحَجَر الصَّلْدِ (٦)

يتحدث الشاعر في هذا البيت عن محبوبته وما تركته من أثر نفسي على الشاعر في صدها وتنكرها له، إذْ قام هذا التضاد على ثنائية (الأنا/الآخر) وانتقال ضمائر الغائب بين (هو/هي)مما يبرز نقطة الانفصال بين اللفظتين المتضادتين في

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الديوان : ١٣٢

<sup>(</sup>۲) سورة الفرقان :الآية ۷۷

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان : ۱۹۹

اتجاههما فاللفظتان تختلفان من حيث الجنس مذكر ومؤنث ولكنهما تختلفان في البعد الأنساني والأداء الوظيفي ،(١)وكل ذلك ليعطي دلالة على أنّ المحبوبة لا تبادله ما يشعر فحبه من طرف واحد وإنْ عقد الأماني على هذا الحب لاجدوى منه ولا أمل منه نافياً إثبات أثر المطر على الحجر الصلب الأملس، ومراد قوله أنّ محبوبته لم تتأثر من دموعه التي تسيل على خده ،فيلين قلبها، وترحم وحدته التي طالت. كما لايترك المطر أثر عند سقوطه على الحجر الصلب اليابس، كذلك استعمل الشاعر أداة النفي (ما)التي تدخل على الجملة الأسمية فتحولها من الأثبات إلى النفي، كما في قوله:

# حليمٌ وقدْ خَفَّتْ حُلومٌ فلو سَرَى بِعُنْصِ نارِ حِلْمُهُ ما تَّصعدَّا(٢)

ينفي الشاعر عن ممدوحه التعب والإرهاق ،فهو حليم ينفرد عن غيره من ملوك الطّوائف بعقل راجح نير يجلو به الدياجير عن الدين والدنيا .وله قدرة على الصبر وتخطي المصائب بالعقل والحلم ،مستعملاً التضاد المعنوي بين (الحلم /والتسرع)بين المعتصم وغيره من ملوك الطوائف ،كما استعمل (ما)النافية الداخلة على الجملة الأسمية كقوله:

حَوَى المحاسَنَ في قولٍ وفي عَملٍ فَمِثْلَ مَهْنَئِهِ الأملاكُ ما هَنَاوا وما اخْتبارٌ كأخبارٍ وما ملك وما ذرُول (٣)

ذهب النحاة إلى أنّ النفي ب(ما)مختص بالحال والصحيح أنّها ك(ليس)تنفي الحال عند الإطلاق أما إذا قيدت فهي بحسب ذلك التقييد (١) وهي حرف نفي تميل

<sup>(</sup>۱) ينظر :الثنائيات الضدية في القصائد المشوبات ،أ.م.د. نهى محمد عمر ،بحث منشور ،جامعة ،جامعة واسط ،مجلة كلية التربية ،العدد الأربعون ،۲۰۲۰م : ۲/ ۱۸۱

<sup>(</sup>۲) الديوان: ۱۹۱

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup>الدیوان : ۱۱۸ ـ ۱۱۸

إلى التفريق والتخصيص ،فيكون النفي فيها أكثر تأكيداً كما جاء في كتاب الأشباه والنظائر (٢)وهذا ما أشار إليه الشاعر من خلال ملازمته للمعتصم ،حيث فرَّق بين رؤية العين للشيء والتأكد منه واختباره، وبين وصول الخبر سماعياً أومن خلال ذكره في الكتب والأخبار ،نافياً صحة الأخبار السماعية ،كما ينفي عن ملوك الطوائف الهناء كما هَنا المعتصم ، لأنها في صورة ناتجة من تجربته متمثلة بالثنائية المعنوية (العزة/والذل) ،اجاد (ابن الحداد)في تجسيد قدرته البلاغية،وبراعته الدلالي في كتابة أشعاره من حيث الانسجام الذي احتواه ذلك التضاد،بأنواعه ودلالته ،وموسيقاه الداخلية،وجمال عباراته ،بتقديم أسلوب (النفي السلبي) :وهو أن يأتي المتكلم بألفاظ منفية ويأتي بأخرى مثبتة في سياق واحد أو بالعكس (٢)كقوله واصفاً لوعة الحب الناتجة عن عمق الألم بغياب من يحب :

# أَتْرُك مَن أَهوى وأَمضي كذاً؟ والله ما أمضِي وقَلبي مَعي (١)

يتحدث الشاعر عن المحبوبته وما خلّفه رحيلها من ألم ولوعة وشوق فهي تتمادى في هجرها وتنكرها له وتسيء في تصرفاتها معه ويتضح تضاد النفي أو مايسمى بتضاد السلب هنا بقوله (أمضي ماأمضي )إذ قام هذا التضاد على ثنائية (الأنا /الآخر) وهو يصف مشاعره مشاكياً سقمه وهجر الحبيبة له وعدم قدرته على ترك ذلك الحب والمضي قدماً، على رغم من معرفته حق المعرفة ،أنّه لن يجني من حبه سوى الألم والحسرة ،وأنّ قرار التخلى عنه أفضل قرار ،ولكن دائماً مايقع العاشق

<sup>(</sup>۱) ينظر: معاني النحو ،د.فاضل صالح السامرائي ،مطبعة التعليم العالي في الموصل ،١٩٨٧م ١: /٢٧١

<sup>(</sup>٢) ينظر :الاشباه والنظائر .في النحو ،لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت ٩٩١١هـ)،تح :فائز ترحيني ،دار الكتاب العربي . بيروت ،ط ١ ،١٩٨٤م :٢/ ٢٢

<sup>(</sup>٣) كتاب الصناعتين ،أبو هلال العسكري :٤٠٥

<sup>(</sup>ئ) الديوان: ص٢٣٦

العذري بصورة عامة وابن الحداد بصورة خاصة بصراع التضاد بين (العقل/والقلب)بين الديمومة والاستمرار إلى أن يفنى العاشق ،أويتخذ قرار التخلي وابن الحداد ينفي التخلي مقسماً على أن يتجرع ألم الحب و لا يترك من يحبها معللاً ذلك بقوله كيف اتركها وقلبي معها.فالشاعر "يجعل اللذة وجودها الحقيقي بوصفها القطب الآخر المقابل للألم"(۱) كما استعمل الشاعر حرف النفي (لم)واصفاً جمال المحبوبته ،ومن أمثلة ذلك قول الشاعر: (الطويل)

## كأنَّكَ خِلْتَ الشَّمسَ خُوداً فلمْ يَزَلْ (٢) يقنَّعُهَا بالنَّقْع منكَ لِثامُ (٦)

في هذه الصورة جعل الشمس كفتاة حسناء الخلق شابة تحتجب بقتام المعركة ،فقد ظن الشمس خوداً بدون حجاب ،فلم يرق له ذلك.، فكأنّها جعلت من غبار المعترك حجاباً تخفي به حسنها ،وهذا ماجعل نورها يتواشج مع ذلك الغبار فالشاعر يؤكد نفيه إعجابه بذلك التستر ،تلك الصورة القاتمة أثارت في نفسه شعور الاكتئاب والحزن معبراً عنه بالثنائية الضدية (الظلمة /النور).وجاءت دلالة النّفي مصاحبة لإثبات مدى تعلّق الشاعر بمحبوبته ،كقوله:

# ولَـم آت للكنـائس عَـنْ هَــوىً فِــيهِنّ لَــوْلاكِ وَلَـم آت للكنـائس عَـنْ فقـد أَوتْقْتِ أَشـراكي(٤)

إنَّ التغلغل في قراءة النص يكشف لنّا اكثر من ثنائية تدور جميعها حول ثنائية (الأنا /الأخر)المتمثلة بثنائية ركنيها (الأسلام /المسيح) فجاءت لوحته وكأنّها نافذة يطل منها على ما كان يخالج روحه من ألم ،كما جاءت مرتبطة بموضوع النص

<sup>(</sup>١) ينظر: ثنائية اللذة والألم وتجلياتها الزمنية في الشعر العباسي ،عثمان عبد الحليم: ٢٧

<sup>(</sup>۲) الخود: الفتاة الحسنة الخلق الشابة، وقيل :الجارية الناعمة، والجمع خَودات وخُود، لسان العرب مادة (خود)

<sup>(</sup>۳) االديوان :ص٢٥٤

<sup>(</sup>٤) الديوان :ص ٢٤١

وهو الشكوى من صد وهجر المحبوبة ،لقد استعمل الشاعر في الأبيات السابقة أسلوب النفي المصاحب للفعل ،لبناء أسلوبي منفي ،يدفع إلى نقض وإنكار ما تردد في ذهن المخاطب من دلالات ،والنفي خلاف الإثبات فأداته تحوّل معنى الجملة من الأثبات إلى السلب والنقض ،كما يحول بعضها الفعل إلى زمن الاستقبال على نحو ما يقوله بالبيت الأول ،ف(لم)نافية وجازمة للمضارع وتقلب زمنه وجاءت دلالة هذا النفي مصاحبة لأثبات مدى تعلق الشاعر بمن يحب .

أمّا في البيت الثاني استعمل حرف النفي (لا) ،وقد دلَّ على الحال واصفاً حبائل الحب التي وقع في شراكها حيث لا نجاة له من ذلك ،والمغزى هونفي الشاعر عن نفسه أنْ يكون على دين محبوبته النصرانية وأنَّ حضوره لطقوس الكنائس ليس إيمانٌ منه بها وإنّما لاستمالة قلب محبوبته لعلها تنظر له نظرة حب .

#### المبحث الثاني

#### المحسنات البديعية

يعد البديع أحد علوم البلاغة الثلاثة :المعاني ،البيان ،البديع ،وقد اقتصر مفهومه كما أشار الجاحظ (ت٥٥٥ه):والبديع مقصور "على لغة العرب ،ومن أجله فاقت لغتهم على كل لغة وأربت على كل لسان "(افالبديع علم يعرف به وجُوه تَحسين الكلام بَعد رعاية المطابقة ووُضوح الحال يرتبط بعلم المعاني ووضوح دلالته والمراعاة والوضوح عنصران رئيسيان في الكلام البليغ (أفاللفظي منها يكون التحسين فيه راجعاً إلى اللفظ ويتبع ذلك تحسين المعنى، والمعنوي منها راجع إلى المعنى ويتبع ذلك تحسين المغنى اللفظية والمعنوية كثيرة ومتنوعة في فن البديع ،سنكتفى منها

بمّا يتلاءم وطبيعة الدراسة القائمة على المجازي عند ابن الحداد الأندلسي دون تكلف تجسيداً لمغامراته العاطفية،التي ترد ضمن الثنائيات الضدية وهي (المطابقة المجانسة ،رد العجز على الصدر،)فقد احتلت فضاءً واسعاً في ديوان (ابن الحداد) وهذا لا يعني أنّ الشاعر اختصر على هذين الغرضين المرتبطين بالثنائية الضدية فقط بل استعمل التقابل ولكن بأبيات قليلة لا يسع أنّ ينهض بها مبحث ومع ذلك سنحاول تسليط الضوء على بعضها من خلال تداخلها مع الأبيات المتعلقة بـ(الطباق والجناس ورد العجز على الصدر)، والتي تشكل بؤرة تتجمع فيه كل الأفكار المتناقصة ،لاسيما أنّ البديع تكمن أهميته في الجمع بين الألفاظ المتضادة والكلمات المتشابه والمختلفة المتمثلة بالمقابلة ،والمعاني المطابقة .

10A

<sup>(</sup>۱) البيان والتبيين ،ابي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ: ٤/ ٥٦.٥٥

<sup>(</sup>۲) ينظر :دراسات منهجية في علوم البديع ،د.الشحات محجد أبو ستيت ،ط۱ ،۱۹۹٤م : ۲٤٧ منظر :في البلاغة العربية علم المعاني . البيان . البديع ،عبد العزيز عتيق: ۹۶ ٤

#### المبحث الثاني (المحسنات البديعية)

#### المطلب الأول: المطابقة

المطابقة من الأدوات التي اعتمد عليها ابن الحداد بوصفها أداة بارزة للتضاد لها طرائق تلتبس إلا على المتمرس "وأما المطابقة فلها شُعَبّ،خفيّة وفيها مكامن تغمض، وربما التبست بها أشياء لا تتميز إلا للنظر الثاقب ،والذهن اللطيف "(۱)إذ أن المطابقة ليست في البناء المتضاد لغة فحسب ،وإنما في تخفيها المشير إلى ماتحته من معاني مضمرة تحمل التلاؤم والانسجام داخل النص ،أو تدفع إليه، وهي بذلك تستدعي أسلوباً معيناً في التعامل معها، والتعبيرعن تداعياتها ،لذلك أمكن القول إن المطابقة تُعد عنصراً مهماً في تشكيل الثنائيات الضديّة من الناحية اللغوية، من جهة اعتمادها على المستوى الصياغي السطحي ،وعلى المستوى الذهني العميق في سياق النص الموظّفة فيه (۱).

انّ المطابقة في كلام البلاغيين هي الجمع بين الشيء وضده<sup>(٣)</sup>أي الجمع بين المتضادين في كلام واحد ،أو ما هو كالكلام الواحد في الاتصال<sup>(٤)</sup> والمراد بالتضاد

<sup>(</sup>۱) الوساطة بين المتنبي وخصومه، أبو الحسن علي بن عبد العزيز الجرجاني (ت ٣٩٢هـ)تح : محجد أبو الفضل ابراهيم ،و علي محجد البجاوي ،مطبعة عيس البابي الحلبي وشركاه ١٩٦٦،

<sup>(</sup>٢) الثنائيات الضدية في شعر أبي العلاء المعري (دراسة أسلوبية): ٩٢

<sup>(</sup>٢) ينظر :الصناعتين ،الكتابة والشعر: أبى هلال الحسن بن عبد الله بن سهيل العسكري العربي . ٣١٧٠

<sup>(</sup>٤) ينظر :دراسات منهجية في علم البديع ،الشحات محمد : ٣٣

هنا وجود لون من التقابل والتنافي بين الشيئين ولو في بعض الصور .وسمي الجمع بين الضدين طباقا لمساواة أحدهما للآخر وإن اختلفا في المعنى ... .(١)

وتتجلى "القيمة الفنية الأسلوب الطباق في قدرته على مناوشة الشعور عن طريق الإبانة الخاطفة عن وجهى الحياة أو الأشياء حيث تتآزر في هذه وسائل التركيب اللغوي ،وعلى ذلك فلا يكفى النظر إلى الطباق على أنّه شيء قائم بذاته"(٢)بل هي جزء من بنية كلية تتظافر فيما بينها لإنتاج النص، لأنّها تعتمد على الأضداد والمتناقضات ،ولذلك فهى ليست محسّناً، وإنّما هى وسيلة من وسائل التعبير (٣)يستعين بها الشاعر الإظهار مشاعره وعواطفه النفسية الذا تُعد المطابقة عنصراً مهماً في تشكيل الثنائيات الضدية في نتاج الشاعر موضوع الدراسة بوصفها أداة لغوية مؤثرة تعمل على إبراز المعنى في النص وتقويته وإيضاحه وإثارة الانتباه عن طريق ذكر الشيء وضده في تصوير واقعة وما تتطلبه تجربته الشعورية ،وهي فى تشكيلها تتقسم باعتبار طرفيها إلى عدة أقسام طباق لفظي (حقيقي أو مجازي)،وطباق معنوي ،وطباق الإيجاب والسلب ،لقد شاع الطباق في شعر التغزل بالمرأة النصرانية "فالحياة المترفة ،والبيئة المزدانة بكل صور الجمال الحضاري جعلت أشعار الأندلسيين تميل نحو التجديد بكل أنواع الصنعة البديعية ومحاسنها تمشيا مع روح العصر آنذاك ،التي كان لها أثر واضح في لفت الأنظار إلى المحسنات البديعية والزخارف اللفظية"(٤)، فالطباق . أحب ألوان البديع عند شاعرنا

11.

<sup>(</sup>۱) ينظر :الموازنة (بين شعر أبي تمام والبحتري ) لأبي القاسم الحسن بن بشر الآمدي (ت ۳۷۰ هـ)، تح :السيد أحمد صقر ،دار المعارف ،مكتبة الخانجي ،ط٤: ١/ ٢٨٨

<sup>(</sup>۲) فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور ،د. رجاء عيد: ٤٧١

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> المحسنات البديعية محاولة لدراسة بعضها بين الصيغ والوظيفة د. قصي سالم علوان (بحث منشور) مجلة الفكر العربي: ٤٢

<sup>(</sup>٤) صورة المرأة في الأدب الأندلسي" في عصر الطوائف والمرابطين": محمد صبحي أسعد أبو حسين ،(رسالة دكتورة في الأدب والنقد)جامعة اليرموك: ٢٠٠١م: ١٨٥

لذلك لم ينفصل عن مشاعره الداخلية العاطفية، فقد جمع في معانيه الأضداد لدرجة لا يرى فيها الشيء إلا بضّده ،ولا يدرك شعورا وجدانيا إلا بما يخالفه ،حيث رصد لنّا الطبيعة النفسية وهي في أوج مشاهد التضاد والتناقض النابعين من ثنائية (الوصل/ الهجر،)و(الأمل/ اليأس)،دون استغراق منه في التصنع والتكلف ،الأندلسيين "كانوا لا يأخذون من هذه الأنواع البديعية إلا ما كانت تجود به قرائحهم من غير تعمد ولا اجتهاد خاطر "(۱)ذلك أنّ ألفاظه جاءت عفوية معبرة عن ألمه الداخلي الذي يعانيه ،وهمه الوجداني الذي يؤرقه فتندفع هذه المكبوتات النفسية من داخله إلى أشعاره بما فيها المحسنات البديعية ،إذْ تعبّر ألفاظه عن معانيه،فالعلاقة بين اللفظ والمعنى عند الشاعر علاقة وثيقةكقوله:

فدع الزَّمان فإنَّه لم يَعْتَمِدْ بجلاله أحداً ولا بِهَوانِهِ كالمُرْنِ لم يَخْتَرْ أَذَى طُوْفانِهِ أَفْقًا ولم يَخْتَرْ أَذَى طُوْفانِهِ كَالمُرْنِ لم يخْصُص بنافع صَوْبِهِ أَفْقًا ولم يَخْتَرْ أَذَى طُوْفانِهِ (٢) لكنْ لِباريْهِ بَوَاطِنُ حِكْمَةٍ في ظاهر الأضدادِ مِنْ أَكْوَانِهِ (٢)

إنَّ كل كلمة في النص تستدعي الأخرى استدعاءً لطيفاً بلا تكلف، فيولد صور متعاكسة معبرة بيشكو الشاعر الدهر وتقلبه، فإذا رفع الدهر من شأن أحد أو ذلّه فإنّه لا يفعل ذلك عن تعمدٍ أو سابق تصميم ،ويكون بذلك كالمزن الذي يفيد مطره من ناحية ، ومن ناحية أخرى يضر آخر دون اختيار منه ، ربما أراد الشاعر بهذا النص تصوير ما ألم به ، فكيف كان حاله في كنف المعتصم ،ثم كيف أصبح بعد مغادرته للمرية ذليلاً تاركاً موطنه رغماً عنه بعد اعتقال أخيه، فهذا حال الدهر بين فرح وحزن ، عز وذل، فأجاد الشاعر بالطباق ،الذي أثر في المعنى فطابق بين(جلاله/هوانه) ،(نافع/اذي)،أما البيت الثالث (بواطن/ظاهر) لوقال الشاعر (باطن

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأدب الأندلسي، مصطفى محمد السيوفي، الدار الدولية للاستثمارات الثقافية للنشر، ط ٢٠٠٨، م: ٢١٢

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان : ۳۰۱

اظاهر)،أو (بواطن /ظواهر) لحقق المطابقة إذن الطباق تضاد ولكن التضاد ليس طباق بما أنّ الطباق هو استخدام كلمتين أو تعبيرين متعاكسين في الكلام ،إما التضاد في علم المعاني هو أن يكون لكلمة واحدة معنيين متعاكسين في الوقت نفسه،إذن الطباق تضاد ولكن التضاد ليس طباق صورة بديعية بسيطة من دون تكلف ،فالنص جاء متلاحماً مع البعد الذاتي ومراوغاً له ، بصيغة (العتاب) لتبطين الشكوى لتركه موطنه مضامين كامنة (مستترة) في النص "وقد يخضع ذلك الاستتار إلى وسائل وطرق مختلفة تتخذ من اللغة ميداناً لها...والمسألة بصورة عامة ليس فيها ماهو ضروري لإخفائه عن معرفة الآخرين، فقد تتجلى بعض الجوانب ذات الخصوصية الحادة المتعلقة بشخصية المبدع "(۱) واصفاً مشاعره تجاه الحبيبة وقد أسرته بحبها ،فكان ذلك أيام السلم لو وقعت الحرب بينه وبين النصارى ،لكانت حبيبته نويرة المسيحية سبية بين السبايا معبراً عن ذلك بقوله:

## سَبِتْني على عهد من السَّلم بيننا ولو أنَّها حربٌ لكانت هي السَّبيا(٢)

هنا طابق الشاعر بين لفظتي (السلم ،والحرب)،فمحبوبة الشاعر لها سيطرة على مشاعر الشاعر وأفكار متمثلة بثنائية (العز /والهوان) ،كان ابن الحداد يتزهد في الحب؛ لأنّ في ذلك عزاً وكرامة له، فجمع ابن الحداد المتضادين لوصف نويرة فالمطابقة "هي أن يوضع أحد المعنيين المتضادين أو المتخالفين مع الآخر وصفاً متلائماً "(٣)دائماً ما عبرت أشعار ابن الحداد التي قالها بالتغزل بنويرة واصفاً لمعاناة الحب من طرف واحد تلك المشاعر التي احتوت على أجمل صور المحسنات

---

<sup>(</sup>۱) جماليات النص الأدبي (دراسات في البنية والدلالة)،د. مسلم حسب حسين، دار السياب للطباعة والنشر . لندن ،ط۱ ،۲۰۰۷م : ۱۲٤

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان : ٣٠٦

<sup>(</sup>٣) منهاج البلغاء وسراج الأدباء ،ابي الحسن حازم القرطاجي ،تح ،محمد الحبيب ابن الخوجة ط٣،دار الغرب الإسلامي ،بيروت . لبنان ، ١٩٨٦م :ص ٤٨

البديعية المعنوية ولاسيما الطباق مجسداً قدرته البلاغية والفنية،فالمطابقة أداة معبرة تسند التجربة الشعورية ،إذ حلل بوساطتها كثيراً من المشاعر والأحاسيس والأفكارالمتناقضة ، ورسم صوراً شعرية عميقة الدلالة (١) يميز ابن الحداد ممدوحة عن غيرة من ملوك الطوائف ،فهو يتميز بالعدل قائلاً في ذلك : (البسيط)

# والعَدلُ أَنْزَمُ ما تُعْنى الملوكُ به فَلْيُزْجَرُوا عن سبيلِ الحَيْفِ وَلْيَزَأُوا(٢) (٣)

يطابق الشاعر بين كلمتي (العدل /العدوان) مشيراً إلى ثنائية (القوة/الضعف) ،ناصحاً ملوك الطوائف بالأبتعاد عن الظلم والجور وليتصفوا بالعدل ،لأن العدل فضيلة على الحاكم أن يتحلّى بها،وهي ميزة يتميز بها ممدوح الشاعر واصفاً كرمه وعدله بالنور الذي يبدد ظلام الجور والظلم مطابقاً بين (ظلماء/نور) معبرا عن طريق الطباق الأيجاب عن الحالة الشعورية التي يعيشها ويضمرها تجاه ممدوحه ، "وأما المطابقة فلها شُعبٌ خفية ،وفيها مكامن تَغْمُض،وربما التبست بها أشياءٌ لاتتميَّز إلاّ للنظرِ الثاقب ،والذهن اللطيف ؛... "(ئ). فتراه يعبر عن تقديره للممدوحه مشاركاً إياه أحزانه ،كما في رثائه لوالدة (المعتصم بن صمادح) ،مصبراً إيّاه على عظم المصيبة

عاملاً بقولهِ تعالى ﴿كُلُّ نَفْس ذَائِقَةُ الموت ﴾ معبراً عن ذلك بقوله: (الكامل)

إِنْ كَانَ عَظْمُ الرَّزِءِ أَصِبِحَ كَافِراً بِتَجِلُّدٍ لاتُمسِ إلا مؤمناً (٥)

حيث طابق الشاعر بين لفظتي (كافراً /مؤمناً) وله في مدح المعتصم: (البسيط)

<sup>(</sup>۱) ينظر:الثنائيات الضدية في شعر أبي العلاء المعري ،علي عبد الإمام:١٢٣ (٢)ليزجرو:نهاه ،يقال :زجره عن الشيء يزجره ،زجراً،إذانهاه عنه ،لسان العرب (زجر)ليزأوا:أي ليبتدعوا عن طريق الحيف معجم المعاني (يزأ)

<sup>(</sup>۳) الديوان :ص ١١٦

<sup>(</sup>٤) الوساطة بين المتنبى وخصومه ،الجرجاني: ٤٤

<sup>(</sup>٥) الديوان :٢١٥

ولِلغَنَاء هو الإقلال والفنأ (١)(٢)

#### تُغْنى أياديه ماتُغْنى صوارمهِ

والفنأ (١)(٢)

هنا يطابق الشاعر بين كلمتي (الإقلال /الفنأ)بين الكثرة ،والقلة ،قائلاً كما تكثر إيادي الممدوح عطاءً لرعيهِ فإنّ سيوفه تكثر في قتل اعدائه ،جاعلاً الثنائية الضدية (العزة/الذل)مستمدة من صورين مختلفتين صورة الملك الكريم صاحب اليد البيضاء الذي يعزُ المحتاجين ،وصورة الملك الشجاع الذي لون يدهُ الأخرى بدماء الأعداء فبيدٍ يعطي الرعية ،وبأخرى يقطع بسيفهِ أعناقُ العدو، فمن وجهة نظر الشاعر،(المعتصم)إن أراد أغنى الناسَ أو أفقرهم ،فإليه يعود الأمر .وهذا ليس بغريب على (ابن الحداد )كما ذكرنا سابقاً حين يكون الممدوح (المعتصم)فالشاعر يطلق العنان لخيالهِ فيخلع على ممدوحه جميع الصفات المبالغ فيها . يطلق العنان لخيالهِ فيخلع على ممدوحه جميع الصفات المبالغ فيها . غزلية، حتى طغى على جميع أشعاره ،وهذا ما يدرج تحت نوع الطباق الإيجابي أو غزلية، حتى طغى على بفطتين متضادتين إيجاباً، على عكس الطباق الملب الذي تأتي اللفظتان متضادتين سلباً، إذ نجد هذا النوع من الطباق قليل في ديوانه فستبقى تسكن قلبه سواء خيمت أو قوضت قوله: (الكامل)

هُمْ في ضميركَ خيموا أم قَوْضُوا وهُم رضاكَ من الزَّمانِ وأهْلهِ أهْواهُمُ وإن استمَّر قِلاهُمُ

ومِتَى جُفُونْكَ أَقْبَلُوا أَمْ أَعْرَضُوا سِخطُوا ، كما زعَمَتْ وُشَاتُكَ ، أَم رَضُوا ومِن العجائبِ أَنْ يُحبَّ المُنْغَضُ (')

<sup>(</sup>۱) الفنأ :بمعنى الكثرة ،لسان العرب مادة (فنا)

<sup>(</sup>۲) الديوان :۱۱۸

<sup>(</sup>٣) القلي :البُغض،الحقد، لسان مادة (قِلَي)

<sup>(</sup>۱) الديوان: ۲۳۰. ۲۳۱

توحى هذه الأبيات بنوع من الإصرار لدى الشاعر على مواصلة حبه لـ(نويرة)على الرغم من صدها، ومعرفته حق المعرفة أنها لن تبادله ذلك الحب الصادق، معبراً عن ذلك بثنائية (اللذة /الألم)وكأنَّ الشاعر لايريد أنْ ينقاد لجادة الصواب فتوحي الأبيات

بنوعٍ من التفلسف بمختلف المستويات والأشكال "فكل حب حقيقي يسوق صاحبه إلى حالة فلسفية أو إلى شيء منها على أقل الاحتمالات"(١) وما يتركه كل ذلك في نفسه المشحونة بالألم والشكوى، وبلذة ذلك الألم ،فالذات البشرية هي مكان للأسرار تتجذب لسلسة من التناقضات عبر معاني يفرزها الطباق العاطفي كلما زاد الشاعر إلحاحا ، زاد إبرازاً ولعل ذلك ما يبدو من خلال ديباجة المقابلة ، الحاصل بأسجاع

الألفاظ، فيما يقول هارتمان. إنّ يتسامى بالشخصية البشرية ،...وأنّ يكسبها ضرباً من النبل الخلقي فحسب عبل من شأنه أنّ يزيد من قدرة الإنسان على الاحساس بالسعادة والدليل على ذلك أنه من شأن "خبرة الألم"أن تكسب المرء إرهافاً وعمقاً يجعلان منه مخلوقاً رقيقاً يتمتع بقدرة أعظم على تذوق السعادة والواقع أنّ الشخصية التي صهرتها الآلام عتقف في وجه مصيرها بقلب ملؤه الشجاعة (آتزين هذه الألفاظ بأسلوب الطباق بين لفظت (خيموا/وقوضوا)، (اقبلوا /واعرضوا)، (سخطوا/ رضوا) إن خصائص المطابقة السياقية أدت وظيفة أسلوبية تتقابل عناصرها فيما بينها، وليس لأي من الطرفين تأثير بدون الطرف الآخر، ولعلها بسبب الأكتناز الدلالة حيث تعد"من أكثر البني انتشاراً في الخطاب اللغوي عموماً والأدبي خصوصاً (۲) اكثر الشاعر من الطباق فتكاد لاتخلوا قصيدة من قصائده عمن الطباق لايسعنا ذكرها جميعاً فحاولنا قدر الأمكان تسليط الضوء على بعضها وكانت النتيجة أنّ الطباق كانت من باب المقارنة بين المعتصم ومنافسيه أو للكشف عن صراع الحب بين الشاعر بحبه العذري الصادق وبين محبوبته الرافضة والناكرة لهذا الحب.

<sup>(</sup>١) الحب العذري عند العرب ،د.شوقي ضيف،دار نوبار للطباعة ،مصر . شبرا ،ط١، ٩٩٩م: ١٣

<sup>(</sup>۲) ينظر :دراسات في فلسفيةالمعاصرة ،زكريا إبراهيم ،مكتبة مصر. القاهرة ، ١٩٦٨م : ١ / ١٠٨

<sup>(</sup>٣) البلاغة العربية (قراءة أخرى): ٣٥٤

#### ثانياً: المجانسة

الجناس فن من فنون البديع ومنه المجانسة والتجنيس والجنس اختلفت المسميات والمعنى واحد ،عَرفه الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت١٧٠ه) قائلاً: "الجنس لكلّ ضربٍ من الناس والطير والعروض والنحو فمنه ما تكون الكلمة تُجانس أخرى في تأليف حروفها ومعناها ويشتق منها كقول الشاعر (يومٌ خلجت على الخليج نفوسهُمْ)أو يكون تجانسها في تأليف الحروف دون المعنى كقول الشاعر (إن لوم العاشقِ اللّومُ) وجانس الشيء ماثله أو شاكله"(١)الجِنْسُ أَعَم مِنَ النّوعِ، ومْنه المُجانسةُ والتّجنيسُ ويقال :هذا يُجانس هذا أي يُشاكلُه(٢)

فهو "من أكثر فنون البديع التي تصرف فيها العلماء من أرباب الصناعة ،فقد ألفوا فيه كتباً وجعلوه أبواباً متعددة واختلفوا في ذلك ،وأدخلوا بعض تلك الأبواب بعض ومن هؤلاء ابن المعتز (ت٢١٦ه)بقوله "التجنيس أن تجيء الكلمة تجانس أخرى في بيت شعر وكلام ،ومجانستها لها أن تشبهها في تأليف حروفها" (٣)وكان عبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١ هـ)وقد تحدّث عن الجناس في مواضع استحسان الجناس واستهجانه، أنّه لا يحسن الجناس إلّا إذا ساعد اللفظ المعنى في استحسانه وذلك في قوله :"المعاني لاترين في كل موضع لما يَجْذبها التجنيس إليه، إذْ الألفاظ خدَمٌ للمعاني في حكمها وكانت المعاني هي المالكة سياستها ،المستحقّة طاعتها...،فإنك لا تجد تجنيساً مقبولاً ،ولا سجعاً حسناً، حتى يكون المعنى هو الذي طلبه واستدعاه

<sup>(</sup>۱) كتاب البديع ،ابن المعتز: ص٢٥

<sup>(</sup>۲) لسان العرب: مادة (جنس)

<sup>(</sup>۳) البديع : ص۲۵

وساق نحوه ،وحتى تجده لا تبتغي به بدلا، ولاتجد عنه حولا"(۱)وكان عبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١هـ)تحدث عن التجنيس ومواضع الإستحسان والإساءة في استعماله، ومما قال فيه: "أما التجنيس فإنك لا تستحسن تجانس اللفظتين إلا إذا كان موقع معنييهما من العقل موقعاً حميداً،ولم يكن مرمى الجامع بينهما مرمى بعيداً "(٢) بعيداً "(٢)

فمجال الجناس يرجع إلى ذلك الخدع المغري الذي يجعلنا الشاعر فيه نشك في المعنى ،إنَّ سحر الجناس الذي أراده عبد القاهر الجرجاني وحرص فيه على مراعاة المعنى إنّما يكمن في مراعاة البعد النفسي ،مما يترك أثره في رسم صورة ذهنية لمعنى يريد الشاعر إيصاله بصيغة فنية تدفع المستمع إلى أقامة مقارنة تتبعها مفارقة، الأولى ناتجة عن تشابه اللفظين والثانية ناتجة من اختلاف المعنيين"(٣).

والجناس في شعر ابن الحداد الأندلسي ،بوصفه يجمع بين ضدين متشابهين في اللفظ مختلفين في المعنى، يأتيان في القصيدة لتقريب الفكرة إلى ذهن المتلقي وإثارته لما تحمله المجانسة من دلالات لها تأثير بليغ ،تدفع إلى الإثارة والشعور باللذة الفنية، فتحدث في النفس ميلا إلى الإصغاء ،مما تجعل العبارة سهلة مستساغة فتجد في النفس القبول،وتتأثر به أي تأثير ،وتقع من القلب أحسن موقع(٤)فالمجانسة موقع(٤)فالمجانسة عند ابن الحداد لاتعتمد على نوع واحد بل تتعاطى وتتجاوب مع مع جميع أقسام الجناس عن غايات وكوامن نفسية ودلالات اجتماعية وما يهمنا من جناس ابن الحداد هو الحديث عن الجناس المتداخل والمترابط مع التضاد فقد وظف

<sup>(</sup>۱) اسرار البلاغة في علم البيان ،الإمام عبد القاهر الجرجاني ،تح :د.عبد الحميد هنداوي ،دار الكتب العلمية ،بيروت لبنان ،ط ۱، ۲۰۰۱ م :ص۱۲. ۱۸

<sup>(</sup>۲) اسرار البلاغة: ج١/ص٢٣٩

<sup>(</sup>٢) ينظر :المذهب البديعي في الشعر والنقد ،د.رجاء عيد .ط، منشأة المعارف للنشر. الأسكندرية: ٣٧٧

<sup>(</sup>٤) ينظر :البديع في ضوء أساليب القران :د.عبد الفتاح لاشين : ١٥٨

الشاعر هذا اللون في خلق علاقات ضدية ،فاجتماع المجانسة وتفاعلهما إحدى وسائل الشعراء الكبار إلى تقوية الجرسُ،وإيجاد الائتلاف بين اللفظ والمعنى(١)كقوله بنوير: (الوافر)

أَتَعْلَمُ أَنَّ لِي نَفْساً عَلَيْكَ وَأَشْوَاقاً مُبرَّحِةً دَخِيْلَهُ وَأَشْوَاقاً مُبرَّحِةً دَخِيْلَهُ وفي طَيَّ الْخَمِيلَة (٢)رِيْمُ إِنْسٍ رَمَزْتُ بِها ،فللَّهِ الْخَمِيلَة (٣)

يصف الشاعر مايقاسيه من تباريح الصّبابة والشوق، معبراًعن ذلك الأشتياق بثنائية (الأنا/الآخر) ، فلشدة تعلق الشاعر بنويرة لم يذكر اسمها الحقيقي (جميلة) فصحّفه (خميلة) مبدلاً الجيم خاء، وقوله (زمزتُ بها..) دليل على أنشاغله بالرموز للدلالة على اسمها الحقيقي، فهنا جانس الشاعر بين لفظتي (جميلة، خميلة) جناساً معنوياً حيث جاء الشاعر بلفظ له معنى قريب وهو اسم محبوبته الحقيقي ومعنى بعيد هو اسم اطلق على الاشجار الكثيفة. وقد علق ابن بسام على البيت الأخير، فقال: وأسمها على الحقيقة "جميلة "فصحّف ابن الحداد اسمها.. (۱)

فالجناس له أهمية في خلق الإيقاع الموسيقي في ظل التشابه بين لفظين مع اختلاف مدلولهما فالجناس" يعد من أهم ألوان الإيقاع ،شريطة أن يكون مكملاً للمعنى غير كما نعلم نويرة مسيحية لهذا لجأ الشاعر إلى استعطافها ،مستعملاً رمز الحب

اِن :۲٤٧

<sup>(</sup>۱) ينظر: المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها د.عبد الله الطيب المجذوب ، في الجرس اللفظى ،طبع في مطبعة حكومة الكويت ،ط٠١٩٧٠م: ٢٧٦.٦٧٥/٢

<sup>(</sup>٢) الخَميلَة:الشجر المجتمع الكثير الملتَف الذي لايُرَى فيه الشيءُإذاوقع وسطه ،معجم المعاني الجامع، (خميلة)

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان :۲٤٧

والتضحية لدى المسيح ،النبي عيسى (عليه السلام )مقسماً عليها بمنزلة (عليه السلام )قائلاً:

#### عَسَاكِ بِحقَّ عِيْسَاكِ مُرِيْحَةً قَلبِيَ الشاكِي (٢)

هنا يتلاعب الشاعر بالألفاظ فيجانس بين (عَسَاك، وعِيْساك)، معبراً بذلك عن ثنائية (الأنا/الأخر) موجهاً خطابه إلى محبوبته نويرة، فيترجاها بحق النبي عيسى (عليه السلام) الذي يعد رمزاً وعنواناً للحب والسلام ،لتريح قلبه من ألم الفراق إذ ينم هذا التلاعب بالألفاظ عن مقدرة الشاعر بإحداث انسجام ما بين فعل الترجي (عسى) هذا الفعل الماضي الجامد الذي يعد من أفعال الرجاء، واسم النبي عيسى (عليه السلام) وأمل الشّاعر في الوصول للذي ينشده مستشفعاً بالنبي (عليه السلام) قد أحدث وقعا في نفس الشاعر وأحاسيسه "من هنا تأتي مهمة الشاعر في المزج والجمع بين العناصرالمتباعدة خلال عاطفته وإحساسه "(۳). فهي ذات حسن وجمال لايخفيه حتى اللثم ، معبراً عن حسنها المنفرد بقوله:

#### والشمس شمس الحُسْن من بينهم تحت غَماماتِ اللَّثاماتِ(٤)

يجسد الشاعر في بيته الشعري مجانسة بين (الشمس /شمس)قائمة على تشابه اللفظ واختلاف المعنى فجانس بين (الشمس)الكوكب المضيء المعروف ، وشمس الحسن (فنويرة )التي طغى جمال وجهها على جمال الشمس وضيائها ،فهو يقصد جمالها الذي حجبته برتدائها اللثام، بالشمس حين تُستتر في الغيم ،فهو يرسم صورة فنية من

179

<sup>(</sup>۱) ينظر:هامش الديوان :۲٤٧

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الديوان: ۲٤۱

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> قصيدة المديح في الأندلس قضاياه الموضوعية و فنية ،عصر الطوائف أشرف مجهد نجا،دار المعرفة الجامعية للنشر ،٢٠٠٠م ،ط١ : ٢٥٠

<sup>(</sup>۱۲۰ : الديوان

﴿ النَّنائيات الضِدّية على مستوى الفن ﴾

خلال هذا الجناس البديعي وقد خلق الجناس في البيت ثنائية ضدية ترفع من شأن وجمال محبوبته ،وتحط من شأن الشمس أن تقارن بها.

أن "التجنيس هو اتفاق اللفظ واختلاف المعنى ..."(١) وفي الباب نفسه قائلاً متغزلاً بنويرة :

قلبي في ذات الأثيلاتِ ورَوعات()

وردت المجانسة في البيت الشعري وقدّجسدها الجناس الناقص المختلف في عدد حروفه القائم على المفردات (لوعات /روعات ) إذْ كشفت عما ينتاب الشاعرمن حالات نفسية متناقضة ، والمراد الخوف من مراقبة الناس لهما يريد الشاعر أنّ يقول إنّ قلبه في ذلك المكان الذي جمعه بمحبوبته ،يشعر الشاعر بشعور ممزوج بين لوعة ونشوة الحب وروعة الخوف، فخرج الجناس معبراً عن قلقه وخوفه متعاضداً مع ثنائية (اللذة/الألم) وهكذا ترفد المجانسة الضدية عملية الخلق والأبداع الشعري لأنها تغدو "ظاهرة إبراز للفرق عبر درجة قصوى من التشابه ،أيّ أنّه تعميق للفرق عن طريق التشابه وعلى محورين مختلفين للفرق والتشابه ،الفرق الدلالي والتشابه الصوتي "(٣)لذة اللقاء وألم الخوف من عواقب ذلك اللقاء، بأنْ يفضح حبه، لقد

أضاف الجناس مسحة من الجمال اللفظى في خطابه الشعري.

<sup>(</sup>۱) ينظر :فن الجناس ، علي الجندي ،دار الفكر العربي للطباعة والنشر . مصر . القاهرة ،ط۱ : ۹۷ (۲)الديوان :۱۰۹

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup>شعرية القصيدة العربية المعاصرة (دراسة أسلوبية )،د. مجد العياشي كنوني ،عالم الكتب الحديث للنشر ط١ ٢٠١٠م : ٧٠

كما استعمل (ابن الحداد)الجناس في مدحهِ للمعتصم قائلاً: (البسيط) وبالمعاقل لِلأَمْلاكِ مُقْتَنَعٌ وبالمعاقل لِلأَمْلاكِ مُقْتَنَعٌ

يمدح الشاعر المعتصم مشيداً بمكانته بين ملوك الطوائف ،فشتان مابينه وبين ملوك الطوائف ،فمداره الأفلاك في السماء، ومدارهم في المعاقل على الأرض، ففي البيت جناس ناقص بين (الأملاك)، (والافلاك)، جميع صور الجناس تدور حول ثنائية (العز/الذل) فتتحول بنية النص إلى سبيكة لغوية ، على وفق علاقات متداخلة قائمة على المجانسة الضدية واعتمادها على الأقاويل الأقناعية ومن صور الجناس قوله في المعتصم:

#### وحيثُما أَزْمَعَتُ عُلياك واعتزمتْ حَدَا جَحافلَكَ التأييدُ والحَدَأُ (٢)

يتلاعب الشّاعر بالألفاظ فيستعمل الجناس بين (أزمعت)و (اعتزمت) فحين يجمع المعتصم على أمر وثبت عليه ،فأنّه سوف يفعله فالكل خاضع لأوامره ،وسمي هذا النوع من الجناس عند ابن الاثير بالجناس المجنب "ذاك أنّه جمع بين كلمتين إحداهما كالتبع للأخرى والجنيبة لها"(٣) فالكلمة الأولى (أزمعت)تعني القرار ،أظهر عزماً وثباتاً والثاني (اعزمت )المضاء على الأمر ولم ينثن عنه هذا وبين (حدا)و (الحدأ) فالأولى تعني أتباع الليل النهار ،والثاني تعني النصر (٤) ليزّين به شعره وكلاهما جناس ناقص ،هذا المعنى الذي وفره سياق الألفاظ المتجانسة جسد ثنائية ضدية تمثلت (القوة/الضعف) وفي باب الفخربنفسه وبمقدرته الشعرية الفذة

IVI)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الديوان : ۱۱۸ . ۱۱۸

<sup>(</sup>۲) الديوان: ۱۱۵

<sup>(</sup>٢) فن الجناس . بلاغة . أدب . نقد ، على الجندي: ٩٧

<sup>(</sup>٤) ينظر هامش الديوان : ١٢٠

قائلاً: (الطويل)

#### فتتبعه الأنصار وهي خواسر وتنقلب الأبصار وهي خواسئ (١)

طغى أسلوب الجناس المضارع على البيت الشّعري "وهوالجناس الذي يكون حرفاه مختلفان متقاربان في المخرج وهو أما يأتي في أول البيت ،أوفي الوسط، أوفي الآخر "(٢)،ففي وسطه كما في (الأنصار/الأبصار)وإما إنَّ يأتي في آخر الكلمة مثل (خواسرّ/خواسيء) فالأنصار ،مفردها (ناصر) والمقصود هنا ناصر الشعر والأبصار قاصد الرؤية بالعين، كلّ ذلك زاد من إيقاع الدلالة التي يستهدفها الشاعر وهو الفخر بمقدرته الشعرية ،وظف الشاعر ثنائية (الأنا/الآخر)(العزة /الذل)لخدمة هدفه، قائلاً: أنّ الشعراء الذين لم يستطيعوا أنّ يصمدوا أمامي ،لقوة خيالي ودقة أفكاري ،أتخذوا شعري مثالاً يقتدون به. نلحظ في بعض نماذج المجانسة الضدية يعتمد (ابن الحداد) على بعض الفنون البلاغية كالتشبيه ،عن طريق ذكر صفة من الصفات التي يتصب بها المشبه به أو حالة من حالاته يستنبطها الشاعر ليقيم عليها شواهده الشعرية لمدح ممدوحة والأشادة ببسالته

من ذلك قائلاً: (البسيط)

## قبضْت منها ليوتَ النَّظمِ مُجْترِئًا وغير بدع من الضَّرغام مُجترأً (٣)

IVY John Strain

<sup>(</sup>۱) خواسىء: جمع خاسىء وهو البعيد عن اصابة المطلوب ،معجم المعاني الجامع (خسىء) ، الديوان: ١٤٩

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> االديوان : ١٥٦

<sup>(</sup>۲) التلخيص في علوم البلاغة المرامام جلال الدين محجد بن عبد الرحمن الشافعي الدمشقي المعروف بالخطيب القزويني اضبطه وشرحه الأديب عبد الرحمن البرقوقي ادار الفكر العربي اطلا ، ١٩٠٤م: ٣٩١م:

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان :ص۱۳۷

يجانس الشاعر جناساً تاماً بين اللفظتين (مجترئاً، ومُجتَراً) الذي أدّى تماثلهما إلى اختلاف المعنى بينهما اللفظة فالأولى (مجترئاً)يصف فيها نفسه بأنه جريء مقدام، أنّه نسيج وحده وفارس الشعراء الذي لا يجاريه أحد، مقابل الثانية يصف بها غيره من الشعراء الذين لا يجرئو أحدهم أن يصمد أمام صولاته ،فيوحي الجناس بمنزلة الشاعر وصفاته المتضادة مع الآخر وقد خلق الجناس ثنائية ضدية ترفع منزلة الشاعر الشعرية وتقلل من قيمة أشعار منافسيه وحساده متمثلة بثنائية (الأنا/الآخر)الأنا الشاعر المتفرد على غيره ،والآخر الذي لا يتمكن من الوصول إلى مرتبة الشاعر ،فالأنا(الشاعر) تفرض حضوراً يلغي قيمة الآخر.

#### ثالثاً: رد العجز على الصدر (التصدير)

أول من تكلم عن هذا الفن البديعي اللفظي (عبد الله بن المعتز)فقد عده في كتابه أحد فنون البديع الخمسة الكبرى ،وسماه (رد أعجاز الكلام على ماتقدّمها )إلى ثلاثة أقسام ومثل له نثراً وشعراً للدلالة على أنّه يرد في الكلام بنوعيه ،وأقسامه عنده هي ما يوافق آخر كلمة في نصفه والثاني ماوافق آخر كلمة منه أوّل كلمة في نصفه ، والثالث ما وافق آخر كلمة من البيت بعض كلماته في أي موضع كان "(١)

أما المتأخرون من رجال البديع فمنهم من سمى هذا الفن (رد العجز على المطلوب الصدر)ومنهم من سماه (التصدير) لأنّ هذه التسمية في نظرهم أدل على المطلوب وأليق بالمقام وأخف على المستمع فيرد في الشعر على عدة صور ،منها في اللفظين المكررين ،وفي اللفظين المتجانسين ،أو في اللفظين الملحقين بالمتجانسين للاشتقاق فاللفظان ( المنكران )،هما المتفقان في اللفظ والمعنى ،و (المتجانسان ) هما المتشابهان في اللفظ والمعنى ،و (الملحقان بهما) أي بالمتجانسين وهما اللفظان اللذان يجمعهما الاشتقاق أو شبه الاشتقاق ،ولكل صورة من هذه الصور له عدة انواع (٢)

وقد جسدت بنية رد العجز على الصدر ،دوراً مهما في تشكيل الثنائيات الضدية في شعر ابن الحداد الأندلسي ،والميل إلى تأكيد المعنى وبيانه ،فضلاً عن تكثيفه وتماسكه بفضل الإيحاء النابع من اللفظ الأول بتوقع الثاني ،وارتداد المعنى الثاني

<sup>(</sup>١)ينظر :كتاب البديع ،عبد الله بن المعتز : ٤٨ .٤٧

<sup>(</sup>٢) ينظر: في البلاغة العربية ،علم (المعاني . البيان . البديع)،د.عبد العزيز عتيق:ص٦٤٥ . ٦٤٥

﴿ النَّنائيات الضِدّية على مستوى الفن ﴾

على الأول .وهذا الإنشاد ،فهو رابط من روابط التذكير ،كما أنَّ التردد المتمثل باللفظتين يعطي لوناً من الإيقاع (١)كما في قوله: (البسيط)

## والدَّهُر أَهَوَنُ أَن يَجِيءَ بحادثٍ لم يثنهِ حُسنُ التَّجَلُّدِ أَهْوَنَا (٢)

رد الشاعر عجز الشطر الثاني على صدر الشطر الأول في اللفظين المكررين (أهون، أهونا)فأحد اللفظين المكررين في آخر البيت والثاني في حشو المصراع الأول مستنداً على ثنائية (القوة/الضعف)وقد عكس هذا المحسن البديعي عدم اكتراثه بما يجلبه الدهر من حوادث ومصائب الدهر ،وابراز صفة الشجاعة والصلابة التي جعلته يستهين بالدهرفما يجلبه الدهر من ألم للمعتصم بسبب فقدان والدته المستطيع بالصبر والتجلد أنّ يهون هذا الألم المالصبر تهون مصائب ونواكب الحياة المالذي يراه الجميع بأنّه قادر على تدمير أيّ شيء وتغيير مجرى الأمور الايواجهه إلا كل مؤمن متسلح بالصبر افقد ذكر في القرآن بقوله تعالى ﴿وما يهلكنا إلاً الدَمْنُ ﴿ (٣) وله في الفخر بموهبته الشعرية والاعتزاز بنفسه قائلاً: (البسيط)

#### يِقِلُ أَنْ يَطَأَ الْعَيُّوْقِ (٤) أَخْمَصَهُ وكلُّ مَلْكٍ على أعقابِه يَطأُ (٥)

أعاد الشاعر نهاية الشطر الثاني كلمة (يطأ) التي كان قد ذكرها في حشو الصدر وهو تكرار لفظي ،يسمى عند أهل البديع الترديد ،أو ردّ العجز على الصدر فالشاعر

100

<sup>(</sup>۱) بلاغة أرسطو بين العرب واليونان دراسة تحليلية . نقدية . تقارنية ،د ابراهيم سلامة ،مطبعة احمد علي مخيمر/القاهرة ،ط۲ ، ۱۹۵۲م ،مكتبة الأنجلوا المصرية للنشر : ۱۲۲،ينظر : الثنائيات الضدية في شعر أبي العلاء المعري : ۱۳٦

<sup>(</sup>۲) الديوان: ۲۸۶

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية :الآية ٢٤

<sup>(</sup>٤) العيوق :نجم أحمر مضيء في طرف المجرة الأيمن ،يتلو الثريا لايتقدمها ،المعجم الوسيط (العيوق )

<sup>(</sup>٥) الديوان : ١١٤

يصف منزلة ومكانة المعتصم ،بأنّه رغم منزلة نجم العيوق في طرف المجرة الأيمن بمكان عالٍ جداً إلاّ أنَّ ممدوح المعتصم أعلى منه منزلة ،على العكس من باقي الملوك الذين وضعهم الشاعر بمنزلة أدنى من منزلة المعتصم صورة فنية متضادة بين (العز/الذل) ففعالية الإيقاعية لبنية التصدير شكلّت ركناً هاماً في بناء العمل الفني ،بوصفه عملاً متكاملاً، معتمداً على طريقة النظم ،واعلم أن مما هو أصل في أن يدق النظر، ويغمض المسلك في توخي المعاني التي عُرفت ،أن تتحد أجزاء الكلام ،ويدخل بعضها في بعض ،وأن يحتاج في الجملة إلى وضعها في النفس وضعاً واحداً...(۱) كماشكل رحيل الشاعر عن المربة تعباً وتأزماً

نفسياً لديه انتيجته اعتزال الشاعر والانغلاق على نفسه حيث قال: (الطويل)

فداريث إعتاباً ودارأتُ عاتباً ولم يُغنني أنَّي مُدارِ مُدارِيء فلاريء فالقيْتُ أعباءُ الزمان وأهلَه فالقيْتُ أعباءُ الزمان وأهلَه

تمثل هذه الأبيات تفاعلات وتناقضات الحياة المتلاحقة المنلاحظ في البيتين ردّ العجز على الصدر في الالفاظ المتصدرة تكون في اللفظين الملحقين بالمتجانسين للأشتقاق فالبيت الأول جاء اللفظان الملحقان بالمتجانسين الحدهما في آخر البيت والثاني في صدر المصراع الأول كقوله (فداريت مدارىء)، فالمدارة سيد الموقف هنا الميكن الهدف التكرار وإنّما رد العجز على الصدر أما في البيت الثاني فكان اللفظان الملحقان بالمتجانسين المشتقين أحدهما في آخر البيت والثاني في حشو المصراع الأول كما في (أعباء عابىء) في البيت الأول يصور الخضوع والاستسلام لواقع الحال ولما يفرضه القدر الفاشاعر يقول اتقيت الدهر ولاينته ولاطفته لا لشيء لأنّه لا يغنيني ولا ينفعني بشيء بدليل قوله (وداريت ما ميغنني) فأردت فالبيت الثاني يحاول الشاعر مقارعة الصعاب وتقلبات الزمن المؤلت الذات وعثراتها الذا الم

<sup>(</sup>۱) ينظر :العمدة : ۲/۳



تستطع مغريات السلطة ومجالس السياسة ،أن تغريه أو تثنيه عن هدفه ،فالنص قائم على الصراع والتوتر والتضاد بين حاضر معاش وبين واقع يسعى الشاعر أن يعيشه بين (اللذة /والألم )بين (لذة العزلة/ وألم والمخالطة)، لاسيما بتوظيف مفردة (فألقيت )،وقد جسدت هذه البنية دوراً مهماً في تشكيل الثنائيات الضدية في شعر ابن الحداد، والميل إلى تأكيد المعنى وبيانه، وتكثيفه وتماسكه بفضل الإيحاء النابع من اللفظ الأول بتوقع الثاني ،وارتداد المعنى الثاني على المعنى الأول الترديد المتمثل باللفظتين يعطي لوناً من الإيقاع (۱)كما وصف سقم ومرارة الحب بقوله:

ومن أين أرجو برءَ نَفْسي من الجَوَى وماكلُّ ذي سُقْم من السُّقم بارىء ؟ فَــلا تُنْكـرُوا منَّــى بديعاً، فَمَجْـدُهُ نـوادِرُ قـد أَوْحَـتْ إلــيَّ النَّـوَادِرا<sup>(٣)</sup>

تناقضات وتفاعلات تعبرعن حياة الشاعر العاشق من خلال الثنائيات المعنوية (اللذة /الألم) فالبيت الأول مرتكز على ركيزتي رد العجز على الصدر، فاللفظان الملحقان بالمتجانسين جمعهما الأشتقاق كما في لفظتي (برء. بارىء) بصيغة اسم فاعل، والاستفهام المتمثل بالأداة (أين)، فهناك تشابك وتتابع واستمرار فمن خلال التكرار يكون الشطر الثاني صدى للشطر الأول، أو يكون بمثابة إجابة على السؤال الذي طرحة الشاعر بأستعمال صيغة السؤال (من أين)إما في البيت الثاني يحاول الشعر من خلال تكرار اللفظين المتفقين لفظاً ومعنى(نوادر. النوادرا)،الأشارة إلى ممدوحة بشكل غير مباشر،فكان أحد المكررين في آخر البيت والثاني في صدر المصراع الثاني ،موجه خطابه إلى ممدوحة ومفتخراً بمقدرته الأدبية فهو شاعر يلقي بكل بديع ونادر ،اخلق حسن المفارقة والتوتر ،ساعده موهبته على توظيف اللغة

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان : ۲۱٦



<sup>(</sup>۱) الديوان : ١٤٦

<sup>(</sup>٢) ينظر: بلاغة أرسطو بين العرب واليونان ،إبراهيم سلامة: ١٢٢

،وإمكانياته الفنية ،مستعملاً التضاد المعنوي بين (الأنا /الآخر) ،أذ لم تستطع العاديات أنْ تثني عزيمة الشاعر وتهزم موهبة الشعرية المنفردة ،فهو يستمد من نور ممدوحه موهبته ،بصورة انطوت على معاني الفخر والمدح معاً، فمن الضرورة للشاعر كسب رضا ممدوحة عن شعره ،فكرم ممدوحه فتق قريحة الشاعر بالأبداع

وخير معبر عن أبداعهُ أسلوب التصدير ف"اعلم أنَّ مما هو أصل في أن يدق النظر ويغمض المسلك في توخي المعاني التي عرفت ،إنْ تتحج أجزاء الكلام، ويدخل بعضها في بعض ،ويشتد ارتباط ثان منها بأول ،وأنْ يحتاج في الجملة إلى أن تضعها في النفس وضعاً واحداً"() فيعتمد الشاعر على العلاقة المتضادة بين الألفاظ، فرد الصدر على العجز له دور فاعل في تشكيل النسيج الفني للبناء الشعري القائم على التضاد بين (الأنا/الأخر) تهدف إلى فخر الشاعر بموهبته الشعرية، فقصيدته الهمزية محكمة البناء عجزوا عن فهمها فانكروها ،أثرت بهم وأحبوها قائلاً: (الطويل) فأنت ضميرٌ ليس يُعْرَفُ كُنْهُه (٢)

خاطب الشاعر محبوبته مستعملاً التضاد المعنوي بين (الظلمة/النور) أي بين (النكرة /المعرفة)قائلاً ،بما أنّكِ ضميرٌ مبهماً غامض ،لماذا لم يدخل النحاة الضمائر في باب النكرات ؟يلتمس المتلقي نزعة التضاد والمفارقة المتلبسة داخل سياق البيت بين صدر البيت وعجره، فاللفظين المكررين أحدهما في آخر البيت والثاني في حشو المصراع الأول في لفظتي (ضميرٌ، الضّمائر)، واصفاً نويرة بالضمير المجهول بقوله(أنت ضمير) مبهم لا يُعْرف جوهره ،بعيد الغور، عصي على الفهم ،مستفهم عن سبب عدم وضع الضمائر في باب المنكرات ،فنويرة شاذة عن قاعدة الضمائر

<sup>(</sup>۱) دلائل الأعجاز: ۱۳۷

<sup>(</sup>٢) الكنه :جوهر الشيء وحقيقته السان العرب والقاموس المحيط مادة (كنه)

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الديوان : ۲۷

من المعرفات، فأرتداد المعنى الثاني على الأول ،زاد من قيمة البيت وزاد في أيقاظ مشاعر الغرابة لدى المتلقي ،لمخالفة التوقعات، وأثارة الدهشة ،فكان لظهور المحسنات البديعية في شعر ابن الحداد الاندلسي ،وتجسيدها ضمن الثنائيات الضدية بشكل بارز بصوره المختلفة في اشعاره ،تنم عن ابداع الشاعرفي هذا الفن.



## الخاتمة





#### الخاتمة

لك ياربُ الحمد والشكر لفضلك وكرمك على إتمام هذا الجهد المتواضع ،حتى خرج على هذه الشاكلة،فمن مقومات البحث كتابة الخاتمة التي تتضمن النتائج التي اسفر عنها البحث تبعاً للخطة المرسومة،وفي ضوء ماسبق يمكن تثبيت النتائج التي انتهى إليها البحث كالآتي:

\*نجد التضاد عند ابن الحداد أخذ خصوصية واضحة ،فنجد اللفظة وضدّها إذْتحمل مسمى الطباق ،كما جمع بين المعنى وضدّه في صورة رمزية وتارة صورة حسية بصرية ،فالثنائيات الضدية خدمت النص بطريقة أو بأخرى متخللة الإيحاءات الرمزية التي مر بها الشار في حياته جعلته يتخذ بعداً جمالياً حسناً ونوعاً من الأنسجام ،جعلت المتلقى يغور في المكامن النفسية لدى الشاعر .

\*شكلت الثنائيات الضدية حضوراً في الرؤى الإنسانية المعنوية والمادية فإبن الحداد يعد واصفاً بارزاً طرق باب الغزل والشكوى مستخدماً الثنائيات الضدية التي تمثل ظاهرة وخصوصية ،فهو يجمع بين الليل والنهار والسواد والبياض ،وغيرها من المتضادات التي من شأنها تبين الحالة النفسية للشاعرولاسيما في شعره الغزلي الذي يمثل الجزء الأكبر من ديوانه ،أن العلاقة الضدية من أوضح الأشياء في تداعي المعنى وإيصال الصورة إلى المتلقي ،فالحشد التضادي يبرهن على قدرة الشاعر في التفنن اللغوي وإبداعه في سبك نسيج النص والكشف عن دلالاته الإيحائية.

\*جاءت ثنائية القوة والضعف بشكل متعدد ومنسق ويحمل دلالات العزّة والذّلة والمشيب والشباب ،ومظاهر القوة والضعف مرتبطة بالوصل والهجر، المدح والذم مدح المعتصم وذم أعدائه القرب والبعد والتي غالباً ما تُضعف الإنسان بشكل عام وابن الحداد الأندلسي بشكل خاص .



\*جاء التضاد (الإضاءة والظلام)والمتمثلة بالطبيعة المادية المتحركة كالليل والنهار والشمس والغمام والصباح والمساء، ليعبّر عن الحالة المأساوية التي يعيشها من غربة ورفض جاعلاً الليل والنهار متساويان لديه رغم تضادهما ،ويحمل دلالات الفرح والحزن من خلال وصل المرأة وبعدهافجاء التضاد اللوني جزءاً اساسياً من تكوين الثنائية الضدية بطريقتين :الأولى اللون :الضمني أو غير الصريح .

والثانية: اللون الصريح (الأسود والأبيض)الذي يشكل ضدية صريحة وظفها الشاعر تبعاً لأحاسيسه ،فغالباً ما ربطها بجمال وجه المرأة ،وسواد شعرها جميعها ألفاظ عبرت عن حالة الشاعر النفسية في صورة لونية منتزعة من الطبيعة، أحسن الشاعر في تنظميها نصوصه.

\*لقد اسهمت الطبيعة المدحية والغزلية التي أمتاز بها ديوان (ابن الحداد)في التأكيد المستمر على وجود (الأنا)الفردية ،وتضادها مع(الآخر)فالشاعر قبل كل شيء ،فرد له نظرته الخاصة جاعلاً له نصيباً من ديوانه من خلال الخطاب السردي لماضيه فيكون راوياً وشخصية سردية في الوقت ذاته ،فيكاد الشاعر (ابن الحداد)في ديوانه يوازي بين الشخصيات وبين واقعه ،وهو الأمر الذي جعله يختار شخصياته التي

تكون بتماس مباشر مع حياته الشخصية او مع واقعهُ المحيط فمنها الذاتية المتمثلة بر(أنا)الشاعر، ومنها الواقعية ،ومنها التاريخية المتمثلة بر(الأخر) الذي غالباً ما يكون بضد مع (الأنا).

\*تتمثل ثنائية اللذة والألم لدى الشاعر في خلال لقائه وقربه من المحبوبة فلقائها لذة ،وفراقها وصدها عنه ألم، كما ارتبطت بماضيه الجميل المليء بالذكريات مع الأحباب والأصحاب ،الذين ارتحل عنهم مرغماً خلف ذلك الارتحال الألم في نفس الشاعر، فمشاعر الألم التي عانى منها الشاعر أسهمت في إثراء البناء الدلالي للنص.



\*في ضوء المستوى التصويري نلحظ أنّ الشاعر قد وظف كل الوسائل التصويرية لإيضاح مقاصده الشعرية وفق الثنائيات الضدية ، لاسيما أنه اعتمد على المسلمات الإدراكية لتعزيز فاعلية الصورة ،إذ اكثر هذا التوظيف في مجال الصورة التشبيهية التي وردت شعره معتمده على الحواس في الأعم الأغلب ،وبهذا قد حقق الغرض الأساسي من هذا الفن وهو تقريب المعنى وتقوية فاعلية الاقناع لدى المتلقي ،أمّا الاستعارة فقد كشفت عن براعة الشاعر في التنسيق المتبادل ما بين المدركات الحسية والعقلية ضمن علاقات نفسية ،في حين جاءت الصورة الكنائية مخالفة للتصوير المألوف ،إذْ أسهمت في انزياحات تصويرية تحمل دلالات متعددة قابلة للتأويل تحمل في ثناياها صور متضادة .

\*شكلت الثنائيات الضدية الحسية،إضافة إلى الرمزية وتداعياتها ،عن طريق توظيف الثنائية الضدية ،فولدت سلسلة من الإيحاءات والحركات والتصورات التي تعمق احساس المتلقي بقيمة الرموز ،كما في كثرة استعمال الشاعر الألفاظ الدالة على الشعائر الدينية المسيحية،عن غيره من شعراء عصره ،فقد حفل ديوانه بذكر الشعائر والطقوس الدينية الخاصة بالمسيحيين وعباداتهم ،كماأكثر من المصطلحات الدالة على الكنيسة ك(المثلث . القس . الكنائس ..الخ)مما يمنحنا صورة واضحة لأحياء المسيحيين لطقوسهم كما كانت معروفة عندهم ،موظف تلك الرموز عبر الثنائيات الضدية ليرتدي حبه بذلك وحهاً جديداً من خلال شعره الذي هو ترجمان قلبه وجوارحه.

\*هيمنت على نتاج الشاعر الكثير من الأساليب التعبيرية كالاستفهام والنداء والنفي بوصفها أداة توصيلية مؤثرة ،خرجت عن معا نيها الحقيقية من معنى طلب الفهم واستدعاء المنادى ،غلى دلالات مجازية أسهمت هذه الاستعمال في بناء تجربة الشاعر الإبداعية الداعمة للثنائيات الضدية قدمت للمتلقى بصورة فنية إبداعية .



\*ظهرت المحسنات البديعية بشكل بارز في شعر ابن الحداد الأندلسي وقد تمثلت بالمطابقة والمجانسة ورد العجز على الصدر، في تجسيد الثنائيات الضدية بصور مختلفة في قصائده الشعرية ،خرجت في النهاية من منبعها البلاغي بوصفها من المحسنات البديعية الغرض منها التزيين ،ليجسد طبيعة الثنائيات الضدية التي تحمل معاناة الشاعر النفسية والاجتماعية والسياسية.









- \*القران الكريم
- \*إبداع الدلالة في الشعر الجاهلي مدخل لغوي أسلوبي، دكتور مجهد العبد،دار المعارف،مصر،ط١٩٨٨،1
- \*إحسان عباس وجهوده في نقد الشعر العربي :أماني حاتم بسيسو،دار فضاءات ،الأردن . عمان ،ط۱، ۲۰۱۱م.
- \*اساليب الأستفهام في الشعر الجاهلي التركيب والموقف والدلالة :د.حسني عبد الجليل يوسف ،مؤسسة المختار للنشر والتوزيع ،مصر. القاهرة ،ط١، ٢٠٠١م.
- \*أساليب النفي في اللغة العربية دراسة وصفية تاريخية،مصطفى النحاس،مؤسسة على الجراح للنشر والتوزيع \_الكويت ،١٩٩٠م.
- \*اسرار البلاغة في علم البيان:الشيخ الأمام أبي بكر عبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١ه)صححه وعلق حواشيه:السيد محمد رشيد رضا،دار الكتب العلمية،بيروت لبنان ،ط١، ١٩٨٨،
- \*اسلوبا النفي والاستفهام في العربية في منهج وصفي بالتحليل اللغوي ،د.خليل احمد عمايره، دار الفكر للطباعة والنشر،ط١٠١٩٨.
- \*اشكالية الحب في الحياة الفكرية والروحية في الإسلام: عبد الحميد الخطاب، ديوان المطبوعات الجامعة للنشر. الجزائر، ط٤، ٢٠٠٤م.
- \*اصول علم النفس :أحمد عزت راجح ،دارالكتاب العربي للطباعة والنشر ،القاهرة. فرع الساحل، ط۷ ، ۱۹۲۸م.
- \*أنتاج الدلالة الأدبية ،صلاح فضل ،مؤسسة مختار للنشروالتوزيع ،القاهرة ، ١٩٩٩م.

- \*انتم الشعراء ،امين الريحاني ،مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة ،مصر ،١٢٠م.
- \*الاتجاه البدوي في الشعر الاندلسي، فوزية عبدالله مجد العقيلي،مكتبة وهبة السعودية،ط1،2012م
- \*الاتجاه الوجداني في الشعر المعاصر:د.عبد القادر القط،مكتبة الشباب،مصر. المنيرة،١٩٨٨م.
- \*الإحاطة في أخبار غرناطة ،الوزير محجد لسان الدين بن الخطيب (ت٧٧٦هـ)حققه ووضع مقدمته وحواشيه : محجد عبد الله عنان ،مكتبة الخانجي للطباعة والنشر،ط٥ . ١٩٧٥م .
- \*الأداء البياني في لغة الحديث الشريف،د.صباح عباس عنوز ،منشورات التميمي للنشر والتوزيع، النجف الأشرف،ط١٩١٢م.
- \*الإدب العربي في الأندلس:عبد العزيز مجد عيس ،مطبعة الاستقامة . القاهرة 197٣م.
- \*الأساليب الإنشائية في النحو العربي:عبد السلام محمد هارون،مكتبةالخانجي، القاهرة ،ط٥، ٢٠٠١م.
- \*الأستعارة في القرآن الكريم.أنماطها ودلالاتها البلاغية :أحمد فتحي رمضان الحياني،دار غيداء للنشر والتوزيع،٢٠١٦.
- \*الأسس الجمالية للإيقاع البلاغي في العصر العباسي ،د.ابتسام أحمد حمدان ،تدقيق :أحمد عبد الله فرهود،منشورات دار القلم العربي ،سوريا. حلب ،ط١
- \*الأسس الجمالية للأيقاع البلاغي في النقد العربي عرض وتفسير ومقارنة:د.عز الدين إسماعيل ،دار الفكر العربي ،ط٣، ١٩٧٤م.
- \*الأسلوب دراسة بلاغية تحليلية لأصول الأساليب الأدبية :أحمد الشايب ،مكتبة النهضة المصربة ،القاهرة ،ط٢ ،١٩٩٩م.

- \*الأشباه والنظائرفي النحو:جلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت ٩١٦هـ)تح:فائز ترحيني . بيروت ،ط١ ،١٩٨٤.
- \*الأضداد في كلام العرب:أبو الطيب عبد الواحد بن علي اللغوي الحلبي (ت ٣٥١هـ)، تحقيق د.عزة حسن ،المجمع العلمي العربي ،دمشق، ط٢ ، ١٩٩٦م .
- \*الأنا في الشعر الصوفي.ابن الفارض انموذجاً:عباس يوسف الحداد،دار الحوار للنشر والتوزيع. سوريا. اللاذقية ،ط٢ ، ٢٠٠٩م.
- \*الأنسان بين الجوهر والمظهر،إريك فروم، ترجمة سعدزهران، مراجعة وتقديم: الطفي فطيم، عالم المعرفة. الكويت، ٩٧٨ م .
- \*البديع في ضوء أساليب القرآن،د.عبدالفتاح الشين،دار الفكر العربي،مدينة نصر. القاهرة،١٩٩٩.
- \*البديع في نقد الشعر،اسامة بن منقذ،تحقيق،د. أحمد أحمد بدوي وحامد عبد المجيد،مراجعة الأستاذ إبراهيم مصطفى ،مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده. القاهرة ،١٩٦٠م .
- \*البرهان في وجوه البيان ،ابو الحسين اسحاق بن ابراهيم بن سليمان ابن وهب الكاتب ،تحقيق :د.احمد مطلوب ود.خديجة الحديثي ،مطبعة العاني . بغداد،ط١، ١٩٦٧م
- \*البلاغة الاصطلاحية،عبدة عبد العزيزقليقلة،دار الفكر العربي للطبع والنشر. القاهرة ط١، ١٩٩٣م.
- \*البلاغة التطبيقية دراسة تحليلية لعلم البيان ، محمد رمضان الجربي، منشورات دارصادر ،ط۱ ، ۲۰۰۰م.
- \*البلاغة العربية (قراءة أخرى)د. مجد عبد المطلب ،الشركة المصرية العالمية للنشر،ط١ ،١٩٩٧م

- \*البلاغة الواضحة،علي الجارم ،مصطفى أمين،دار المعارف للطباعة والنشر،١٩٩٩م.
- \*البلاغة فنونها وأفنانها (علم المعاني البيان البديع)، د. فضل حسن عباس ، دار الفرقان للنشر والتوزيع ، عمان ، الأردن، ج١، ط٤، ١٩٩٧م.
- \*البلاغة والتطبيق،د.أحمد مطلوب،د.كامل حسن البصير،طبع مطابع وزارة التعليم العالي والبحث العلمي ،ط۲، ۱۹۹۹م.
- \*بناء الأسلوب في شعر الحداثة التكوين البديعي ،د. محمد عبد المطلب ،دار المعارف للطباعة ،ط٥٩٥، ٢م.
- \*البناء الفني في القصيدة الجديدة قراءة في أعمال محمد مروان الشعرية،سلمان علوان العبيدي ،عالم الكتب الحديث ،اربد. الأردن، ٢٠١١م.
- \*البيان والتبيين ،أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ ،تحقيق عبد السلام محجد هارون ،مكتبة الخانجي للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة ،ط٧، ١٩٩٨م.
- \*التجليات الفنية لعلاقة الأنا بالأخرفي الشعر المعاصر ،احمد ياسين سليماني ،دار الزمان للطباعة والنشر والتوزيع ،دمشق ،سوريا ،ط ١، ٠٠٠٠م.
- \*التصوير البياني في شعر المتنبي ،مكتبة وهبة للطباعة والنشر ،القاهرة ،ط١، ٢٠٠٦م.
- \*التضاد في النقد الأدبي مع دراسة تطبيقية من شعر أبي تمام ،منى علي سليمان الساحلي ،منشورات جامعة خان يونس ،دار الكتب الوطنية ،بنغاري ، ١٩٩٦م.
- \*التفسير النفسي للأدب ،تأليف عز الدين إسماعيل ،مكتبة غريب ،القاهرة ،ط٤، ٢٠١٤م.
- \*التكملة ، لأبي الحسن احمد بن عبد الغفار النحوي ،تحقيق ،د. كاظم بحر المرجان ،عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع ،بيروت ،لبنان ،ط٢ ، ١٩٩٩م.

- \*التلخيص في علوم البلاغة ،للإمام جلال الدين مجد بن عبد الرحمن الشافعي الدمشقي المعروف بالخطيب القزويني ،دار الكتب العلمية،بيروت . لبنان ،ط٩٠،٢٠٠٠م.
- \*الثنائيات الضدية بحث في المصطلح ودلالته ،سمر الديوب ،المركز الاسلامي للدراسات والاستراتيجية ،العتبة العباسية المقدسة ،ط۱، ۲۰۱۷م.
- \*الثنائيات الضدية دراسات في الشعر العربي القديم ،د.سمرالديوب،منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب ،وزارة الثقافة . دمشق ، ٢٠٠٩م.
- \*جدلية الخفاء والتجلي ،كمال ابو ديب ،دار العلم للملايين ،لبنان ـ بيروت ،ط٣، ١٩٨٤م .
- \*الحب العذري عند العرب ،شوقي ضيف ،دار نوبار للطباعة ،شبرا مصر ،ط ١ ١٩٩٩م.
- \*الحلة السيراء ، لأبي عبد الله مجد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي المعروف بأبن الإبار ، تحقيق ، د. حسين مؤنس ، دار المعارف القاهرة ، ط۲، ١٩٨٥م.
- \*الحيوان ،أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ ،تحقيق عبد السلام محجد هارون ،مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده ،ط۲ ، ١٩٦٥م.
- \*الخصائص ،ابو الفتح عثمان ابن جني ،تحقيق ،محمد علي النجار ،دار الشؤؤن الثقافية ،بغداد ، ط٤، ١٩٩٩م
- \*الخطابة الترجمة العربية القديمة ،ارسطو طاليس ،ترجمة عبد الرحمن بدوي ،دار القلم ،بيروت ـ لبنان ،۱۹۷۹م.
- \*الخيال في الشعر العربي ، محجد الخضر حسين التونسي ، المطبعة الرحمانية دمشق ، ١٩٩٢م.
- \*الخيال مفهومه وخصائصه ،عاطف جودة نصر ،الناشر الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٨٤م.

19.

- \*دراسات إحسان عباس وجهوده في نقد الشعر العربي ،إماني حاتم بسيسو،دار فضاءات ،عمان ،ط١٠٢٠١م
- \*الدراسات اللهجية والصوتية عند ابن جني،د.سعيد النعيمي ،منشورات وزارة الثقافة والأعلام ،دار الرشيد للنشر ، ١٩٨٠م.
- \*الدهر في الشعر الأندلسي دراسة في حركة المعنى ،د.اؤي علي خليل ،دار الكتب الوطنية ،ابو ظبي ـ الإمارات العربية المتحدة ،ط١، ٢٠١٠م.
- \*الذخيرة في محاسن اهل الجزيرة ،علي بن بسام الشنتريني ،تحقيق ،د.إحسان عباس ،دار الثقافة ، بيروت ـ لبنان ، ١٩٩٧م.
- \*الرؤى المقنعة نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي ،د.كمال أبو ديب ،الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٨٦م.
- \*الشعر الجاهلي قضاياه وظواهره الفنية ،كريم الوائلي ،منشورات دار وائل ،عمان ـ الأردن،ط١، ٢٠٠٨م.
- \*الشعر العربي في المهجر الأمريكي ،دراسة وتحليل ،وديع امين ،دار الريحاني للطباعة والنشر ،بيروت ،١٩٥٥م.
- \*الشعر العربي في المهجر أمريكا الشمالية ،د.إحسان عباس ،ود. محمد يوسف نجم ،دار الصادر للطباعة والنشر ،ط١ ، ١٩٨٢م.
- \*الشعر النسوي الاندلسي ،اغراضه وخصائصه الفنية ،سعد بو فلاقة ،ديوان مطبوعات الجامعة ،الجزائر ،ط۱، ۱۹۹۰م.
- \*الشعر كيف نفهمه ونتذوقه ،إليزابيث درو،ترجمة ، محمد ابراهيم ،منشورات مكتبة منيمنة بالاشتراك مع مؤسسة فرانكلين ،الطباعة والنشر ،بيروت نيوروك ، ١٩٦١م،
- \*الصناعتين ،ابو هلال الحسن بن عبد الله العسكري (ت٣٩٥هـ) ،تحقيق ،علي محجد ابو الفضل إبراهيم ،المكتبة العصرية ،بيروت ،ط١ ، ١٩٥٢م.

- \*الصورة الشعرية ونماذجها في إبداع ابي نواس ،ساسين سايمون عساف ،المؤسسة الجامعية للدراسات والنثروالتوزيع ،ط۱، ۱۹۸۲م.
- \*الصورة الفنية في المثل القرآني ،دراسة نقدية بلاغية ،محمد حين الصغير ،منشورات وزارة الثقافة والإعلام ،بغداد، ١٩٨١م.
- \*الصورة الفنية في النقد الشعري ،دراسة في النظرية والتطبيق ،عبد القادر الرباعي ،دار العلوم للنشر ،ط١ ، ١٩٨٤م.
- \*الصورة والبناء الشعري ،د. محمد حسين عبد الله ،دار المعارف للنشر ،ط١٩٩٨، م.
- \*العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده،ابي علي الحسن بن رشيق القيرواني ،تحقيق ، محمد محي الدين عبد الحميد ،دار الجيل ،بيروت ـ لبنان، (د.ط) ، (د.ت).
- \*الغزل العذري دراسة في الحب المقموع ،يوسف سامي اليوسف ،دار اتحاد الكتب للنشر ،دمشق ، ١٩٧٨م.
- \*الفروق اللغوية ،مجد الدين محجد بن يعقوب الفيروز آبادي ،تحقيق وطبع ،مكتبة التراث في مؤسسة الرسالة ،ط٨، ٢٠٠٥م.
- \*الفن ومذاهبه في الشعر العربي ،د.شوقي ضيف،دار المعارف للطباعة والنشر القاهرة ،ط١١
- \*الوساطة بين المتنبي وخصومه ،أبو الحسن علي بن عبد العزيز القاضي الجرجاني ،تحقيق وشرح ،ابو الفضل إبراهيم ،علي مجد البجاوي ،مطبعة البابي الحلبي ١٩٦٦،
- \*قضية الزمن في الشعر العربي (الشباب والمشيب)د.فاطمة محجوب ،دار المعارف للطباعة والنشر ،مصر القاهرة ، ١٩٨٠م
- \*القاموس المحيط ،مجد الدين محجد بن يعقوب الفيروز آبادي ،تحقيق وطبع ،مكتبة التراث في مؤسسة الرسالة ،ط٨، ٢٠٠٥م.
- \*الكافي في علوم البلاغة العربية (المعاني البيان البديع)،د.عيسى علي العاكوب أ.على سعيد (د.ط) ،(د.ت).

197

- \*الكامل في النقد الأدبي ،كمال ابو مصلح ،المكتبة الحديثة للطباعة والنشر ، ١٩٨٣م.
- \*الكتاب ـ كتاب سيبويه ، ابو بشر عمر بن عثمان بن قنبر ،تحقيق،عبد السلام محمد هارون،منشورات مكتبة الخانجي ،القاهرة ،ط۳ ، ۱۹۸۸م.
- \*اللسانيات وتطبيقها على الخطاب الشعري، رابح بوحش، منشورات دار العلوم الجزائر، ٢٠٠٦م.
- \*اللغة العليا (النظرية الشعرية)جون كوهن ،ترجمة وتقديم وتعليق ،احمد درويش ، المجلس الأعلى لجلثقافة ،المشروع القرمي للترجمة، ٩٩٥م.
- \*اللغة الفنية ،ميدلتون وآخرون ،ترجمة ،د. محمد حسن عبد الله ،دار المعارف للنشر القاهرة ـ مصر ،ط١.
  - \*مختار الصحاح، محمد بن أبي عبد القادر الرازي ،مكتبة لبنان ،بيروت ،١٩٨٩م
- \*المثل السائر،في أدب الكاتب والشاعر،أبو الفتح ضياء الدين المعروف بإبن الأثير الكاتب ،قدمه وعلق عليه،د.أحمد الحوفي ،د.بدوي طبانة،دار نهضة مصر للطباعة والنشر،الفجالة ـ مصر ،ط۱، ۲۰۰۸م.
- \*المحاسن والأضداد، ابي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ البصري، تصحيح ، محمد امين الخانجي الكتبي، مطبعة السعادة، مصر ، ط١، سنة ١٣٤٢.
  - \*المذهب البديعي في الشعر والنقد، رجاء عيد، دار المعرف، الأسكندرية، د.ت.
- \*المرشدإلى فهم اشعار العرب وصناعتها،في الجرس اللفظي،عبد الله الطيب،دار البابي الحلبي وأولاده،مصر،ط٥٥٥،١١م
- \*المزهر في علوم اللغة وانواعها ،جلال الدين السيوطي، تحقيق محمد جاد المولى وآخرون ،منشورات المكتبة العصرية ،صيدا بيروت ، ١٩٨٦م.

- \*المشكلة الخلقية ،زكريا إبراهيم ،دار مصر للطباعة ،الناشرمكتبة مصر سعيد جودة ـ الفجالة ،ط۱، ۱۹۹۸م.
- \*المصباح المنير في غريب الشرح الكبير،احمد بن مجد بن يعقوب الفيومي المقري،تحقيق،عبد العظيم الشناوي ،دار المعارف للنشر،القاهرة،ط٨، ٢٠٠٥م.
- \*المصطلح النقدي في نقد الشعر (دراسة لغوية تاريخية نقدية)،إدريس الناقوري،طبع وتوزيع دار النشر المغربية ،الدار البيضاء،٩٩٧م.
- \*المضامين التراثية في شعر ابي العلاء المعري،اسماء صابر التكريتي،دار غيداء للنشر والتوزيع ،ط١، ٢٠١٢م.
- \*المطول (شرح تلخيص المفتاح)سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني ،تحقيق،عبد الحميد الهنداوي ،منشورات ،دار الكتب العلمية،بيروت ـ لبنان ،ط۳ ، ۲۰۱۳م.
- \*المعجم الأدبي ،جبور عبد النور ،دار العلم للملايين ،بيروت . لبنان ،ط٣، ١٩٨٤م
  - \*المعجم الرائد،جبران مسعود،دار العلم للملايين بيروت . لبنان،ط ٧ ،١٩٩٢
- \*المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والإنكليزية واللاتينية ،د.جميل صليبا،دار الكتاب اللبناني ،بيروت ـ لبنان ، ١٩٨٢م.
  - \*المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى وآخرون ،مكتبة الشروق الدولية،ط٤، ٢٠٠٤م.
- \*المغرب في حلى المغرب، لأبن سعيد المغربي، تحقيق، د. شوقي ضيف، دار المعارف للطباعة والنشر، كورنيش النيل ـ مصر ، ط٤، ٩٩٥ م.
- \*المفارقة والأدب ،دراسات في النظرية والتطبيق ،خالد سليمان ،دار الشروق للنشر والتوزيع ، ١٩٩٩م.
- \*المكان في الشعر الأندلسي في عصر المرابطين حتى نهاية الحكم العربي ،د. مجهد عويد الطربولي ،مؤسسة دار الصادق الثقافية للطبع ،منشورات دار الرضوان ، ٢٠١٩م.

- \*المنطق الصوري منذ أرسطو حتى عصورنا الحاضرة ،د.علي سامي النشار منشورات دار المعرفة الجامعية ،ط٤، ١٩٦٦م.
- \*المنطق الصوري والرياضي ،د.عبد الرحمن بدوي ،الناشر وكالة المطبوعات،ط٤،
  - \*المنهج الواضح في البلاغة ،حامد عوني ،مطبعة مخيمر ،مصر ،ط٥ ، ١٩٦٤م.
- \*الموازنة بين شعر ابي تمام والبحتري ، لأبي القاسم الحسن بن بشر الآمدي، تحقيق، أحمد صقر، دار المعارف للطباعة، مكتبة الخانجي ، ط٤.
  - \*النحو الوافي ،عباس حسن،دار المعارف ـ مصر ،ط۲، ۱۹۷٤م.
- \*النداء في اللغة والقرآن ،د.احمد محمد فارس ،دار الفكر اللبناني للطباعة والنشر ،بيروت ـ لبنان ،ط۱، ۱۹۸۹م.
- \*النظرية البنائية في النقد الأدبي ،د.صلاح فضل ،دار الشروق ،القاهرة ،ط١ ،
- \*النقد الثقافي ،قراءة في الأنساق الثقافية العربية،عبد الله الغذامي ،منشورات المركز الثقافي العربي،المغرب ـ الدار البيضاء،ط٣ ، ٢٠٠٥م.
- \*النور والظلام في شعر البحتري ،نوزاد شكري الميزاني ،دار الزمان للطباعة والنشر والتوزيع ،ط١، ٢٠١٠م،
- \*الهجاء في الأدب الأندلسي ،د.فوزي عيسى ،دار الوفاء للطباعة والنشر الاسكندرية ـ مصر ، ٢٠٠٧م.
- \*الوساطة بين المتنبي وخصومه ،أبو الحسن علي بن عبد العزيز القاضي الجرجاني ، تحقيق وشرح، محمد ابو الفضل إبراهيم ،علي محمد البجاوي ،مطبعة البابي الحلبي ، 1977م.

- \*إنتاج الدلالة الأدبية، صلاح فضل، مؤسسة مختار للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٩٩
  - \*انتم الشعراء،أمين الريحاني، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة،مصر، ٢٠١٢ م.
- \*بلاغة أرسطو بين العرب واليونان،دراسة تحليلية نقدية\_تقارنية،د.ابراهيم سلامة،مطبعة احمد علي مخيمر القاهرة ،مكتبة الأنجلوا المصرية للنشر،ط ٢ ١٩٥٢،
- \*بناء القصيدة الفني في النقد العربي القديم والمعاصر ،مرشدي الزبيدي ،دار الشؤون الثقافية العامة،بغداد،ط١، ١٩٩٤م.
- \*بناء لغة الشعر،جون كوهن ،ترجمة أحمد درويش،مطابع الأهرام ،كورنيش النيل ، ٩٩٠م.
- \*بنية القصيدة في شعر محمود درويش ،علي ناصر ،المؤسسة العربية ،البنان بيروت،ط ١، ٢٠٠١م.
- \*تاريخ الأدب الأندلسي عصر الطوائف والمرابطين،إحسان عباس ،دار الثقافة ،بيروت ،لبنان ،ط ٥، ١٩٧٨م.
- \*تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان أعجاز القرآن، ابن أبي الأصبع تحقيق :حنفي محمد شرف ، يشرف على أصدارها محمد توفيق عويضة ، الجمهورية العربية المتحدة ، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ، الجنة أحياء التراث الأسلامي، ١٩٩٥م .
- \*تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، محجد مفتاح ،المركز الثقافي العربي الدار البيضاء المغرب ،ط٣، ١٩٩٢م.
- \*تحولات البنية في البلاغة العربية ،د.أسامة البحيري ،دار الحضارة للطبع والنشروالتوزيع ،ط٠٠٠٠١م
- \*تطور الصورة الفنيةفي الشعر العربي الحديث (دراسة)،نعيم حسن اليافي ،تقديم محجد جمال طحان ،دارصفحات للدراسات والنشر ،دمشق . سوريا،ط ١، ٢٠٠٨م.

- \*تهذيب اللغة ،أبو منصور محمد بن أحمد بن الأزهري ، (ت ٣٧٠هـ)تحقيق: محمد ابو الفضل ابراهيم ،مطابع سجل العرب ،القاهرة،د.ط،.
- \*ثلاثة كتب الأضداد للأصمعي وللسجستاني ولأبن السكيت ،ويليها ذيل في الأضداد للصغاني ،د.اوغت هفز ،المطبعة الكاثوليكية. بيروت ،ط١ ، ١٩١٢م.
- \*جدلية الخفاء والتجلي دراسات بنيوية في الشعر ،د.كمال أبو ديب،دار العلم للملايين ،بيروت ،ط ٣ ،١٩٨٤، م.
- \*جماليات الأسلوب (الصورة الفنية في الأدب العربي)، فايز الداية ، دار الفكر العربي ، دمشق ، ط٣ ، ٢٠١٢م.
- \*جماليات التحليل الثقافي الشعر الجاهلي نموذجاً ،يوسف عليمات ،دار الفارس اانثر والتوزيع ،عمان ـ الأردن ،ط١ ، ٢٠٠٤م.
- \*جماليات الخبر والإنشاء (دراسة بلاغية جمالية نقدية )،د.حسين جمعة ،منشورات اتحاد الكتاب العرب ،دمشق ، ٢٠٠٥م.
- \*جماليات النص الأدبي (دراسات في البنية والدلالة )،د.مسلم حسب حسين ،دار السيا ،لندن ،ط۱ ، ۲۰۰۷م.
- \*جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ،احمد الهاشمي ،مؤسسة هنداوي المملكة المتحدة ، ٢٠١٧م.
- \*حاشية الخضري على شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك ،العالامة الشيخ محمد الخضري ،دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ،ط١، ٢٠٠٣م.
- \*حلية المحاضرة ، لأبي علي محد بن الحسن بن المظفر الحاتمي ،تح،د.جعفر الكتاني ،الجمهورية العراقية وزارة الثقافة والأعلام ،دار الرشيد للنشر ، ١٩٩٧م.
  - \*دراسات في الفلسفة المعاصرة ،زكريا إبراهيم ،مكتبة مصر القاهرة ، ١٩٦٨م.

- \*دراسات منهجية في علم البديع ،الشحات مجهد أوستن ،دار الخفاجي للطباعة والنشر ،جامعة الأزهر ،ط ١ ، ١٩٩٤م.
- \*دلالات التركيب دراسة بلاغية ،د. محمد محمد ابوموسى ،مكتبة وهبة ،دار التضامن القاهرة ،ط۲، ۱۹۸۷م.
- \*دلائل الأعجاز ،الأمام عبد القاهر الجرجاني ،قرأه وعلق عليه محمود محمد شاكر دار الكتب العلمية ،بيروت ـ لبنان ،ط١، ١٩٨٨م.
- \*دولة الأسلام في الاندلس العصر الثاني دول الطوائف ، محمد عبد الله عنان ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ـ ط٤، ١٩٩٧م.
- \*ديوان ابن الحداد الأندلسي ،جمعه وحققه وشرحه وقدم له ،د.يوسف علي الطويل دار الكتب العلمية ،بيروت ـ لبنان ،ط۱، ۱۹۹۰م.
  - \*ديوان البحتري ،تحقيق حسن كامل الصيرفي ،دار المعارف ،مصر ، ١٩٦٤م.
- \*رحلة الأندلس ، محمد لبيب البتوني ، منشورات دار كلمات عربية للترجمة والنشر القاهرة ـ مصر ، ٢٠١٢م.
- \*رؤى بلاغية في النقد والأسلوبية ،المكتب الجامعي الحديث ،الإسكندرية ،ط١، .٢٠٠٦.
- \*سياسة الشعر ،دراسات في الشعرية العربية المعاصرة،أدونيس ،دار الآداب ،بيروت ،ط۱ ، ۱۹۸۵م.
- \*سير اعلام النبلاء ،الإمام شمس الدين محمد احمد بن عثمان الذهبي ،تحقيق شعيب الأربووط ،ومحمد نعيم العرسوسي ،مؤسسة الرسالة ،بيروت ،ط١١، ١٩٩٦م.
- \*شرح عقود الجمان ،عالم المعاني والبيان ،جلال الدين عبد الرحمن السيوطي ،دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ،بيروت ـ لبنان ،ط١ ،١١١ م.

- \*شعر ابي طالب دراسة ادبية ،هناء عباس عليوي كشكول ،منشورات العتبة العلوية المقدسة ،مكتبة الروضة الحيدرية ، ٢٠٠٨م.
- \*شعر ابي عبد الله المراكشي ،جمع وتحقيق وتقديم ،منال منيزل ،مؤسسة الرسالة بيروت ، ١٩٨٥م.
- \*شعر الوقوف على الأطلال من الجاهلية إلى نهاية القرن الثالث ،دراسة تحليلية عزة حسن ،مجمع اللغة العربية ،دمشق ـ سوريا ، ١٩٦٨م.
- \*شعرية القصيدة العربية المعاصرة (دراسة أسلوبية )، محجد كنوني ،منشورات عالم الكتب الحديث ، ٢٠١٠م.
- \*صردر ـ دراسة عناصر ابداعه الشعري ،احمد حسن صبره ،دار المعارف الاسكندرية ـ القاهرة ،ط۱، ۱۹۹۸م .
- \*صور اللون في الشعر الأندلسي ،دراسة دلالية فنية ،د.حافظ المقري ،دار المناهل للطباعة والنشر والتوزيع ، ٢٠٠٩م.
- \*عصر البنيوية ،إديث كريزويل ،ترجمة جابر عصفور ،دار سعاد الصباح للطباعة والنشر ،القاهرة ،ط۱، ۱۹۹۳م.
- \*علم الأسلوب مبادئه وإجراءاته،د.صلاح فضل ،دار الشروق ، القاهرة ،ط۱، ۱۹۹۸م.
  - \*علم البيان ،عبد العزيز عتيق ،دار النهضة العربية ،بيروت ، ١٩٨٥م.
- \*علم اللغة العام ،فردينان دي سوسير ،ترجمة يوئيل يوسف عزيز ،سلسلة كتب شهرية تصدرها دار آفاق عربية ، ١٩٨٥م.
- \*علوم البلاغة (البديع والبيان والمعاني )،د. مجد احمد قاسم ،ود.محي الدين ديب المؤسسة الحديثة للكتاب ،طرابلس ـ لبنان ،ط۱، ۲۰۰۳م.
- \*عن بناء القصيدة العربية الحديثة ،د.علي عشري زايد ،مكتبة ابن سينا للطباعة والنشر والتوزيع ،مصر الجديدة ـ القاهرة ،ط٤، ٢٠٠٢م.

199

- \*عناصر الابداع الفني في شعر ابن زيدون ،د.فوزي خضر ،اشرف على الطباعة مؤسسة جائزة عبد العزيز سعود الأبداع الشعري ،الكوبت ،ط١، ٢٠٠٤م.
- \*فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور ،رجاء عيد،مركز الدلتا للطباعة ،ط٢،دار المعارف للنشر، الا سكندرية.
- \*فلسفة الحب والأخلاق عند ابن حزم ،حامد أحمد الدباس ،دار الأبداع ،عمان ـ الأردن ،ط١ ، ١٩٩٣م.
- \*فن الاسلوب دراسة وتطبيق عبر العصور الأدبية ،حميد آدم تويني ،دار صفاء للطباعة والنشر والتوزيع ،ط۱، ۱۹۱۷م.
  - \*فن البديع ،عبد القادر حسين ،دار الشروق ،ط١ ، ١٩٨٣م.
- \*فن الجناس (بلاغة أدب نقد) علي الجندي ،دار الفكر العربي للطباعة والنشر ،مصر القاهرة ،ط١ ،(د.ط).
  - \*فن الشعر ،احسان عباس ،دار الثقافة ،بيروت ،ط٢ ، ١٩٩٣م.
- \*فوات الوفيات والذيل عليها ، محمد بن شاكر بن احمد بن عبد الرجمن الكتبي الدمشقي ، تحقيق ، د. إحسان عباس ، دار صادر ، بيروت ، ط۱ ، ۱۹۷٤م.
- \*في الأدب الأندلسي ،جودت الركابي ،دار المعارف للطباعة والنشر ،القاهرة ،ط ٢ ، ١٩٦٦م.
- \*في البلاغة العربية ،علم (المعاني البيان البديع)،د.عبدالعزيز عتيق ،دار النهضة العربية للطباعة والنشر ،بيروت لبنان (د.ت)
- \*في الشعرية ،كمال ابو ديب ،منشورات مؤسسة الأبحاث العربية ،بيروت ،ط۱ ، ۱۹۸۷م.
- \*في اللهجات العربية ،إبراهيم انيس ،مكتبة الأنجلو المصرية للطباعة والنشر ،شارع محد فريد ـ القاهرة ،ط٨، ١٩٩٢م.



\*في النحو العربي ،نقد وتوجيه ،مهند المخزومي ،دار الرائد العربي للنشر ـ لبنان ،ط۲ ، ۱۹۸۲م.

\*في لغة القصيدة الصوفية ،د. محمد علي كندي ،دار الكتاب الجديد المتحدة ،ط۱،

\*فيض الخاطر مقالات أدبية واجتماعية ،احمد امين ،منشورات مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة ، ٢٠١٢م.

\*قصيدة المديح في الأندلس ،قضاياه الموضوعية والفنية ،عصر الطوائف ،منشورات دار المعرفة الجامعية ،ط١ ، ٢٠٠٠م.

\*قضايا النقد الأدبي والبلاغة ،د.م.احمد زكي العشماوي ،دار الكتاب العربي للطباعة والنشر ،الاسكندرية،١٩٦٨م.

\*قضية الزمن في الشعر العربي (الشباب والمشيب)،د.فاطمة محجوب ،دار المعارف للطباعة والنشر،القاهرة،١٩٨٠م.

\*قواعد النقد الأدبي ، لاسل آبركرمبي ، ترجمة محد عوض محد، دار الشؤون العامة بغداد، ط۲، ۱۹۸٦م.

\*كتاب البداية والنهاية،عماد الدين اسماعيل ابن عمر بن كثير الدمشقي ،تحقيق،د.عبد الله بن عبد المحسن التركي ،دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع ،ط١، ١٩٩٧م.

\*كتاب البديع، عبد الله بن المعتز ، تعلي إغناطيوس كراتشقوفسكي، دار المسرة ، بيروت ، ط٣، ١٩٨٢م.

\*كتاب الصناعتين الكتابة والشعر ابو هلال الحسن العسكري، تحقيق، علي مجد البجاوي ، ومجد ابو فاضل ابراهيم، دار الفكر العربي ، ط٢ (د.ت).

\*كتاب العين، لابي عبد الرحمن الخليل بن احمد الفراهيدي، د.مهدي المخزومي، ود. إبراهيم السامرائي، (د. ط)، (د. ت).

- \*كلود ليفي شتراوس دراسة فكرية ،إدموند ليتسن ،ترجمة ثائر ديب ،منشورات وزارة الثقافة السورية ،دمشق ، ٢٠٠٢م.
- \*مبادئ النقد الأدبي والعلم والشعر، ريتشاردز، ترجمة مجد مصطفى بدوي، مراجعة لويس عوض وسهير القلماوي، المشروع القومي للترجمة المجلس الأعلى للثقافة القاهرة، ط١، ٢٠٠٥م.
- \*مجمع الأمثال ،أبو الفضل احمد بن مجهد بن ابراهيم الميداني النيسابوري،تحقيق، مجهد محي الدين عبد الحميد،دار المعرفة ،بيروت ـ لبنان ، (د.ط).
- \*مدارس علم النفس المعاصر، روبرت ودورث، ترجمة كمال دسوقي ، دار النهضة العربية ، بيروت ـ لبنان ، ١٩٨١م.
  - \*مشكلة الإنسان ،د.زكريا ابراهيم ،دار مصر للطباعة ،القاهرة، ١٩٩٠م
- \*معاني النحو ،تأليف الدكتور فاضل صالح السامرائي ،مطبعة التعليم العالي ،الموصل ، ١٩٨٧م.
- \*معجم البلدان ، للشيخ الإمام ابي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي ، دار صادر ـ بيروت، ١٩٧٧م
- \*معجم التعريفات، علي بن محمد السيد الشريف الجرجاني، تحقيق، صديق المنشاوي دار الفضيلة ، القاهرة. (د.ط)
- \*معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة ،سعيد علوش،دار الكتاب اللبناني،بيروت ـ لبنان،ط۱، ۱۹۸٥م.
  - \*معجم المصطلحات الأدبية،نواف نصار ،دار المعتز ،الأردن ط١، ٢٠١١م.
- \*معجم مقاييس اللغة،أبو الحسن أحمد بن فارس بن زكريا ،تحقيق وضبط،عبد السلام محدد هارون ،دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ، ١٩٧٩م.
  - \*معجم المعاني ،مروان العطية ،دار غيداء للنشر والتوزيع ،ط١٠٢٠١٨م

- \*مفتاح العلوم ،ابي محمد علي السكاكي ،ضبطه وشرحه نعيم زرزور ،دار الكتب العلمية ،بيروت ـ لبنان ،ط١٩٨٣م.
  - \*مقالات في تاريخ النقد الأدبي ،د.داود سلوم،دار الرشيد ،بغداد ، ١٩٨١م.
  - \*مقدمة الشعر العربي ،أدونيس ،دار العودة ،بيروت ـ لبنان ،ط٤، ١٩٨٣م.
- \*منطق أرسطو،حققه وقدم له :عبد الرحمن بدوي ،بيروت ـ لبنان،مطبوعات دار القلم ـ الكويت،ط١، ١٩٨٠م
- \*منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ابو الحسن حازم القرطاجي (ت ١٨٤ه) ، تحقيق محجد الحبيب ابن الخوجة ، دار الغرب الأسلامي ، بيروت ـ لبنان ، ط٣، ١٩٨٦م.
- \*موسوعة الأدب والأدباء العرب في روائعهم (العصرالاندلسي) اميل بديع يعقوب، دار نوبلس ، بيروت ـ لبنان ، ط۱، ۲۰۰٦م.
- \*نظرية البيان العربي خصائص النشأة ومعطيات النزوع التعليمي ـ تنظير وتطبيق درحمن غركان ،مطبعة دار الخير ـ ريف دمشق ،ط١ ، ٢٠٠٨م.
- \*نوابغ الفكر الغربي ،كواردج ،بقلم 'د. محمد مصطفى بدوي ،دار المعارف للطباعة والنشر ،ط۲، ۱۹۸۸م.
  - \*هيجل أو المثالية المطلقة ،د.زكريا ابراهيم ،مكتبة مصر للنشر،ط١، ٢٠١٠م.
- \*يوسف الخطيب (ذاكرة الأرض ذاكرة النار)،ناهض حسن ،منشورات اتحاد الكتاب العرب ،ط۱، ۲۰۰٤م.

#### الرسائل والأطاريح الجامعية:

\*الأنا والآخر في ديوان ابي نواس ،للطالبة نور الهدى رواق (رسالة ماجستير)،أشراف ،د.سامية بوعجاجة ،الجزائر ،جامعة محمد خضير بسكرة ،كلية الأداب واللغات ،قسم الآداب واللغة العربية ،٢٠١٦م.

\*التضاد في البحث النقدي والبلاغي عند العرب (أطروحة دكتوراه)،المطالب أركان حسين مطير العبادي ،أشراف :أ.د.فائز طه عمر التكريتي كلية الآداب ،جامعة بغداد ،۲۰۰٦م.

\*الثنائيات الضدية في الشعر الجاهلي ،دراسة تحليلية ،للطالبة حنان ابو قاسم محمد (رسالة ماجستير)اشراف .د.ناصف شاكر السيد محمود ،د.زينب فؤاد عبد الكريم ،جامعة اسيوط ،كلية الآداب .قسم اللغة العربية وآدابها ،۱۱۱م.

\*الثنائيات الضدية في شعر ابي العلاء المعري ،دراسة أسلوبية ،للطالب علي عبد الامام مهلل الأسدي (أطروحة دكتوراه)أشراف .د.نظال إبراهيم ياسين ،جامعة البصرة ،كلية التربية ،٢٠١٢م.

\*الثنائيات الضدية في شعر الوأواء الدمشقي ،للطالب أحمد عبود عزيز جلعوط اللهيبي (رسالة ماجستير)،أشراف .أ.د.صالح مجد حسن إرديني ،جامعة الموصل كلية التربية الأساسية ،قسم اللغة العربية ،٢٠٢٢م.

\*الثنائيات المتضادة في شعر الصعاليك والفتاك إلى نهاية العصر الأموي (أطروحة دكتوراه)للطالبة مي وليم عزيز ،أشراف ،أ.د.عبد الرزاق خليفة الدليمي ،جامعة بغداد كلية الآداب ،قسم اللغة العربية،٢٠٠٨م.

\*جماليات القصيدة الغزلية في شعر عبد الله بن الحداد ،قط نسيمة ،(رسالة ماجستير)جامعة محمد خضر ،بسكرة ،الجزائر ،٢٠٠٩

\*الحض على الجهاد في الأدب الأندلسي في عصري الطوائف والمرابطين ،فاطمة مفلح مرشد العبد (أطروحة دكتوراه)،أشراف د.صلاح جرار ،الجامعة الأردنية ،كلية الدراسات العليا ،٢٠٠٧م.

\*الخصائص الأسلوبية في الشعر الرومانسي عند الأندلسيين عصر الطوائف نموذجا ،بو علام زريق (أطروحة دكتوراه)أشراف .د. محمد بن صالح ،الجزائر ،جامعة محمد بوضياف،المسلية ،كلية الآداب واللغات ،قسم اللغة العربية والأدب العربي ٢٠١٧،

\*الرسائل المشرقية الفنية في القرن الثامن للهجرة ،دراسة اسلوبية (أطروحة دكتوراه)،كريمة نوماس محمد أل خان المدني ،أشراف .أ.م.د.مكي محي عيدان ،كلية التربية ،جامعة كربلاء،٢٠١٣م.

\*الصورة الأدبية وحصائصها اللغوية بين البلاغيين والأسلوبيين ،أعداد خالد بوزياني (أطروحة دكتوراه)،أشراف ،م،د. محمد العيد، جامعة الجزائر يوسف بن خده، كلية الآداب واللغات قسم اللغة العربية وآدابها ،٢٠١٧م.

\*الغربة والحنين إلى الديار في الشعر العباسي الثاني (٢٣٢ه.٣٣٤ه)، محمد عبد المنعم محمد قباجة ، (رسالة ماجستير)، جامعة الخليل ،كلية الدراسات العليا ،٢٠٠٨م.

\*الغربة والحنين في الشعر العربي قبل الإسلام ،صاحب خليل إبراهيم ، (رسالة ماجستير)، جامعة المستنصرية ، العراق ، ١٩٨٨ م.

\*الكلمات المتضادة في سورة النساء ،دراسة تحليلية ،بقلم سومياتي (رسالة ماجستير)أشراف ،د.الحاج محجد رشدي خالد ،ليلي يولياني سعيد،جامعة علاء الدين الإسلامية الحكومية ،كلية الآداب والعلوم الإنسانية ،٢٠١٦م.

\*المكان في الشعر الأندلسي في عصر ملوك الطوائف ،أمل محسن سالم رشيد العامري (أطروحة دكتوراه)أشراف .د.مصطفى حسين عناية ،جامعة أم القرى ،كلية اللغة العربي ،٢٠٠٦م.

\*تجليات الرمز الصوفي في الديوان الكبير ،عبد الكريم صالحي (رسالة ماجستير)أشرف،قدور رحماني ،جامعة المسلية ،كلية الآداب الأجتماعية،قسم اللغة العربية وآدابها، ٢٠٠٩م.

\*ثنائية اللذة والألم في الشعر العربي قبل الأسلام،من منظور نقدي فني ،للطالبة ليلى نعيم عطية الخفاجي (أطروحة دكتوراه)،أشراف ،أ.د.محمود عبد الله الجادر ،كلية الآداب ،جامعة بغداد ،٢٠٠٦م.

\*شعر ابن الحداد الأندلسي .دراسة أسلوبية ،أعداد الطالب عبد العزيز نقبل (أطروحة دكتوراه)،أشراف د.عيسى مدور ،جامعة باتنة ،كلية اللغة والأداب العربية والفنون ،قسم اللغة والأداب العربية،٢٠١٨م.

\*شعر أبي عبد الله بن الحداد الأندلسي .دراسة فنية،أعداد الطالب كاظم هاني ياسين

تطبيقية ،د.مسلم عبيد فندي الرشيدي ،مجلة كلية التربية البنات الأزهرية ،طيبة الأقصر ،فرع جامعة الأزهر ،۱۷۰ م. التميمي ،(رسالة ماجستير)،أشراف .أ.م.د.أمل ناجي الدليمي ،جامعة بغداد ،كلية تربية ابن رشد .قسم اللغة العربية ،۲۰۰۳م.

\*صورة الممدوح في الشعر الأندلسي عهد الطوائف ،الغوثي العربي الشريف ، (أطروحة دكتوراه)،أشراف ،د.زبير درافي ،الجزائر ،جامعة أبي بكر بلقايد ،كلية الآداب والعلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية،قسم اللغة العربية وآدابها ،۲۰۰۸م.

#### المجلات والدوريات:

\*أفق التوقع عند المتلقي في ضوء النقد الأدبي ،دراسة نظرية

Y. 7

\*الثنائيات الضدية في القصائد المشوبات ،أ.م.نهى مجد عمر، جامعة الموصل ،كلية الآداب، مجلة كلية التربية ، مج ٢ ، العدد ٢٠٢٠ ٢ م.

\*الثنائيات الضدية في شعر عرار ،قصيدة نور نسميهم ،نموذجاً ،أحمد العرود ،جامعة جرش ،الأردن ،مجلة قراءات للبحوث والدراسات الأدبية والنقدية واللغوية ،العدد ٣ حرش ، ٢٠١٣م.

\*الثنائيات الضدية في شعر كثير عزة،م.م.غيداء علاوي محمد كاظم (بحث منشور)مجلة الجامعة العراقية ،ج٢،العدد٥٤، ١٩٩٣.

\*الثنائيات المتناقضة في تصميم الفضاء الداخلي المعاصر، هدى عمر، واسيل منصور، مجلة كلية التربية الأساسية. المستنصرية ،المجلد ٢٠١٤ م

\*الدلالات الرمزية في ديوان (فصول من سيرة الرماد)، صالح الزهراني ،وحنان غالب المطيري ، جامعة القصيم . كلية العلوم والآداب ، مجلة كلية الدراسات الاسلامية والعربية . الاسكندرية ، العدد ٣٨ ، الأصدار الثاني ، ١٩٩٥ .

\*الرمزية وتجلياتها في الشعر العربي الحديث،سارة القيسي ،مجلة الجامعة الأسلامية للبحوث الإنسانية ،مج ٢٠١٧،العدد ٢، ٢٠١٧م.

\*السيموطيقيا والعنونة،جميل حمداوي ،مجلة عالم الفكر الكويت،العدد ١، ١٩٩٧م.

\*المحسنات البديعية محاولة لدراسة بعضهابين الصيغ والوظيفة ،بحث منشور ،قصي سالم علوان ،مجلة الفكر العربي بيروت لبنان ١٩٩٢ .

\*باعث العاطفة في حقول التراجيديافي الشع الأندلسي ،د.حميدة صالح بدوي ،وأمل صالح رحمة ،مجلة البحوث التربوية والنفسية ،العدد ١٧ ،١٨٠ م.

\*تجليات العقلانية والأيمان في نماذج من الشعر الأندلسي .دراسة تحليلية ،أ.دعبد الحسين مجد الربيعي ،كلية التربية الأساسية . جامعة سومر،مجلة ابحاث ميسان ،مج١،العدد،٣١،٢٠٢م.

\*ثنائية الضوء والعتمة ،دراسة تحليلية لأنوار الاضاءة في شعر السياب،د.علي عز الدين الخطيب ،جامعة واسط ،مجلة كلية التربية الأساسية.

\*ثنائية اللذة والألم وتجلياتها الزمنية في الشعر العباسي ،أ.م.د.عثمان عبد الحليم الراوي،ود.رائد عكلة خلف العسافي ،مجلة كلية التربية الأساسية ،جامعة الانبار ،ملحق العدد ٧٣ ، ٢٠١٢م.

\*جدلية العلاقة بين الأنا والآخر في سيناريو جاهز ،لمحمود درويش ،د.خليل عودة ،جامعة النجاح الوطنية للأبحاث (العلوم الأنسانية)،نابلس ـ فلسطين ٢٠١١م.

\*جماليات الثنائيات والمتضادات في العبارة العربية،د.عمر الدقاق ،بحث منشور على الشبكة ،مجلة المعرفة القاهرة ،العدد١٦، ٢٠١٠م.

\*دونية المرأة في المجتمع الجاهلي وفوقيتها في الشعر ،عبد الله حبيب التميمي وسحر حمزة التجيري ،مجلة جامعة بابل للعلوم الانسانية ،مج ٢٠١١العدد٢،

\*شكوى الدهر في الشعر الجاهلي ،م.د.عارف عبد الله محمود ،مجلة ديالى ،جامعة ديالى،العدد ٥٧ ، ٢٠١١م.

\*ظاهرة شكوى الدهر في شعر ابن الحداد الأندلسي،قراءة نفسية لحيل الدفاع اللاشعورية ،د.نزار جبريل السعودي ،المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها ،مج٢٠١٧، ١٣م.

\*فاعلية الثنائيات الضدية في التشكيل الموضوعي في رثاء المدن الأندلسية (دراسة تحليلية) بحث منشور للطالبة رازقية كاظم عبد العزيز ،أشراف د.علي المصلاوي كربلاء كلية العلوم الأسلامية ،المجلد ١٠١٥،العدد ٢٠١٥ م

\*الفاظ التضاد في أقوال أئمة أهل البيت عليهم السلام في كتاب الكافي دراسة في ضوء نظرية الحقول الدلالية،أعداد الطالب مثنى جميل هويدي،اشرف،أ.د.جنان منصوركاظم،جامعةكربلاءكليةالتربيةللعلومالأنسانية،مجلةالباحث،مج/١٤،العدد١،ج٢

\*اللفظة في الشعر الأندلسي القرن السادس الهجري أنموذجاً،م.م.أحمد رافع بديوي أ.د.لطيف مجد الغريري ،كلية التربية للعلوم الأنسانية ،مج٢ ،العدد ٤٠، ٢٠٢٠م.

\*المشاهد الوصفية في شعر ابن زيلاق الموصلي (٢٦٠هـ)المؤلف مقداد خليل قاسم الخاتوني ،مجلة كلية الآداب جامعة الموصل ،العدد ٧٥، ٢٠١٨م

\*مجلة دراسات اندلسية ، مؤسسسها جمعة الشيخ ،مجلة علمية مختصة محكمة في الدراسات المتعلقة بإسبانيا الإسلامية ،طبعة بمطابع المغربية للطباعة والنشر والإشهار. تونس ،العدد ١٤ ، ١٩٩٥م.

\*مخاطبة الموهوم المثنى في الشعر القديم .عادة أم رؤية ،د.توفيق قريرة ،استاذ اللسانيات في الجامعة التونسية (بحث منشور)مجلة القدس العربي ،١٧٠م



#### Abstract:-

The current study contained The Opposite Dualities and their role in displaying opinions in the verse of Al Hedad Al Andalusi who is considered one of the famous poets in his time. His verse represented a reflection for an inconstant life which is called instability for this aspect that produced dualities reflected the reality that the poet lived. Duality forms an opposite relation between two opposite sides, that one relation combines them together (The Opposite Duality).

This relation that makes one side completes to the other side, there is no significance for one side in solation that carries contrast between two stands or cases. However, the poet is highly away of the opposite duals, the way of its adaptation to the text in accord to his vision, its poetic implications, and his creative philosophy towards life and its conflicts. This is alike the situation of Ibn Al Hedad Al Andalusi who lived a life full with contradictories of emotions. Thus, life pushed him to be complaining and blaming, that may lead him to consent or a part of it, making his wisdom and philosophy a deliverance for his life food for his career.

Our study which is entitled" The Opposite Dualities in the Collection of Ibn Al Hedad Al Andalusi (died 480)" as a simple attempt to shed the light on the poet's inspiration and on his understanding for life through displaying basic contradictories that attract the receiver and make him searching about answers for many of the poet's inquiries. We relied in our study on analyzing the poetic texts included opposite duals, uncovering the most important adopted artistic and stylistic aspects in the poetic text and the extent of the poet's success in their use.

This phenomenon represented Ibn Al Hedad on the structure level represented by strength/ weakness, light/ darkness, ego/ the other, external/internal. Delight/ pain as well, opposite mechanism is one of the

b



text production mechanism which forms a correlative texture by the various expressive and imaginative arts that support the opposite duals as simile, metaphor, metonymy, allegory, and rhetoric arts revealing their energies and granting them new directions.

So, oppositeness works to produce new relations with more openness to other text's elements where every work has an end crowned with the most important results that the thesis implied.



Ministry of Higher Education and Scientific Research

Kerbala University

College of Education for Human Sciences

Department of Arabic



# The Opposite Dualities in the Collection of Ibn Al Hedad Al Andalusi ( Died 480)

by:

#### Semahir Jebbar Abdul Hussein Al Hesnawi

A Thesis Submitted to the Council of College of Education for Human Sciences / Kerbala University as a Partial Fulfillment for the Requirements of Master Degree in Arabic and its Literature

The supervisor:

Prof. Dr. Hazim Ubaid Alawi

(A.D. -2024)

(A.H. - 1445)